#### یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب. سبيل سكينه

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان





۷۸۶ ۱۰-۱۱-ياصاحب الؤمال اوركني"



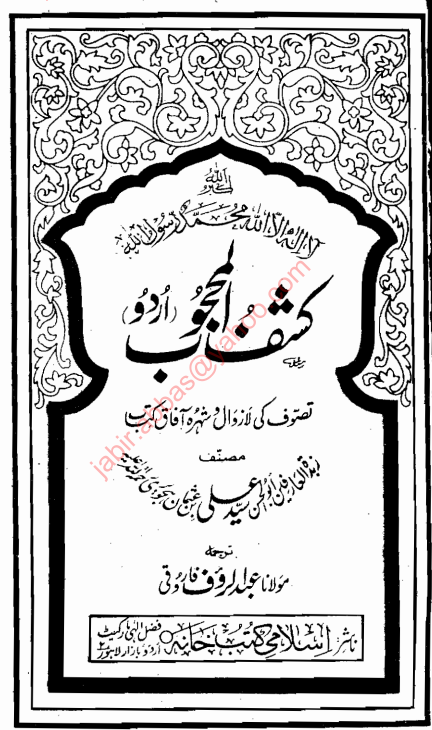
Engly Car

نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گنب (ار د و )DVD دٔ یجیٹل اسلامی لائبر ریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

iabir abbas@vahoo.com

http://fb.com/ranajabirabba



#### جمله حقوق محفوظ ہیں

ي : كشف المحجوب

مصنف زيدة العارفين ابوالحن سيدعلي بن عثان

تفجومري رحمته اللدعليه

جناب مولا ناعبدالرؤف فاروقي

قاری مخمه عبدالاحد ـ بادا می باغ ، لا ہور ـ

نويدجاويد ـ

و المالي كتب خانه فضل اللي ماركيث،

أردوبان اردابا مور

نوٹ ہاری قار ئین سے درخواست ہے کہ ہماری تمام ترکوشش (اچھی پروف ریڈنگ ، معیاری پر ننگ ) کے باوجوداس بات کا امکان ہے کہ کہیں کو کی تفظی فلطی یا کوئی اورخامی رہ کئی ہوتو ہمیں مطلع فرمائیں تاکہ آئندہ اشاعت میں اس غلطی یا خاتی کو دور کیا جائے۔ شکریہ! دور کیا جائے۔ شکریہ!

<sup>'</sup>کمپوزنگ

### فهرست

| صفحه | مضمون                             |      | صفح | مضمون                            |
|------|-----------------------------------|------|-----|----------------------------------|
| ,    | تيسر اباب                         |      | 9   | حمدولعت                          |
| 52   | تفوف کے بیان میں                  |      | 11  | استخاره کی اہمیت                 |
| 53   | حنيزت ابو كمرصد بي امام الصوفيا . |      | 12  | نفسانى خوابشات سياجة نأب         |
| 57   | مشرت حادث كاايمان _               |      | 14  | وجيشيه الكان                     |
| 60   | صوفی کے معنی یہ                   |      | 16  | ابواب کی تقلیم                   |
|      | چوتھاباب                          |      | 17  | التدے طلب مدد                    |
| .72  | م قعہ پوٹی کے میان میں۔           | 37   | 19  | كشف المحجوب في ابتداء            |
| 78   | معرون پیننے کی شرا اور۔           | _    | `   | يبلا باب                         |
| 81   | گدرٔی ملاحت فقرنبیں               | , [: | 26  | علم کی اقسام                     |
|      | يانچوال باب                       |      | 28  | علم وشريعت                       |
| 90   | فضروعفت مين اختلاف                |      | 32  | اقوال صوفياء                     |
| ·    | چيھڻاباب                          |      | ,   | دوسراباب                         |
| 94   | ملامت كلبيان                      |      | 37  | فقر                              |
| 94   | مقيقت ملامت                       |      | 37  | فتراوراس كامقام                  |
| 96   | المامت کے اسباب                   |      | 40  | فضيلت فقرو فمناور مشائخ كالغتايف |
|      | ساتوان باب                        | , [  | 45  | مشام کے اقوال                    |
| 105  | صحابة مين سيصوفياكآئمه            |      |     | -                                |

143

143

144

146

147

148

150

155

158

163

167

170

172

174

176

177

179

180

182

184

مضمون

حضرت ما لک بن دینازُ

حضرت الوحازم مدني

حننرت محمرتن واسلخ

حضرت امام اعظم ابوحنيفه

حفنرت عبداللدين ميارك

خنفرت فننيل بن عياض

حفرت فروالنوان مصري

حضرت ابرانيم بن اوہمُ

حسرت بايزيد بسطائ

م منفرت حارث بن اسلا

حضرت داؤ دابن طاني

حضرت شفق بنابراتيم الازدى

معنرية عبدالرحمن الداراني ...

حسنرت معروف بن فيروزالكرخي

حفرت م کی مقبلی

حضرت بشرحاقي

حضرت صبيب بن أتلم الراعي

| 4        |         |                                  |
|----------|---------|----------------------------------|
|          | صفحه    | مضمول                            |
|          | 105     | حضرت صديق اكبر                   |
|          | 108     | حضرت فاروق أعظم                  |
|          | 110     | حضرت عثمان ذ والنورين            |
|          | 112     | حضرت ملی کرم القدو جبه           |
|          |         | آ څوال باب                       |
|          | 114     | رسول التعليقية كي خاندان مين     |
|          |         | صوفیاء کے آئمہ                   |
|          | 114     | سيدنا حفرت حسن مستحق             |
|          | 118     | سيدنا حفزت حسينً                 |
|          | 120     | حفنرت زين العابدين               |
|          | 122     | تصيده                            |
|          | 125     | سيدنا حضرت محمد باقرّ            |
|          | 128     | سيد نا <sup>حضرت محمد جعفر</sup> |
| <u> </u> | <b></b> | نوال باب                         |
|          | 131     | اسى ب صفد كے ذكر ميں .           |
| ,        |         | دسوال باب                        |
|          | 134     | تابعين مين تصوف كيام _           |
|          | 134     | حضرت اوليس قرني ْ                |
|          | 136     | حضرت ہرم بن حیان 💮               |
|          | 138     | حضرت حسن بصریٌ                   |
|          | 141     | حفزت معيد بن المسيب "            |

| Contact : | jabir.abbas( | ക  | zahoo com |
|-----------|--------------|----|-----------|
| Contact . | สมแ .สมมสอ(  | w, | yanoo.com |

|      |                                   | J            |                              |
|------|-----------------------------------|--------------|------------------------------|
| صفحه | مضمون                             | ا صفحہ       | مضمون                        |
| 224  | حنترت محمد بن فضل لبلخي           | 185          | حضرت امام شافعتى             |
| 225  | حضرت محمد بن على التريذي 🎚        | 187          | حضرت امام احمد بن حنبل       |
| 227  | حضرت محمد بن عمرالوراق            | 189          | حضرت احمر بن الحواريَّ       |
| 228  | حضرت الوسعيدا حمد بن ميسى انحز از | 192          | حضرت احمر بن خضروبيا لخيَّ   |
| 229  | حضرت على بن محمد الاصفهاني ً      | 194          | حفرت عسكر بن الحسينُ         |
| 231  | حضرت محمد بن المعتل خيرالنساخ     | 195          | حضرت يحيل بن معاذ الراز كي   |
| 232  | حضرت ابوحمز وخراسانی ً            | 197          | حفزت عمر بن السالم غيثا لورك |
| 234  | حضرت ابوالعباس احمد بن مسروق "    | 200          | حضرت حمدون بن احمدٌ •        |
| 235  | حضرت ابوعبداللد بن احمد           | 201          | حضرت منصور بن ممارٌ          |
|      | مين المغربي المعربي               | 203          | حضرت احمد بن عاصم انطاكي     |
| 235  | حضرت الوعلى بن الحسن بن           | 204          | حضرت عبداللدين خفيف          |
|      | اللي الجوز جان                    | 206          | حضرت جنيد بغداديٌ            |
| 236  | حضرت ابومحمد بن الحسين الجريري    | 209          | حضرت احمد بن محمد نوريٌ      |
| 238  | حضرت ابوالعباس احمد بين           | 212          | حضرت سعيد بن إساعيلً         |
|      | محمد بن مهل الأملي "              | رُ 215       | حضرت ابوعبدالقداحمه بن ليخ   |
| 239  | خضرت ابوالمغيث الحسين             | 216 .        | حضرت ابوتدرويم بن احرً       |
|      | بنِ منسوراً كلا ئُي               | 217          | حضرت يوسف بن مسين رازيُّ     |
| 244  | حضرت ابواسحاق ابراميم بن          | 218          | حضرت منون بن عبداللَّهُ      |
|      | احمرالخواص .                      | رمانی کا 220 | حضرت ابوالفوار سشاه شجاع كم  |
| 245  | حضرت ابوحمز ه بغيداويٌ            | 221          | حضرت عمرو بن عثمان المكلّ    |
| 246  | حضرت الوبكر محمد بن موى الواسطي   | 223          | حضرت سہل تستری ً             |

| . 6  |                                                     |    |      |                                      |
|------|-----------------------------------------------------|----|------|--------------------------------------|
| صفحه | مضمون                                               |    | ضفحه | مضمون                                |
| 266  | حضرت ابوالقاسم بن ملي بن                            |    | 247  | حضرت ابو بكربن وُلف بن حجد ارشيلُ    |
|      | عبدالتدِّرگانيُّ                                    |    | 249  | حفزت ابومحمه بن جعفرين نصيرالخالدي   |
| 268  | حضرت ابواحمه المظفر بن جمال                         |    | 250  |                                      |
| `.   | تيرهوال باب                                         |    | 251  | حضرت ابوالعباس قاسم بن               |
| 270  | مناحرين صوفيا كرام كالمخضر مذكره                    |    |      | مهدی ایساری                          |
| 270  | متاخرين صوفيا المل شام وعراق                        |    | 252  | حضرت الوعبداللة محمد بن خفيف         |
| 271  | صوفياءابل نارس                                      |    | 252  | حضرت ابوعثان معيد بن الماممغر في     |
| 271  | قبستان آ ذر يجان <i>اورطبر</i> ستان <u>ك</u> صوفياء |    | 253  | حضرت الوالقاسم محمد بن               |
| 272  | ابل كرمان كيصوفياء                                  | 6  | 27,0 | محمودالنصرآ بادئ                     |
| 272  | اللي خراسان <u>ڪ</u> صوفيامتاخرين                   |    | 255  |                                      |
| 273  | صوفيا الى ماوراننهر_                                |    |      | بارہواں باب                          |
|      |                                                     |    | 256  | صوفیاءمتاخرین کے آئمہ کے ذکر میں     |
| 273  | ایل نزنی کے صوفیاء                                  |    | 256  | حضرت ابوالعباس احمد بن محمد القصابّ  |
| ···· | چودهوال باب                                         | .1 | 258  | حضرت الوعلى بن الحسين بن محمد الدقاق |
| 275  | نداهب صوفيامين مختلف فرقوس كا                       |    | 259  | حضرت ابوالحسن على بمن احمد الخرقا في |
| ,    | و جمي ميان                                          |    | 260  | حضرت ابوعبدالقدمحمد بن على الم       |
| 276  | رضا کی حقیقت ۔                                      |    | 260  | د هنرت ابوسعید نظال بن محمد ابیمنی   |
| 278  | ارباب رضا كي قتميل _                                |    | 262  | حفرت ابوافضل محد بن الحن المحتلق     |
| 280  | مشان كا قوال _                                      |    | 264  | حضرت ابوالقاسم عبدالكريم             |
| 283  | حال اور مقام كدر ميان فرق                           |    |      | ابن موازن قشيريٌ                     |
| 288  | قسار کی فرقه _                                      |    | 265  | حضرت ابوالعباس احمد بن محمد          |
|      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·               |    |      |                                      |

| صفحه | مضمون                                      | صفحه        | مضمون                                |
|------|--------------------------------------------|-------------|--------------------------------------|
| 599  | شرایت وحقیقت به                            | <b>4</b> 79 | محبت اوراس کے متعلقات                |
|      | گيارهوال كشف حجاب                          |             | جِهِمْا كَشَفْ حِبابِ                |
| 613  | سات کامیان۔                                | 494         | زگوة كاييان-                         |
| 615  | قرآن کا ساع۔                               | 498         | جودوسخاوت کابیان۔                    |
| 636  | سائيس صوفيه كااختلاف.                      |             | ساتوان كشف حجاب                      |
| 637  | ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔      | 503         | روز کابیان۔                          |
| 647  | ۔۔۔۔۔۔<br>وجد۔ وجود ، تو اجداوراس کے آ داب | 510         | بحوك اوراس في متعلقات.               |
| 651  | رتص اوراس کے متعلقات۔                      |             | آ گھوال کشف حجاب                     |
| 653  | گدری کا بیان ۔                             | 513         | مح کے بیان میں۔                      |
| 656  | سان ئے آواب۔<br>سان ئے آواب۔               | 520         | مشاہرہ کا بیان۔                      |
|      |                                            | 0           | نوال كشف حجاب                        |
|      | W. S. C.                                   | 527         | صحبت اس كآواب واحكام-                |
|      | · 30,                                      | 539         | ا قامت مين آ واب توفيق _             |
|      | Ť                                          | 566         | نكاح كرنے اور مجرور ہے كة واب        |
|      |                                            |             | دسوال كشف حجاب                       |
|      |                                            | 576         | صوفيه كے كلام ان كى اصطلاحات         |
|      | •                                          |             | اور حقائق كابيان ـ                   |
|      |                                            | 581         | مقام اورتمكين _                      |
|      |                                            | 597         | علم القين عين اليقين اور حل اليقين - |
|      | ·                                          | 599         | علم ومعرونت _                        |
|      |                                            |             |                                      |

#### حمرونعت

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

رَبَّنَا الِيَنَا مِنُ لَلْنُكَ رَحُمَةً وَ هَيِّ لَنَا مِنُ اَمُونَا رَشَدًا ﴿ اَلْحَمُدُ لِلّٰهِ الَّذِیُ كَشَفَ لِآلَ اللهِ مَعَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ترجمہ: اے ہادے پروردگارا ہم پراپی کے لئے ہیں جس نے اپ دوستوں کے لئے ہیں جس نے اپ دوستوں کے لئے میں ہاری رہنمائی فریا۔ تمام تعریفیں اللہ تعالی کے لئے ہیں جس نے اپ دوستوں کے لئے علم ملکوت کے راز آ شکارا کر دیئے اور اپنی برگزیدہ بندوں پرعالم جبروت کے ہید کھول دیئے اور اپنی جلال کی تلوار سے اپنی عاشوں کا خون بہایا اور اپنی کا نوار سے دلوں کی مردہ وصال کی لذت کا مزہ چھھایا۔ وہی اپنی بے نیازی اور کبریائی کے انوار سے دلوں کی مردہ زمین کو زندگی بخشنے والا اور اسے اپنی مقدس نالوں ادر معرفت کی روح پرورخوشہو نے نشو ونما دین کو زندگی بخشنے والا اور اسے اپ مقدس نالوں ادر معرفت کی روح پرورخوشہو نے نشو ونما از واج مطہرات پر ہمیشہ اس کی رحمول حضرت کی ہو۔ شخ علی بن عثان بن ابی انحن علی جلا بی از واج مطہرات پر ہمیشہ اس کی رحموں کا نزول ہو۔ شخ علی بن عثان بن ابی انحن علی جلا بی مند لانے والی تمام اغراض وخواہشات کو دل سے دور کرتے ہوئے تہاری درخواست کے مند کرانے دالی تمام اغراض وخواہشات کو دل سے دور کرتے ہوئے تہاری درخواست کے مطابق اللہ تعالی تہیں نیک بخت کرے۔ کام کرنے کے لئے مستعد ہوگیا اور اس کی سے مطابق اللہ تعالی تہیں نیک بخت کرے۔ کام کرنے کے لئے مستعد ہوگیا اور اس کی سے مطابق اللہ تعالی تہیں نیک بخت کرے۔ کام کرنے کے لئے مستعد ہوگیا اور اس کی سے مطابق اللہ تعالی تہیں نیک بخت کرے۔ کام کرنے کے لئے مستعد ہوگیا اور اس کیا ب

ے تمہاری مراد بوری کرنے کا پختہ عزم کرلیا اور اس کتاب کا نام ''کشف انجھ ب) رکھا جس ہے تمہار ااصل مقصد واضح ہوگیا۔ اور تمہاری خواہش کے چیش نظر اس کتاب کوئی ابواب میں تقسیم کر دیا اور میں اس کتاب کو تحمیل تک پہنچانے کیلئے اللہ تعالیٰ سے مدد اور توفیق کی درخواست کرتا ہوں کہ اپنے قول اور عمل میں اپنی ذاتی صلاحیت اور قوت پر بھروسہ کرنا میرے نزدیک ہرگز مناسب نہیں کیوں کہ توفیق تو صرف اللہ بی کی طرف سے عاصل ہوتی ہے۔

### تيها فصل

کتاب پرمصنف کا نام ۔ میں نے کتاب کی ابتدامیں اپنانام دو چیز وں کو پیش نظر رکھتے ہوئے کلھا ہے، ان میں سے ایک تو خاص لوگوں کا حصہ ہے اور دوسری کا تعلق عام لوگوں ہے ہے، جوعام لوگوں سے متعلق ہے وہ تو ہے کہ جب تصوف کے علم سے نا آشنالوگ اس موضوع پرکوئی الیی نئی کتاب و کھتے ہیں کہ جس پی متعدد مقامات پرمصنف نے اپنانام نہ کھا ہوتو اس کو اپنی طرف منسوب کر لیتے ہیں۔ جس ہے مصنف کا مقصد پورانہیں ہوتا کیونکہ تصنیف و تالیف اور کسی مواد کو کتابی صورت میں جنع کر شریف مصنف کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ اس کتاب کے ذریعہ مصنف کا نام رہے اور کتاب کو پڑھنے اور اس سے تعلیم پانے والے لوگ اس کے ذریعہ مصنف کا نام رہے اور کتاب کو پڑھنے اور اس سے تعلیم پانے والے لوگ اس کے لیے نیک دُ عاکر تے رہیں۔

ذاتی میخ تجربید نیمیرے ساتھ میسانحہ دو دفعہ پہلے پیش آچکا ہے ایک دفعہ تو یوں کہ ایک شخص نے میرے اشعار کا دیوان مجھ ہے مانگ کر گیا اور میرے پاس اس کا وہی ایک نسخہ تھا اس نے اس کی ترتیب کوتبدیل کر دیا اور اس کے شروع سے میرانام اڑا دیا اور اس طرح میری ساری محت پریانی پھیرویا۔ اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول کرے۔

دوسری دفعہ کہ جب میں نے تصوف کے طریق میں 'اللہ تعالی اس کو آبادر کھے'' ایک کتاب کھی اوراس کا نام' 'منہاج الدین' رکھا،ایک ذلیل مدی نے'' کہ میں اس کا نام لینا پہند نہیں کرتا۔ میرانام اس کتاب ہے اُڑادیا اور لوگوں کے سامنے میں ظاہر کرنے لگا کہ یہ کتاب اس نے دولکھی ہے۔ اگر چہاس کی جہالت کو جاننے والے خاص لوگ اس کے اس دعوے پر ہنتے رہے، یہاں تک کہ اللہ تعالی نے اس کی بے برکتی کو یہاں تک پہنچایا کہ اس کا نام اپنی بارگاہ کے طالبوں ہے ہی خارج کردیا۔

تا ہم جوبات خواص کے ساتھ متعلق ہے اس کا مُعاملہ مختلف ہے کہ جب وہ ایک کتاب دیکھیں گے اور انہیں معلوم ہوگا کہ اس کتاب کا مصنف اس فن کا ماہر عالم اور حقق ہے تو اس کے حقوق کی اچھی طرح رعایت کریں گے اور اس کے مطالعہ کے بعد اسے یاد رکھنے کی کوشش کریں گے۔ اس طرح پڑھنے والے اور مصنف دونوں کا مقصود اچھی طرح مصنف دونوں کا مقصود اچھی طرح مصنف دونوں کا مقصود اچھی طرح حاصل ہوجا تا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔ورانید تعالیٰ ہی صحیح علم والے ہیں۔

دوسرى فصل

استخارہ کی اہمیت: ۔ اور یہ جومیں نے کہا کہ میں نے استخارہ کیا تو اسے میری مراداللہ تعالیٰ کے ان آ داب کالحاظ رکھنا ہے کہ جن کااس نے استخارہ کیا تو اس سے میری مراداللہ و الوں کو حکم دیا ہے جن نچارشاد فرمایا ۔ فَاِدَافَرَاتَ الْقُو آنَ فَاسْعِدُ بِاللّٰهِ مَنِ الشّیطٰنِ الرّجینم ٥ والوں کو حکم دیا ہے جنانچارشاد فرمایا ۔ فَادَافَرَاتَ الْقُو آنَ فَاسْعِدُ بِاللّٰهِ مَنِ الشّیطٰنِ الرّجینم ٥ والوں کو حکم دیا ہے جنان کی بناہ ما نگرا) استخارہ (اللہ سے بھلائی طلب کرنا) اور استعانت ہر معاملہ (شیطان سے اللّٰہ کی بناہ ما نگرا) استخارہ (اللہ سے بھلائی طلب کرنا) اور استعانت ہر معاملہ میں اللّٰہ کی بناہ ما مور میں اللّٰہ تعالیٰ سے بی مدوطلب کی جائے ۔ این تمام کا موں کو اللّٰہ کے بی سپر دکیا جائے اور یوں طرح طرح کی مصیبتوں سے جات حاصل کی جائے ۔

صحابہ رضی اللہ عنہم سے روابیت ہے کہ پغیبر صلی اللہ علیہ وسلم جس طرح ہمیں قرآن کی تعلیم ارشا دفر مایا کرتے تھے اس طرح استخار ہ کی بھی تعلیم دیا کرتے تھے۔



پس جب انسان اس حقیقت ہے روشناس ہو جائے کہ کسی کام میں اس کی کامیابی اس کے داتی کسب اور تدبیر پرموقوف نہیں کیونکہ انسان کی بہتری کاعلم اللہ تعالیٰ کو ہی ہواور ہرتم کی بھلائی یابرائی تقدیر اللی پر مخصر ہے تو اس کے لئے اللہ تعالیٰ کے فیصلوں پر راضی ہونے اور اس ہے مدو مانگنے کے علاوہ کوئی چارہ کا نہیں رہتا۔ اس طرح وہ نفس امارہ کی شرارتوں اور سرکشی ہے ہر حالت میں محفوظ ہوجاتا ہے اور اس کی اصلاح و بہتری کی نعمت حاصل کر لیتا ہے۔۔۔لہذا ضروری ہے کہ بندہ آئے تمام کاموں میں اللہ ہے استخارہ کر لیا گرے۔۔ اور توفیق تو اللہ کی محفوظ رکھے۔ اور توفیق تو اللہ کی اسلامی میں اللہ ہے۔۔۔

تيسرى فصل

نفسانی خواہشات سے اجتنا ہے ۔ اور ہیں نے یہ جو کہا ہے کہ ہیں نفسانی امراض
کواپ دل آ تکال ویا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جو کام کی نفسانی خواہش کے مطابق
کیا جائے اس کی برکت اٹھ جاتی ہے اور دل صراط متنقم سے ہٹ کر غلط راستہ اختیار کر لیت
ہے، اس طرح دوحالتوں میں ہے ایک کاظہور ہوتا ہے یا تو اس کی خواہش پوری ہوجاتی ہے
یانہیں، اگر پوری ہوگئ تو بھی ہلاکت ہے ۔ کیوں کہ دوزخ کے در دازہ کی کنجی بہی ہے کہ فنس
کی مراد پوری ہوجائے، اور اگر فنس کی مراد پوری ہی نہ ہوتو اس سے بہتر تو یہ ہے کہ فنس
سے بی نفسانی خواہش کودل ہے نکال کر با ہر کیا جائے کیوں کہ بہشت کی کنجی بہی ہے کہ فنس
کی اغراض کودل میں جگہ بی نہ دی جائے چنا نچا اللہ تعالی کا ارشاد ہے' و نَھی المنقف سَ عَنِ
الْهَ وَی فَانَّ الْحَدَّة هِیَ الْمَاوِی '' (اور جس نے ایٹ فنس کوخواہشات سے روکا تو یقینا اس کا محکانہ جنت ہے۔)

اورمعاملات میں نفسانی اغراض بیہ ہوتی ہیں کہ کسی کام میں اللہ تعالی کی خوشنو دی

کے علاوہ بچھاور مقصد بندہ کے پیش نظر ہواور اللہ تعالیٰ کے عذاب سے اپنے نفس کی نجات طلب نہ کرے اور نفس کے لئے سرکشیوں اور رعونت کی کوئی حدمقر رنہیں اور نہ ہی اس کی فریب کاریاں ظاہر ہوتی ہیں۔ لہٰذاانشاء اللہ اس کتاب میں مناسب جگہ پراس موضوع کو مستقل باب کی صورت میں بیان کیا جائے گا۔

# چوتھی فصل

مقصد ونیت تالیف: اور میں نے جو ریکہائے کہتمہاری درخواست کےمطابق میں کمر بستہ ہوااوراس کتاب کے ذرایع تمہارا مقصد پورا کرنے کا پختہ عزم کرلیا تو اس کا مقصد بیہ ے کہ جبتم نے مجھے سوال کا اہل مجھا ہے نے (ساتھ بیش آنے والے) واقعہ کے متعلق مجھ ہے یو چھااور فائدہ حاصل کرنے کے لئے اس کتاب کوتالیف کرنے کی مجھ سے درخواست کی تو مجھ پر بیدواجب ہوگیا کہ میں تمہارے حس طل کا کھاظ رکھتے ہوئے تمہارے سوال کاحق ادا کروں کین چونکہ تمہارے سوال کا بورا بوراجق فوراا دانہیں ہو بک تھااس لئے عزم مقمم اور اخلاص نیت کواولین حیثیت حاصل تھی تا کہاس کتاب کی ابتدا ہے ہی موال کے پورا کرنے کا ارادہ اور جواب کا احترام واحساس ملحوظ خاطر رہے کیونکہ انسان کا ارادہ جب کام کے شروع میں حسن نیت ہے وابستہ ہوتو اگر اس کام میں کوئی کمی بھی باتی رہ جائے تو اللہ تعالیٰ ك بال بنده معذور تمجما جائے كاراى لئى يغير الله في فرمايا كه نَيةُ الْمُو فَ مِن حَيُون مِنُ عَمَلِبهِ (مومن کی نیت اس کے اس عمل سے بہتر ہے جو بغیر نیت کے کیاجائے )اور اعمال میں نیت کا براہی وخل ہے اور اس پر مجی دلیل موجود ہے کہ بندہ ایک بی نیت سے ایک حکم سے دوسرے حکم میں ہوجا تا ہے۔ حالا تکہ اس کے طاہر پر اس کا کوئی اثر نمودار نہیں ہوتا۔مثلاً اگر کوئی شخص روز ہ کی نیت کے بغیر کچھ دن بھوکا رہے تو اسے اس کا کوئی اجرنہیں ملے گالیکن اگروہ روزہ کی نیت کرنے کے بعد بھوکار ہے تو مقربان الٰہی میں شار ہوجائے گا

باوجود یکہ طاہری طور پر کوئی فرق محسوں نہیں ہوگا۔ای طرح اگر کوئی مسافر کسی شہریں اقامت کی نبیت کے بغیر کچھ مدت تک تفہرا رہے تو وہ مقیم شارنہیں ہوگا البتدا گروہ وہاں سکونت کی نبیت کر لے تو مقیم سمجھا جائے گا۔ای قسم کے اور بھی بہت سے امور ہیں کہ نبیت کے بغیران کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا۔لہٰذا ہم مل کے شروع میں نیک مل کی نبیت ہوئی جا ہے اور اللہٰ تعالیٰ کوہی سے علم ہے۔

يانجو ين فصل

وجہ تسمیہ : اور میں نے جو یہ کہا ہے کہ میں نے اس کتاب کا نام شف اگجو برکھا ہے تو اس سے میری مراویہ ہے کہ کتاب کے نام سے ہی اس میں موجود مضمون کی گواہی ال جائے خصوصاً اہل بصیرت جب اس کتاب کا نام نیں تو انہیں علم ہوجائے کہ اس کتاب کا موضوع اور مقصد کیا ہے اور تنہیں یہ معلوم ہوتا چاہئے کہ اولیاء اللہ اور درگاہ المہی کے مقربین کے سواباتی تمام اہل و نیا امر خداوندی کے اسرار ورو موز سے پردہ میں رہتے ہیں اور چونکہ یہ کتاب راہ حق کے بیان، امرحق کی شرح اور بشریت کے تجابات کھو لنے کے لئے کہ کی گئی گئی ہے ہاں در درحقیقت ہے اس لئے اس نام کے علاوہ کوئی اور نام اس کے لئے متاب ہی نہ تھا، اور درحقیقت تجاب کا کھولنا اس طرح محبوب کی ہلاکت کا سبب ہوتا ہے جس طرح تجاب مکثوف کی ہلاکت کا سبب ہوتا ہے جس طرح تجاب مکثوف کی ہلاکت کا سبب ہوتا ہے جس طرح تجاب مکثوف کی ہلاکت کا باعث ہوتا ہے یعنی جس طرح قرب ووصال ،فرقت و دوری کی طاقت نہیں رکھتا۔

ای طرح دوری بھی بزد کی کی تاب نہیں ایکتی، جس طرح سرکہ میں پیداہونے والا جانور جب دوسری چیز میں گرتا ہے تو مرجاتا ہے اس طرح دوسری چیز وں میں بیدا ہونے و نے والے جانور کوا گرسر کہ میں ڈال دیا جائے تو وہ بھی زندہ نہیں رہتا چنا نچے حقیقت کی (پر مشقت) راہ پر چلنا صرف ای کے لئے آسان ہے جس کی تخلیق ہی اس مقصد کے لیے ممل میں آئی ہوای لئے پیغم بری تھا تھے کا ارشاد ہے کہ نحل میشو لما خلق لَه المرض کے لئے میں آئی ہوای لئے پیغم بری تھا تھے کا ارشاد ہے کہ نحل میشو لما خلق لَه المرض کے لئے

وہ کام آسان کردیا گیا ہے جس کے لئے اس کی تخلیق ہوئی ہے )اوراللہ تعالیٰ نے جس شخص کوکسی خاص مقصد کیلئے بیدا کیا ہے تو اس کے حصول کا طریقہ اس کیلئے آسان کر دیا ہے۔ · نیکن حجاب کی دونشمیں میں ،ایک حجاب رین کی کهاس کا اٹھنا ہرگزممکن نہیں (اللہ تعالی ہمیں اس ہے محفوظ رکھے اور دوسرا حجاب نیسی میں ،اور پیر بہت جلدی اٹھ جاتا ہے،اس کی وضاحت پیہ ہے کہ بعض انسان تو ایسے ہوتے ہیں کہان کی ذات ہی حق کا تجاب ہوتی ہے حتی کہان کے زد یک حق وباطل میں کوئی فرق نہیں ہوتا اور بعض بندے ایسے ہوتے ہیں سکہان کی''صفت'' حق کا حجاب ہوتی ہے لیکن ان کی طبیعت ہمیشہ حق کی متلاثی اور باطل ے گریزاں رہتی ہے، پس ذاتی حجاب جس سے حجاب رین مراد ہے وہ کسی صورت میں نہیں اٹھ سکتا۔اورعر بی لغت میں موٹرین' ختم اورطبع شب ہم معنی الفاظ ہیں۔ چنانجی ارشاد باری تعالی ہے کلا بل رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمُ مَّاكَانُوا يَكْسِبُون (برگزايانبين ـ بلكان ك برے اتمال کی وجہ ہے ان کے دلوں پر زنگ لگ گیا ہے بھراس کا حکم ظاہر کرتے ہوئے ارْتَاوْمُرِمَايِا ۚ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُو اسَوَّاء ﴿ عَلَيْهِمْ ۚ وَأَبْذَرُ تَهُمُ اَهُ لَمُ تُنذِرُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ (اے نمی! جولوگ کا فر میں ان کے لئے برابر ہے کہ آپ نہیں عذاب سے ڈرائیں یا نہ ڈرائیں وہ ہرگز ایمان نہلائیں گے )اس کے بعدان کے اس کی علت بیان فر مائی ہے ك خَسَمَ السُّلَّهُ عَسَلَى قُلُو بِهِمُ (الله نعمرلكادي سِان كِدلول مِ) اوريكِ عَلَى فرمايا (" طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِهِمْ (الله نان كردول يرم راكادي)اور جاب صفتى كه جوفيي عجاب ہےوہ بھی بھی اٹھ بھی سکتا ہے ذات کی تبدیلی نادرات میں سے ہے اور نا در ناممکن ہےاور جائز ہے۔

مشائخ اورصوفیاء نے رین اور غین کے معنی کولطیف اشارہ میں بیان فرمایا ہے

یے طبعی، پیدائش اور خط کی جی بسیراد ہے کہ میں مربی بھی زنگ و سبتے ہیں۔ سلے عمر کی میں'' فیٹن' اند حیر ہے کو کہتے ہیں یہاں عارضی حجا ب مراد ہے۔ سلح ختم اور طبق (مبرا لگانا) استعداد کا سلب کر لینام راوے۔

چنانچة حضرت جنيدر متالله عليفرمات بي الوين مِن حملة المُوطنات والصين مِن جُمْلَةِ النَحَطَراتِ "(كرزنگ متعلّ اورمضبوط اشياء ميس سے باور تاريكي عارضي اندیثوں میں ہے ہے) وطن متعلّ اور خطر عارضی ہوتا ہے۔ چنانچہ بوری ونیا کے مبعل گر اورآ ئینہ ساز استھے ہو کر بھی پھر ہے آئینہ نہیں بنا سکتے لیکن اگر آئینہ زنگ آلود ہو جائے تو صیقل کرنے سے بالکل صاف ہو جا تا ہے اس کی وجہ رہے کہ پھر میں اصل تار کی ہے جب كه آئينه مين اصل روشني ہےاوراصليت يائيدار ہوتی ہے للبذا پھر آئينے نہيں بن سكتا اور عارضی صفت کو بقانہیں ہوتا البذا آئینہ کا رنگ ختم ہو سکتا ہے .... پس میں نے بیہ کتاب اس لئے ککھی ہے کہ بیان دلوں کے لئے صقل کا کام دے۔ جو حجاب غین کی تاریکیوں میں گھرے ہوئے ہیں لیکن نور ح ان کے دلوں میں موجود ہے تا کہ اس کے مطالعہ کی برکت ے تاریکی کاوہ پر دہان کے دلول کے اٹھے جائے اور حقیقت معنی کی طرف راہ یالیں۔اوروہ لوگ کے جن کا انکار اور باطل کا ارتکاب جن کے خبیر اور ذات میں داخل ہو وہ جن کے واضح دلائل وشواہد کے باد جود راہ نہیں یاتے لہٰذا اس کتاب ہے انہیں کوئی فائدہ حاصل نہیں ہو سكتا - ادراس الله تعالى كاشكر بي جس في عرفان كي نعت مع فرازيايا -

### حچصتی فصل

الواب كي تقسيم ـ باقى ميں نے جو يكها ہے كہ مجھ برتمهارامقصدواضح ہوگيا ہے اور تمهارى غرض ہے متعلق تمام باتيں اس كتاب كئى اجزاء ميں تقسيم ہوگئى ہيں تو اس كا مطلب يہ ہے كہ جب تك سوال كرنے والے كا پورامقصد معلوم نہ ہواس كى مراد حاصل نہيں ہوتى كيونكه سوال ذہن ميں بيدا ہونے والے كى اشكال كى وجہ ہے ہى كيا جاتا ہے البذا جب تك جواب سے بياشكال حل نہ ہو جائے كوئى فائدہ نہيں ہوتا۔ اوراشكال كو جب تك اچھى طرح بيان اور تمجھ نہيا جائے اس كا شيح حل پيش كرنامكن نہيں ہوتا۔

اور میں نے یہ جو کہا ہے کہ تمہاری مراد سے تعلق رکھنے والے امور کئی اجزاء میں تقسیم ہوگئے ہیں تو اس کا مطلب سے ہے کہ جب سوال تمام امور پر شمتل ہوتو جواب بھی ان تمام امور پر صاوی ہونا چا ہے تا کہ سوال کرنے والا اپنے سوال کے تمام در جوں اور پہلوؤں اور پھر ان کے جوابات کو اچھی طرح سمجھ لے۔ اور پھرا کی مبتدی کے سامنے تو اس کی تمام اقسام اور حدود کی بوری بوری تفصیل بیان کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ خصوصاً تمہاری غرض اللہ تعالی تمہیں سعادت مند بنائے ) کا تو تقاضہ ہی ہے کہ میں اسے بوری تفصیل کے ساتھ بیان کروں اور تمہارے سوال کے جواب میں ایک مستقل کتاب تصنیف کروں اور قرف التو مرف التہ ہی ہے۔

# ساتوين فصل

الله عطلب مدو: اور می نے یہ جو کہا ہے کہ الماداور توفیق الله تعالی سے طلب کرتا ہوں تو اس سے میری مراد ہے کہ الله تعالی کے حوال انسان کا کوئی حامی و مددگار نہیں جو نیک کے کاموں کو مرا نجام دینے کے لئے اس کی نصرت کرے اور مزید توفیق بخشے، اور توفیق کے معنی یہ ہیں کہ بندہ کے نیک اعمال میں الله تعالی کی تائید وموافقت شامل حال ہو۔ اور توفیق اللی کی صحت پر کتاب وسنت کی گواہی اور دلیل موجود ہے نیز معنز لہ اور قدر یہ جماعت کہ جوتو فیق کو مہمل اور بے معنی لفظ سجھتے ہیں کے علاوہ پوری امت مسلمہ کا اس پر اجماع کہ جوتو فیق کو مہمل اور بے معنی لفظ سجھتے ہیں کے علاوہ پوری امت مسلمہ کا اس پر اجماع ہے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اور مشائخ طریقت کی ایک جماعت نے کہا ہے کہ 'التو فینی ہُو الله در ہے کا نام' کے میں نے عند الاستعمال '' (یعنی مل کے وقت فر ما نبر داری کی توت بیدا ہوجانے کا نام' توفیق ہو الله تعالی کی طرف سے اسے پہلے توفیق ہو تا ہے تو الله تعالی کی طرف سے اسے پہلے سے کہیں زیادہ قوت اور طاقت عطاکی جاتی ہے اور اس طرح تمام حالات میں مرضم کی ہرکات و سکنات الله تعالی کے افعال اور گلوت بن جاتے ہیں۔ پس توفیق الی کا اس تو تو تکا نام ہرکات و سکنات الله تعالی کے افعال اور گلوت بن جاتے ہیں۔ پس توفیق الی اس تو تو تکا نام ہرکات و سکنات الله تعالی کے افعال اور گلوت بن جاتے ہیں۔ پس توفیق الی اس تو تکا نام

ہوا جس کے ذریعہ انسان اللہ کی اطاعت کرتا ہے۔لیکن میہ کتاب اس مسئلہ کے بیان کاحل نہیں کیونکہ اس کتاب میں ایک اور چیز (تصوف) بیان کرنامقصود ہے۔

اوراب میں اللہ عزوجل کی مشیت وتوفیق سے تمہار نے اصل مقصود کی طرف توجہ کرتا ہوں لیکن اس سے متعلق کچھ کہنے سے پہلے تمہار سے سوال کو بعینہ ورج کرتے ہوئے اس سے کتاب کا آغاز کرتا ہوں (اورتوفیق تو اللہ کی جانب سے ہوتی ہے۔)

#### صورت سوال

ا سائل ابوسعید جوری نے ورخواست کی آپ میرے لئے تحقیق کے ساتھ بیان فرمائیں کے طریقت اور تصوف کی حقیقت کیا ہے؟

🦀 الل تصوف كوكن كن مقامات ير رناير تاب اور برمقام كى كيفيت كياب؟

الل تصوف ك مختلف غداب والوال اور موز واشارات كياب؟

🥵 الله تعالی کی مجبت اور دلوں پراس کے ظاہر ہونے کی کیفیت کیاہے؟

الله تعالى كى ماميت كى معرفت سے انسانى عقول كے حجاب كاسب كياہے؟

🯶 اس کی حقیقت کے ادراک سے نفس امارہ کونفرت و بیزاری کیوں ہوتی ہے؟

🟶 اوراس کی صفات ہے واقف ہوجانے والوں کی روح کواطمینان و آ رام کیسے نصیب ہو جاتا ہے؟

نیزان سوالات متعلق دوسر بیمام امور کو بھی وضاحت کے ساتھ بیان فرمائیے؟

# کشف الحجو ب کی ابتداء<sup>.</sup>

حضرت علی جحومری کا جواب \_مسئول یعن علی عثان جلابی (اللہ اس پر رحم کرے ) کہتا ہے کہتم جان لو کہ در حقیقت ہمارے اس دور میں پیلم مٹ چکا ہے خصوصاً ہمارے اس ملک میں کہ جہاں کے تمام لوگ نفسانی خواہشات میں متغرق اور اللہ تعالی کی خوشنو دی کے راستہ سے مندموڑے ہوئے ہیں اور دور حاضر کے علماء اور وقت کے مدعیوں کے لئے اس راہ طریقت کے خلاف ایک اورصورت پیدا ہو چکی ہے۔ پس اس چیز کو حاصل کرنے کے لئے غیرمعمولی ہمت ہے کام لوکہ بارگاہ البی کے خواص کے سواتمام اہل زمانہ کا ہاتھ اس کے حصول ہے محروم ہے تمام الل ارادت کی مراداس سے ٹوٹ چکی ہے اس کے وجود سے تمام اہل معرفت کی معرفت معزول ہوگئ ہے سب عوام وخواص نے اس کی حقیقت کی بجائے صرف عبادت کو کافی ہمچھ لیا ہے۔ دل و جان ہے اس کے حجاب کے فریدار بن گئے۔اور پیر کام ابتحقیق کی بجائے تقلید میں بڑ گیا ہے اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ امرحق کی جنتو نے ان ہے ا پنا چرہ چھیالیا ہے۔ پس عوام تو اس برمطمئن ہیں کہ آئیں (کسی محنت کے بغیر )حق کی معرفت حاصل ہوگئ ہےاورخواص اس پرخوش ہیں کہان کے دلوں میں اس کی تمنا بُفس میں اس کاشوق اورسینوں میں اس کی طرف رغبت موجود ہے اور شغل کے طور پر کہتے ہیں کہ بیہ شوق دیدار (اللی) اورسوزمحبت ہاورتھوف کے نام نہادیدی اینے (بلند بالگ) دعووس کے باوجود تمام حقائق کی معرفت سے قاصر اور برگانہ ہیں۔ جب کہ مریدوں نے مجاہدہ و ریاضت سے ہاتھ اٹھا کرایے فاسدتصورات کا نام شاہرہ رکھ لیا ہے۔

میں نے اس سے بہلے اس علم (تصوف وطریقت) میں جننی کتابیں کھی تھیں وہ سب ضائع ہوگئی ہیں اور تصوف کے جھوٹے مدعیوں نے ان میں عوام کو پھانسے کے لئے بعض با تیں چن کر باقی کو دھوکر ضائع کر دیا کیونکہ جس کے دل پر مہرلگ چکی ہووہ حسد اور ا نکارکوہی نعمت خداوندی سمجھتا ہے اورایک دوسرے گروہ نے ان عبارات کو دھوکر مٹایا تونہیں کیکن انہیں بڑھا بھی نہیں اور ایک اور گروہ نے عبارات کو بڑھا تو سہی کیکن جب ان کا مطلب نہ مجھا تو عبارتوں پراکتفا کرتے ہوئے انہیں لکھ لیا تا کہ انہیں یاد کرکے بید دعویٰ کر سکیں کہ ہم تصوف دمعرفت کاعلم بیان کرتے ہیں حالاتکہ بیاوگ بالکل اندھیرے میں ہیں۔ بیسب کچھاس لئے ہوا کے علم طریقت کے حقائق اور رموز سرخ گندھک کی طرح ہیں جو بالکل کمیاب اور بیش قیمت ہوتی ہے لیکن اگر وہ میسر آ جائے تو اس کی چیررتی کی مقدار کسی وزنی بچفراور کانسی و تا نبے کی بھاری مقدار کوسونا بناسکتی ہےغرضیکہ ہرانسان اسی دوا کا طلب گار ہوتا ہے جواس کے در د کا علاج ہواور اس کے علاوہ اورکسی دوا کی اسے ضرورت نہیں ہوتی جیسا کہ ایک برورگ نے کہا ہے شعر پ

فَكُلُّ مَنُ فِي فَوَادِهِ وَجِعِي ﴿ لَا يُطَلُّبُ شَيًّا يُوَافِقُ الْوَجُعَا

ترجمہ: ۔ پس جس کے دل میں ہوئی درد ہوتو وہ ایسی چیز ہی ڈھونڈ تا ہے جواس کے درد کے موافق ہو) جس شخص کی بیاری کاعلاج معمولی درجہ کی چیز وں سے ہوسکتا ہوا ہے موتی اور مروارید کی ضرورت نہیں ہوتی کہاس میں شہراور دوا المسک ملائیں۔اور پیعلم طریقت تو اس لئے قیمتی ادر کمیاب ہے کہاس ہے ہرخض کو حصابین ملتا ادراس ہے بل بھی اس علم سے جاہل لوگوں نے مشائخ کی کتابون کے ساتھ یہی سلوک کیا ہے کہ جب بھی اسرار خداوندی کے خزانے ان کے ہاتھ لگے اور انہیں اس کے معانی کی مجھے نہ آئی تو انہیں جاہل کلاہ شیننے والوں اور نایا ک جلد ساز وں کے سپر دکر دیا تا کہوہ انہیں ٹو پیوں کا استر اورا بو ۔ نواس کیجیسے شاعروں کے دیوانوں اور جا حظ کی خرافات کی طرح اس کی جلد بندی کر دیں اور بقیناً اگرشاھی بازکس بڑھیا کے مکان کی دیوار پر جابیٹے تو وہ اس کے براور باز و کا اب ہی ڈالے گی .....اور خداوندعز وجل نے ہمیں اس زمانہ میں پیدا فرمایا ہے کہ جس میں اوگوں

الك نشراب نوش شاعرجس كاديوان داسات شعردل كالمجموعة تبايه

نے نفسانی خواہشات کا نام شریعت ،طلب جاہ ،حب دنیا اور تکبر کا نام عزت وعلم مخلوق کے سامنے ریا کاری کانام خوف خدا، کینہ کودل میں پوشیدہ رکھنے کانام برد باری فضول جھکڑے کو مناظره آپس میں جنگ وجدال کا نام بزرگی ،منافقت کا نام زید جھوٹی آرز و کا نام ارادت، طبعی مذیان کانام معردنت ، دلی حرکتو ل اورنف انی وسوسه کانام محبت الٰهی الحاد کانام فقر ، انکارحق كأنام بزرگى، بدوين كانام فنا پنجمبر عليه كى شريعت كرك كانام طريقت اور زماند والوں کی آفت کا نام مجاہدہ رکھ لیا ہے یہاں تک کدمعانی ومطالب کے جانے والے ان ہے بالکل الگ ہو گئے ہیں اور اہل دنیانے ای طرح غلبہ جاصل کرلیا ہے۔جیسا کہ اسلام کی پہلی ابتری کے وقت آل مروان نے رسول الله علیہ کے اہل بیت یر غلبہ حاصل کرلیا تھا۔ اہل حقائق کے باوشاہ اور الم یقت و باریک بنی کے امام ، ابو بکر واسطی رحمتہ اللہ نے کیا خُوبَ كَهَا ہِ۔ أَبْتَ لُمِنَا بِزَمان لَيُسَ فِيُهِ ادَابُ اُلِاسلام وَلاَ اَخُلاقَ الجَاهِليةِ وَلاَ أَحِكَاهُ ذُولِي المَووَةِ (بم اليه دور شِيلَ أَنَالُ مِن مِثلًا كروئ كُمَّ بين كهجس مِين نہ تواسلامی آ داب میں ، نداخلاق جاہلیت اور نہ ہی مروت ومحبت کی باتیں۔اوراسی تول کے موافق شبلیٌ فر ماتے ہیں۔

جَعَلَ اللّهُ ذِوى اللّهُ عَاجَالُوا كب فَكُل بَعيدِ الِهِمَ فيها مُعذب "و مغلّبُ ترجمہ: اللّه تعالیٰ نے اس دنیا کوصرف ایک شتر سوار کے اپنی اوْٹنی بٹھانے کی جگہ (عارضی آ رام گاہ) بنایا ہے چنانچہ دور دراز (آخرت) کاارادہ رکھنے والایہاں تنگی اور مصیبت ہی یائے گا۔

### آ تھویں فصل

الله تعالی تمہیں قوت نصیب کرے جان لو! کہ میں نے اس عالم کو'' الله والوں کے لئے'' اسرار اللی کامحل ، موجودات کواس کی امانتوں کی جگه اور مخلوقات کواس کے لطیف رموز کا مقام پایا ہے اور جوام ، اعراض ، عناصر ، فلکی اجرام ، ارضی اجسام اور مخلف طبائع سب

کے سب ان اسرار کا حجاب میں اور مقام تو حید میں ان میں سے ہرایک کا اثبات شرک ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے اس عالم کوکل حجاب میں رکھا ہے حتی کہ ہرا کیک کی طبیعت نے اپن جگہ پر اس کے حکم سے اطمینان پایا ہے اور اپنے وجود کی بنیاد پر تو حید الہی سے حجاب میں رہ گئی ہے اورتمام ارواح اس عالم میں اس وجود کی آمیزش کی وجہ سے بے نیاز ہوگئ ہیں، اورتمام تر قربتوں کے باوجودا پن نجات کے مقام سے دوررہ گئی ہیں یہی وجہ ہے کہ اسراراللی تک پہنچنا انسانی عقل کے لئے مشکل ہو گیا اور قرب کے لطا رُف روحوں کے حق میں مخفی ہو گئے یہاں تک کہانسان سامیغفلت میں رہ کراپنے وجود کی وجہ سے حجاب میں ہو گیا ہےاورا پیخ کل ج میں ظلمانی حجاب کی وجہ مسیحیب وار بن گیا۔ چنانچہ اللہ تعالی فریاتے ہیں۔وَ الْسَعَتْ و إِنَّ الُانُسَانَ لَفِئ خُسَو (فَتُمْ ہِزَانہ کی بیٹک انسان بڑے خمارے میں ہے) اور نیز فرمایااتَّه ' کَانَ ظَلُوُمًا جَهُو لا ً (بلاش نسان برواظالم اورجاهل ہے)اور رسول التَّهِيَّةُ كارثاد ب حَلَقَ اللَّهُ الْحَلْقَ فِي ظُلَّمَةٍ ثُنَّ ٱلْقَى عليهِ نوراً (الله تعالى في كلولَ كو تاریکی میں پیدا کیا پھرایے نور کا پرتو ڈال کرائے روٹن کر دیا )پس بہجاب ظلماتی عالم ناسوت میں خوداس کے اپنے مزاج کی وجہ سے واقع ہوا ہے اور بیاس کی طبیعت اور عقل کی وجہ ہے ہجواس سے تعلق رکھتی اور اس میں تصرف کرتی ہے اس کیے اس نے جہالت پر اكتفاكرليا اورحق سے اس حجاب كوائے لئے ول وجان سے خريدليا ہے لہذاوہ كشف ك جمال سے بے خبراور اسراز البی ہے روگر دانی کرتے ہوئے حیوانات کے مقام پر آ رام کئے۔ ہوئے اورا پی نجات کے مقام ہے راہ فرار اختیار کئے ہوئے ہے اس نے نہ تو توحید الٰہی کی بوسونکھی نہ جمال احدیت کا ویدار کیااور نہ ہی تو حید کا مزہ چکھاہے۔ وہ تر کیب عناصر کی وجہ ے مشاہرہ حق کی تحقیق سے عاجز اور ونیا کے لا کچ کی وجہ سے اللہ تعالی کی محبت سے روگرداں موگیا ہےاورحیوانی خواہشات نے حیات ربانی کے بغیراس کےنفس ناطقہ کواس قدرمغلوب کردیا ہے کہ اس کی تمام حرکات اور جستو حیوانات کی سی ہوگئی ہے بیہاں تک کہوہ اب کھانے سونے اور نفسانی خواہشات کی تا بعداری کے سوا اور پھونہیں جانا حالا تکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے دوستوں کو ان تمام باتوں سے پر ہیز کرنے کا تھم دیتے ہوئے ارشاد فر مایا ہے ' ذَرُ ہُمْ یَا کُلُو او یَتَمَتَّعُو وَیُلُهِهِمُ الْاَ مَلُ فَسَوْفَ یَعُلَمُونَ (اَنہیں اس حال میں چھوڑ دیجئے کہ وہ کھا کیں اور دنیا کی خواہش انہیں عفلت میں مبتلا کر دے پھر عفر یب ان کوسب حقیقت کا علم ہوجائے گا) اس لیے کہ ان کی طبیعت کے حکمر ان (نفس) نے مند اللی کو ان پرخفی کر دیا اور ان کے حصہ میں اللہ تعالیٰ کی توجہ اور توفیق کی بجائے ذات اور محرومی آگئی حتی کہ وہ سب سرکش نفس کے تابع ہوگئے جو النہ اس سب سے بڑا تجاب اور برائی ویشرارت کا سرچشمہ ہے چنانچے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فر مایا اِنَّ سب سے بڑا تجاب اور برائی ویشرارت کا سرچشمہ ہے چنانچے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فر مایا اِنَّ

اب میں کتاب کا آغاز کرتا ہوں اور خفی مقامات اور جابات سے تمہارا مقصود نکال کرتم پر ظاہر کرتا ہوں اور اللے صائع کی عبارتوں کی تشریح کے ساتھ ساتھ مشائخ کا کلام بھی اس کے ساتھ ملاتا جاؤں گا اور اس کی عبارتوں کی تشریح کے ساتھ ساتھ مشائخ کا کلام بھی اس کے ساتھ ملاتا جاؤں گا اور اس کی تائید میں عمرہ اور دلیڈیر حکایات بھی بیان کروں گا تا کہ تمہیں تمہارا مقصود حاصل ہواور علا ظواہر میں سے جو خص بھی اس کتاب میں غور کرے اسے معلوم ہوجائے کہ کم تصوف کی بنیاد تو ی اور اس کی شاخیں بھیل دینے والی بیں اور تمام مشائخ اہل علم ہوئے اور اپنے تمام ارادت مندوں کو تصوف کا علم حاصل کرنے پر ابھارتے اور پھر اس پر مداومت کرنے کی تخریص دلاتے رہے ہیں ندوہ خود لغواور بیہودہ باتوں میں مبتلا اور غلط راہ پر گامزن ہوئے اور ند بی اپنے مریدوں کو ایسا کرنے کی ترغیب دی کیونکہ بہت سے مشائخ طریقت اور علاء نہ بی ایس موضوع پر کتابیں تکھیں اور اس کے معارف پر بڑی لطیف عبارات میں ربانی علم اور خداواد بصیرت سے مضوط دلائل قائم کے ۔اور اللہ بی تو فیق دینے والا ہے۔

<u>بهلاباب</u>

اثبات عكم

علماء كاتعريف ميں الله تعالى كاارشاو بے إنَّهَا يَخْصَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَهَاء ( بلاشبہ بندوں میں اللہ تعالیٰ کا خوف ر کھنے والے وہی لوگ ہیں جوعلاء ہیں ) اور رسول الله والله الله الله المار علم العلم فويصة "عَلَى كُلِ مُسُلِّم وَ مُسُلِّمةً (علم كَ جَبُّو مرسلمان مروعورت يرفرض ٢) نيزحضو والله في في مايا باطلبوا لِعلم وَلَوْ كَانَ بالصين (علم کوتلاش کرواگر **چیزہ چین ہی میں ہے،اور جان لو ک**یفوم بہت ہیںاورانسان کی عمر بہت سم ہے اس لئے تمام علوم وفوق کا حاصل کرنا انسان پرفرض نہیں ۔مثلاً علم نجوم طب حساب اورعلم بدلع كى تمام صنائع بدائع وغيره كا حاصل كرنا ضرورى نہيں البية علم نجوم كا اس قدرسيكھنا ضروری ہے کہ رات کے وقت نماز کے اوقاعی معلوم ہوسکیں۔اس طرح بیاری ہے حفاظت کے لئےعلم طب،مسائل وراثت کو سجھنے کے کیے میراث اور چیض وعدت وغیرہ کو سمجھنے کے لئے علم فقہ، غرضیکہ علم کا اس قدر سیکھنا ضروری اور فرض ہے جس سے عمل ورست ہو جائے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے غیر مفیدعلم سکھنے والوں کی غرمت فرمائی ہے ارشاد ہے وَيَتَعَمَّلُمُونَ مَا يَصُرُ هُمُ وَلا يَنْفَعُهُم "(اوروه لوگ ايباعلم عَي بي جوانيس نقصان ویتااورکوئی فائدہ نہیں دیتا)اور رسول الٹھ ﷺ نے بھی ایسے علم سے اللہ تعالیٰ کی بناہ طلب کی بِ ارشادِفرمايا ' ٱلَّسلهُ ــمَّ اِنِّي اَعُوْ ذُبِكَ مِنُ عِلْمِ لَّا يَنْفَعُ ﴿ السَّالِينِ لِــ فا تَدهَلُم سے تیری پناہ مانگتا ہوں) پس تھوڑ ہے لم سے بہت ساعمل کرنا جاہتے ۔اورعلم کے ساتھ عمل بهي بونا حائة كول كرسول التعقيقة فرمايا بالمتعبد بلافقه كالحمارني طاخرته "(علم دین کے حاصل کئے بغیر عبادت کرنے والا بغیر خراس کے گدھے کی طرح ہے) حضورعلیہ الصلو ۃ والسلام نے بےعلم عباوت گذار کوخراس کے گدھے سے مشابہ قرار دیا

ہے جو جتنا بھی گھو مے اپنے پہلے قدموں پر ہی رہتا ہے اور آ کے فاصلہ طے نہیں کرسکتا۔ میں نے عوام میں ایک ایسا طبقہ پایا ہے جوعلم کوعمل پر فضیلت ویتا ہے اور دوسرا گروہ عمل کوعلم ہے برتر سمجھتا ہے حالا تکہ بیدونوں باطل ہیں ، کیونکے عمل بغیرعلم کے عمل ہی نہیں ہوتا بلکیمل ای وفت عمل بنتا ہے جب اس کے ساتھ علم شامل ہوتا کہ انسان اس کی وجہ سے مستحق ثواب ہو سکے مثلاً نماز۔ کہ جب تک پہلے ارکان طہارت۔ یاک یانی کی پیجان ست قبله کی معرفت، کیفیت، نیت اورار کان نماز کاعلم نه ہواس وقت تک وہ نماز ہی نہیں ہوئی۔ یس جے عمل درحقیقت علم کے بغیرعمل ہی نہیں ہوتا تو جاہل کس طرح عمل کوعلم سے جدا کر سکتا ہے۔اور جولوگ علم کومل ہے افضل سمجھتے ہیں وہ بھی سیح نہیں کیوں کیمل کے بغیرعلم بھی علمْ بين كهلاتا حبيها كهالله تعالى كالرثاوب نَهَذَ فَريْقٌ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتبَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِم كَانَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ ( يَهِلَى كَتَابِ كَالِكَ فريق في اللَّدى کتاب کوپس پشت ڈال دیا گویا کہ وہ جا نے جی نہیں )اللہ تعالیٰ نے عالم بےعمل کا نام علماء کی فہرست سے نکال دیا ہے کیوں کہ ملم کاحصول اور حفظ پیرسبھی توعمل ہی میں شامل ہے اس برانسان مستحق ثواب قراریا تا ہےاورا گرعالم کے قول وفعل ہے اس کے علم کا تعلق نہ ہوتو ا ہے اس میں پھے بھی ثواب حاصل نہیں ہوتا۔اوراس میں دوگروہ بیں۔ایک گروہ جولوگوں کو ان کے علم کی وجہ ہے بلند مرتبہ بھتا ہے اور ان کے اعمال کا کوئی خیال نہیں رکھتا اورعلم کی گہرائیوں سے ناوا تفیت کی وجہ ہے عمل کواس سے جدا کرتا ہے ایسے لوگ علم اورعمل دونوں ے عاری ہوتے ہیں یہاں تک کہ جاہل ہی سجھے لگتا ہے کہ قال (علم ) کی نہیں صرف حال (عمل) کی ضرورت ہے۔ دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ علم ہونا جا ہے عمل کی ضرورت نہیں۔ حضرت ابراہیم ادھم رحمہ اللہ تعالیٰ بیان فرماتے ہیں کہ میں نے راہتے میں پڑا ہواایک پھردیکھااس پرلکھاتھا مجھےالٹ کریڑھ' پس میں نےاہے بلٹا تواس پرلکھا تھااُنٹ كَ تعهَلُ بِمَا تَعُلَمُ فَكَيْفَ تطلُبُ ما لاتَعَلَم "(توجاني بوكَي چزيرتوعمل بيس كرتا يُحرَ اس چیز کوکسے تلاش کرتا ہے جے نہیں جانتا) یعنی اس چیز پڑمل کر جس کوتو جانتا ہے تا کہ اس کی برکت سے نامعلوم کاعلم حاصل کر سے۔ اور انس بین مالک کافر مان ہے ھیمة المعلماءِ اللہ دَایَة و ھمة السفها المروایة (علما کاکام علمی مسائل میں تحقیق وقد براور جاہلوں کاکام صرف روایتوں کوفیل کرتا ہے ) اس لئے کہ علما میں جہالت کے لوازم نہیں ہوتے اور جولوگ علم سے دنیوی مرتبہ اور ظاہری عزت طلب کرتے ہیں وہ عالم نہیں ہوتے کیونکہ دنیوی مرتبہ وعزت جہالت کے لوازم میں سے ہاور کوئی مرتبہ علم کے مرتبہ سے اعلی اور بلند نہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے اگر علم عاصل نہ ہوتو لطیفہ رحمانی کی معرفت حاصل نہیں ہو تھی۔ اور جب علم موجود ہو وجہ یہ ہاگر علم عاصل نہ ہوتو لطیفہ رحمانی کی معرفت حاصل نہیں ہو تھی۔ اور جب علم موجود ہو ووہ تا ہے واللہ اعلم بالصواب۔

دومرى فصل

علم کی اقسام نے جان لوا کی علم کی دو تسمیں ہیں۔ ایک علم اللی اور دوسراعلم مخلوق المحلوق کا علم بذات خود لاشی محص ہے اور بیعلم اللی کی جبتو ہے ہی حاصل ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کاعلم اللہ کی صفت ہے جواللہ کی ذات قدیم ہے لہذا اللہ کی صفت ہے جواللہ کی ذات تدیم ہے اور اس کے اوصاف کی کوئی حدوا نتہا نہیں اور ہماراعلم ہماری صفت ہے جو ہمار ہے ساتھ قائم ہے اور ہمار ہے اوصاف کی حدوا نتہا متعین ہے ارشاد باری صفت ہے جو ہمار ہے ساتھ قائم ہے اور ہمار ہے اوصاف کی حدوا نتہا متعین ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے وَمَا اُو تِینتُم مِنَ الْعِلْمِ اِلَّا قَلِیْلاً (تہمیں بہت تھوڑ اعلم دیا گیا ہے ) غرضیکہ علم مدح کی صفات میں سے ہاں کی حدید ہے کہ معلوم چیز کا یہاں تک احاطہ کر لیا جائے کہ اس کو بیان کرنے پر قدرت حاصل ہو جائے اور علم کی عمد ہ ترین تعریف ہی ہے 'المعلم صفة یصیر المجاھل بِھَاعَالِماً (علم ایک صفت ہے جس سے جائل انسان عالم بن جاتا ہے ) اساطہ اللہ تعالیٰ کا فروں کوا ہے علم کے ) احاطہ اللہ تعالیٰ کا فروں کوا ہے علم کے ) احاطہ بیس لئے ہوئے ہے ) لین کوئی چیز بھی اس کے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد میں اسے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد میں اسے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد میں کئے ہوئے ہے ) لین کوئی چیز بھی اس کے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد کے ارشاد میں اسے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد کوئی چیز بھی اس کے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد کے ارشاد کوئی چیز بھی اس کے علم سے باہر نہیں۔ نیز اللہ تعالیٰ ہے ارشاد کے ارشاد

فرمایا ہے والله بحل شئ علیم (الله تعالی کو ہر چیز کاعلم ہے) اوراس کاعلم ایک ہی ہے جس کی وجہ سے تمام معلومات د موجودات کو وہ جانتا ہے اور مخلوق میں سے کوئی بھی اس کے ساتھ شریکے نہیں ۔اوراللہ تعالیٰ کاعلم نہ تو تجزی اور تقسیم کے قابل ہےاور نہ ہی اس کی ذلت ہے جدا ہے ادراس کے فعل کی عمدہ تر تیب اس کے علم کی دلیل ہے کیونکدا بی تر تیب واستحکام میں اسپنے فاعل کے علم کامختاج ہے پس اس کاعلم تمام اسرار پر حادی اور ظاہری امور پرمحیط ے طالب کو جا ہے کہ تمام افعال اس طرح سرانجام دے کہ گویا خدااس کو اور اس کے اعمال کو کھے رہاہے جیسا کہ وہ جانبا ہے کہ اس کے اعمال اللہ تعالیٰ سے پوشیدہ نہیں۔ حکایت:۔ بیان کرتے ہیں کہ بھرہ کا ایک رئیس ایک روز اینے باغ میں گیا تو اس کی نگاہ اینے کسان (باغبان ) کی عورت بریج گئی اوراس کے حسن دجمال برفریفتہ ہوگیا، چنانچہاس کے خادند کو کسی کام پر بھیج ویا اور عورت ہے کہا کہ تمام دروازے بند کرد و' عورت نے کہا باتی سب دروازے تو بند کر دول کیکن ایک دروازہ میں بیند کرنے کی سکت نہیں رکھتی''اس نے یو چھا'' وہ کون سا درواز ہے؟ عورت نے جوابا کہاوہ دردازہ چو ہمارے اوراللہ تعالیٰ کے درمیان ہے بین کررئیس شرمسار ہواا درتو بہ کی۔

درمیان ہے بیان کرریں ہرمسار ہواادر تو ہیں۔
حکامیت: حاتم اصم (اللہ ان ہے راضی ہو) نے فرمایا کہ ''میں نے چاہم حاصل کرکے باتی تمام علوم دنیا سے نجات پائی ہے لوگوں نے سوال کیا'' وہ چارعلم کو نسے ہیں؟ فرمایا پہلا سے کہ میں نے جان لیا کہ میر ارزق جومقدر ہو چکا ہے اور اس میں کی یا زیادتی نہیں ہو سمح تی لہذا میں زیادہ کی جبتو سے بے فکر ہو گیا ہوں' دوسرا سے کہ میں نے جان لیا ہے کہ خدا کا مجھ پرحق ہے جسے میر سے سواکوئی دوسرا ادائہیں کر سکتالہذا میں اس کی ادائیگی میں مشخول ہوں ۔ اُور تیمرا سے کہ حدا کہ جو ایک تا اللہ ( لیمنی موت ) ہے جس سے فرار ممکن نہیں کے لہذا میں نے بان لیا ہے کہ میں نے جان لیا ہے کہ میں اس کی تیاری کر لی ہے ( لیمنی نیک اعمال کرتا ہوں ) اور چوتھا سے کہ میں نے جان لیا ہے کہ میر الیک ما لک ہے جو میر ے تمام احوال سے واقف ہے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں کہ میر الیک ما لک ہے جو میر ے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں کہ میر الیک ما لک ہے جو میر ے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں کہ میر الیک ما لک ہے جو میر ے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں کا میر الیک ما لک ہے جو میر ے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں کا میر الیک ما لک ہے جو میر ے تمام احوال سے واقف کے لہذا میں اس سے شرم کرتا ہوں کا میں کرتا ہوں کا میں کہ میں اس کی تیاری کی میں تا میں کرتا ہوں کا میں کرتا ہوں کا میاں کی تیاری کرتا ہوں کا میں کرتا ہوں کا میں کرتا ہوں کا میاں کرتا ہوں کی کرتا ہوں کا میاں کی کرتا ہوں کا میں کرتا ہوں کی کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کی کرتا ہوں کی کرتا ہوں کرتا ہو

اورا یسے کاموں سے اجتناب کرتا ہوں جن سے اس نے منع کیا ہے کیونکہ بندہ جب یہ جانتا ہو کہ اللہ تعالیٰ اس کو ہر ونت دیکھ رہا ہے تو وہ کوئی ایسا کام نہ کرے گا جو قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سامنے اسے شرمندگی وندامت سے دوجا رکر دے۔

### تيسرى فصل

علم وشریعت ... بندہ کو احکام البی اور اللہ تعالیٰ کی معرفت کا علم ضرور ہونا چاہئے ، اور انسان پرعلوم وقت کا حصول بھی فرض ہے۔ اور جوعلم بوقت ضرورت کام آتا ہے اس کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن! اور اس کی دو تسمیں ہیں۔ ایک علم اصول اور دوسری علم فروع علم فروع علم اصول کا ظاہر کلمہ شہادت ہے اور باطن معرفت البی کی تحقیق! اور علم فروع کا ظاہر دبی معاملات کوئل میں لا نا اور باطن میت (عقیدے) کا درست کرنا ۔ لیکن بیدا زم و محزوم ہیں ' ان میں سے ہرایک کا وجود ووسر کے بغیر کال ہے۔ حقیقت کا ظاہر باطن کے بغیر منافقت ہے اور اس کا باطن ظاہر کے بغیر زند قد ( بدینی ) ہے۔ اور شریعت کا ظاہر ، باطن کے بغیر نقصان اور باطن ظاہر کے بغیر و کسم ہوں ہے۔ ۔۔ بی علم حقیقت تین ارکان پر مشتمل ہے ( پہلا ) ذات البی اس کی واحد انیت اور اس سے شہید کی نفی کا علم ( دوسر ا ) اللہ تعالیٰ کی صفات اور اس کے احکام کا علم ( تیسر ا ) اللہ تعالیٰ کی صفات اور اس کے احکام کا علم ( تیسر ا ) اللہ تعالیٰ کی صفات اور اس کے احکام کا علم ( تیسر ا ) اللہ تعالیٰ کی صفات اور اس کے احکام کا علم ( سوم ) اجماع امت کا علم۔

اور علم شریعت کے بھی تین ارکان ہیں ( اول ) کتاب البی کا علم ( دوم ) سنت نبوی علیہ التحیہ والسلام کا علم ( سوم ) اجماع امت کا علم۔

اور خداتعالی کی ذات ، صفات اور اس کے افعال کو ثابت کرنے کاعلم ضروری ہونے کی دلیل اللہ تعالیٰ کی ذات ، صفات اور اس کے افعال کو ثابت کرنے کاعلم ضروری ہونے کی دلیل اللہ تعالیٰ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ مؤرکیس ) نیزیدار شاد او کے اللہ اللہ مؤرکی معبود کیس ) نیزید فرمان اکم تنہ مرالہ کی ربّعک کیف مَدًا لظِلَ (کیا آپ تمہارا آقا اور مالک ہے) نیزید فرمان اکم تنہ رالی ربّعک کیف مَدًا لظِلَ (کیا آپ

نے اپنے پروردگار کی طرف نبیں و یکھا کہ اس نے سائے کو کس طرح پھیلایا ہے اور میارشاد ر بانی اَفَلاَ یَنُ ظُوُوُنَ اِلَی الْحِابِلِ کَیْفَ خُلِقَتْ ''( کیاریاونٹ کی طرف نہیں و کیھتے کہ كس طرح عجيب وغريب بيداكيا كياب اوراى طرح كى اور بهت ى آئتيں جوافعال البي میںغور و مذبر کرنے کی وعوت دیتی ہیں تا کہتم ان سے فاعل (حقیقی ) کی صفات کو پہچان سكو---إور نيزرسول عليه الصلوة والسلام في فرمايا ب مَن عَلِمَ أَنَّ اللَّهَ رَبُّهُ وَأَنَا نبيُّهُ حَمِرَ مَ اللَّهُ لَحُمَهُ وَدِمَهُ النار "جس نے جان لیا کہ الله اس کار وردگار اور میں الله کا جی ہوں تو اللہ تعالیٰ نے اس کا گوشت اور خون دوزخ کی آ گ پرحرام کر دیا ہے، لیکن علم ذات الہی کے لئے شرط یہ ہے کہ عاقل ، بالغ انسان پیخوب جان لے کہ اللہ تعالیٰ بذات خودموجود ہے قدیم ہے نداس کی ابتدا ہے نہ انہاں نہاں کے -ت ہے نہ مکان ،اس کی ذات ہر نقصان سے یاک ہے مخلوق میں اس جیسا کوئی تبیل جنداس کی بیوی ہے نہ بیجے اور جو پھے تمہارے وہم و گمان ادر تصور میں آتا ہے اس کا بیدا کر بیونا کا قائم رکھنے والا اور ما لک صرف وہی ہے۔جیبا کہاس کافر مان لیُسس کے مِثلِهِ شنبی وَ هُوَ النَّبِحِینُعُ الْبَصِیْرِ ''( کوئی چیزاس کی ماننز نہیں اور وہ سب کچھنتاو کھتا ہے ) نیکن صفات الٰہی سے کھم کے لئے شرط میہ ہے کہ تو جان لے کہاس کی صفات اس کی ذات کے ساتھ قائم میں اور دائمی وابیری ہیں جیسا کیعلم قدرت،حیات،اراده، مع، بصر، کلام اور بقا ..... چنانچه الله تعالی کاارشاد بخ ' إنَّه ' عَليْم' مِذَاتِ الصُّدُورِ "(بالشِروسيول كرازجان والاسم) نيزفرمايا فَعَّال" لِمَايُريدِ (وہجوچاہے کرنے والاہے) نیز فر مایا وَ هُـوَ الْـحَیّٰی لَا الِهُ الَّا هُوَ" وہی ہےجو ہمیشہ ہے زندہ ہےاس کے سواکوئی عباوت کے لائق نہیں ) نیز ارشادفر مایا قَـوُلُــهُ الــهَـقُّ وَلَـهُ المُلُکُ اس کافر مان حق اوراس کی حکومت ہے)

باقی اس کے افعال کے اثبات کاعلم یہ ہے کہ تو جان لے کہ اللہ تعالیٰ ہی تمام مخلوقات کو اوراس کے افعال کو پیدا کرنے والا ہے۔ چنانچہ اللہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ وَ اللّٰهُ

حَلَقَکُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ (اورالله بی نے تہمیں پیداکیااور تہارے اعمال کو بھی تمام جہان کو (عدم سے) وجود دینے والا وہی ہے۔ خیر وشرکا اندازہ کرنے اور نفع ونقصان کو پیدا کرنے والا وہی ہے اس نے فر مایا الله حَالِقُ کُلِ شَینی (اللہ بی ہرشے کا خالق ہے)۔ والا وہی ہے اس نے کہ الله تعالی کی طرف اور احکام شریعت کے اثبات کی دلیل یہ ہے کہ تو جان لے کہ الله تعالی کی طرف سے جمارے پاس خارق عاوت مجرے لے کرآئے اور جمارے رسول محمد عظیمی حق بیں اور جو بھی ظاہری اور پوشیدہ امور کے متعلق انہوں نے اور ان کے مجرے بہت زیادہ ہیں اور جو بھی ظاہری اور پوشیدہ امور کے متعلق انہوں نے ہمیں خبروی وہ سب بھی حق ہے۔

شرایعت کا پہلارکن کتاب (قرآن مجید) ہے جیسا کہ اللہ عز وجل نے فرمایافیہ ایسان اسٹر میسی ہیں (جن کا مطلب طاہر ہے وہی کتاب کا اصل ہیں) اور دوسرارکن سنت نبوی ہے جیسا کہ فرمایا 'وَمَا اللہ کُھُمُ اللہ سُولُ فَ خُدُوهُ وَ مَا نَها کُھُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا (جو پچھرسول علی ہے ہیں دیں وہ لے اور جس چیز ہے وہ سہیں روکیس رک جاوا) اور تیسرارکن اجماع امت ہے جیسا کہ رسول اللہ ہیں کہ کا فرمان ہے لاتھ جسم اُمتی علی الضلا لَهِ عَلَیکُمُ بالسَوَادِ الاعظم (میری اللہ اللہ اللہ عَلَیکُمُ بالسَوَادِ الاعظم (میری اللہ اللہ عَلَی الضلا لَهِ عَلَیکُمُ بالسَوَادِ الاعظم (میری امت ہوں کہ میں اگر کوئی تحض ان سب سے بڑی امت ہوں کہ جوئی جوئی کرنا جا ہے کہ دانا کہ کوئی انتہا نہیں۔

کرنا جا جو ہرگر نہیں کرسکتا ۔ کیوں کہ اللہ عز اسمہ کے لطا نف کی کوئی انتہا نہیں۔

## يخقى فصل

سوفسطائيد كاندبي - جان لوكه لحدول كاليكروه"الله ان برلعت كرے" جنہيں سوفسطائيد كما ندبي بوسكاحتى كه كى موفسطائيد كہا جاتا ہے"ان كاند بب بيے كه"كى چيز كاضح علم حاصل نہيں ہوسكاحتى كه كى كوانى ذات كا بھى علم حاصل نہيں" ہم ان سے سوال كرتے ہيں كہ بيعلم كه كى چيز كاعلم ضح

طور پر حاصل نہیں ہوسکتا'' صحیح ہے یانہیں؟اگر وہ جواب دیں کہ' بصیح ہے'' تو گویا انہوں نے علم کوخود نابت کر دیا۔اورا گروہ جواب دیں کہ''صحیح نہیں'' تو جو بات صحیح ہی نہ ہواس کوتل کےمعارضہ ومقابلہ میں پیش کرنامحال ہے اور ایسے خص کے ساتھ گفتگو کرناعقلمندی نہیں اور ملحدوں کا ایک اور گروہ ہے جواس طریق تصوف ہے تعلق رکھتا ہے اس کا کہنا ہے کہ ہمارا علم کسی چیز میں درست نہیں للہذااس علم کو ثابت کرنے کی بجائے اس کوترک کر دینا ہمار ہے لئے زیادہ بہتر ہےلیکن ان کا بیقول ان کی حماقت اور جہالت پر بنی ہے کیونکہ علم کا ترک دو حال سے خالی ہیں۔ یا تو علم کی وجہ سے ہوگا یا جہالت کی وجہ سے سسا گرعلم کی وجہ سے ہوتا (سجھلوکہ )علم نہ تو علم کی نفی کرتا ہے اور نہ ہی اس کی ضد ہوتا ہے پس علم کے ہوتے ہوئے علم کا ترکنفی ہی نہیں۔ بالک و گئی جہالت تو یہ طے شدہ بات ہے کہ کم کی ففی جہالت ہے اور علم كاتركب بھى جہالت تو جاہل تو بہر جال قابل ندلت ہوگا اور جہالت تو كفراور باطل كا قرينه ہے کیونکہ حق کا جہالت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں اور یہ جہالت وٹرک علم تمام صوفیہ ومشائخ کے عقیدہ کے خلاف ہےاور جب تمام لوگوں سے طحدین کا بیقول سنا تو اس برعمل کرتے ہوئے کہنے گئے کہ اہل تصوف کا یہی ندہب اور یہی روش ہے چنانچے صوفیا کے متعلق ان کا اعتقادتشولیش کاشکار ہو گیا اور وہ لوگ حق اور باطل میں تمیزینہ کر سکھاس لیئے ہم نے ان کا معاملہ خدا کے سپر دکر دیا۔ تا کہ وہ اپنی گمراہی میں جتلا رہیں۔ اگر دین ان کا گریبان پکڑتا تو اس سے بہتر راہ عمل اختیار کرتے۔اور دین کی رعایت کو یوں ہاتھ سے جانے نہ دیتے اور دوستان حق کواس نگاہ ہے نہ دیکھتے اور اپنے اوقات عزیز کواس ہے بہتر طور برگز ارتے اگر محدین کے کسی گروہ نے اولیائے کرام کے ساتھ اس طرح کاتعلق قائم کرلیا ہے کہ صوفیا کی نیک سیرتی کی بدولت انہیں این دنیوی مصیبتوں سے نجات ال جائے اوران کی عزت کے زیر سایہ (امن وعافیت کی ) زندگی بسر کرتے رہیں تو ان کے کئے بیہ ہرگز مناسب نہیں کہ وہ تمام اولیاء کرام کوملحدوں پر قباس کریں اوران کےمعاملہ میں بے فائدہ جھکڑوں میں مبتلا ہو

کران کی عرت کو پاؤں تلے روندتے چھریں .....میرا (لیعنی علی جوںری رحمتہ اللہ علیہ کا) ایک مرتبه مدعیان علم میں ہے ایک ایسے شخص کے ساتھ مناظرہ ہوا جس نے کلاہ غرور کا نام عزت، نفسانی خواهشات کی ابتاع کا نام سنت رسول علی اور شیطان کی موافقت کا نام ائمہ شریعت کی سیرت رکھا ہوا تھا۔ دوران مناظر ہاس نے کہا کہ لحدین کی بارہ جماعتیں ہیں ان میں سے ایک اہل تصوف کی ہے۔ میں نے کہا کداگر ایک جماعت صوفیاء کی ہے تو باقی گیارہ گروہتم لوگوں میں سے ہیں۔ تاہم اہل تصوف صرف ایک جماعت ہو کر بھی جس طرح اپنی حفاظت کر سکتے ہیں تم گیارہ گروہ ہو کر بھی اس طرح اپنی حفاظت نہیں کر سکتے۔ تاہم بیسب خرابیاں اہل زمانہ کی دین سے غفلت اور اس دور میں پیدا ہونے والے ان فتوں کا فطری نتیجہ مے جو اس وقت بریا ہورہے ہیں۔ الله تعالی نے اپنے دوستوں (اولیاء) کو ہمیشہ ان لوگوں کے درمیان پوشیدہ اور دنیا میں ان لوگوں کو اولیاء ہے دوررکھا ہے۔ پیروں کے پیراور مریدوں کے آن فاج (حضرت علی بن بندار رحمتہ اللہ علیہ نے کیا خوب فرمايا ہے كه فَسَادُ الْقُلُوبُ عَلَىٰ حَسَبِ فَسَادُ الزَّمَان وَاهْلِه (داول كَ حُرالِي ز مانداوراہل ز ماند کی خرابی کےمطابق ہوتی ہے)

ابہم ان صوفیائے کرام کے اقوال پر شمل ایک فعمل بیان کرتے ہیں تا کہ اس گروہ کے منکرین میں الیے شخص کو تو تنہیہ ہو جائے جس کے حصہ میں اللہ تعالیٰ کی تجی مہر بانیوں کی نعت آئی ہو۔اور تو فیل تواللہ ہی کی طرف سے ہے۔

'يانچويں فصل

علم بالله دو معرفت كاعلم بكه تمام انبیاء اولیاء نے الله تعالی كی ذات وصفات كو اس كے ذريعه بہچانا ہے اور جب تک خود ذات خداد ندى كی طرف ہے انبیں اس معرفت كی توفق عطانہيں ہوئی ہه بہچان بھی نصیب نہیں ہوئی۔ اس ليے كه علم و اكتباب كے تمام اسباب و ذرائع حق تعالیٰ كی ذات وصفات ہے منقطع (مختلف) ہیں اور بندے كاعلم حق تعالیٰ كی معرفت كا سبب بھی خوداس كی رہنمائی اور بندہ كواس كے آگاہ كرنے كے بغیر ممکن نہیں۔

اورعلم من الله ،شریعت مطهره کاعلم ہے کہ اس کی طرف ہے ہمیں نیک اعمال کا تھلم دینااوران کو بچالانے کی ہمت تاکید کرنا ہے۔

اورعلم مع الله حق کے مقامات اس کے طریق اورا ولیاء کرام کے درجات کو بیان کرنے کاعلم ہے بس علم شریعت کو قبول کیے بغیر معرفت اللی کاحصول نہیں ہوسکتا اور شریعت برعمل کرنا مقامات حق کے اظہار کے بغیر نہیں ہوسکتا

اورابوعلی تعنی رحمته الله علی فرماتے ہیں۔ 'آل عِلْمُ حَیَاتُ القَلْبِ مِنَ الجَهُلِ وَنُورُ الْعَیْنِ مِنَ الظُلْمَةِ ''جہالت کی موت ہول کے زیمہ ہونے اور ظلمت کفر سے ایمان کی آئھ کے روشن ہونے کا نام علم ہے) جس شخص کو معرفت خداوندی کا علم حاصل نہیں اس کا دل جہالت کے باعث مردہ ہے اور جس کو شریعت کا علم حاصل نہیں اس کا دل جہالت کی بیاری میں جتلا ہے ہیں کا فروں کا ول مردہ ہے کہ وہ اللہ تعالی کی ذات وصفات ہے ناواقف ہیں اور اہل خفلت کا دل بیارے کہ وہ اللہ تعالی کی ذات وصفات ہے تا واقف ہیں اور اہل خفلت کا دل بیارے کہ وہ اس کے احکام سے بخبر ہے۔

 ہوہ فائ ہو جاتا ہے) اس سے مرادیہ ہے کہ مجاہدہ وعمل کے بغیر توحید الٰہی کا اقرار جبرائے ہوتا کہ اس کا طرزعمل جبرائے ہوتا کہ اس کا طرزعمل جبر وقدر کے درمیان ہوجائے ۔ اور یہ وہ حقیقت ہے جواس پیر نے بیان کی ہے (اللہ اس پر جمت کرے) ''التو حِیدُ دُوْنَ الحَبوِ وَفُوقَ القدرِ ''(توحید کاعقیدہ فظریہ جبر سے پنچ اور نظریہ قدر سے اوپر ہے یعنی وونوں کے درمیان پس جو خص عمل کو اختیار کئے بغیر محض علم توحید کی عبادت پر اکتفا کرتا ہے اور اس کے خالف امور سے اجتناب نہیں کرتا وہ ضرور بے دین ہوجا تا ہے لیکن علم فقہ میں ہر برائی سے اجتناب شرط ہے اور جو خص بغیر پر ہیزگاری صرف ظاہری علم فقہ میں ہر برائی سے اجتناب شرط ہے اور جو خص بغیر پر ہیزگاری صرف ظاہری علم فقہ وشریعت حاصل کرے ، احکام کی تاویلوں میں مصروف رہے اور شکوک و شہبات میں مبتلا ہو اور میں انگار ہے ۔ وہ بہت جلد فسق و فجو رہیں جتلا ہو جاتا ہے اور بیر سب پچھ خفلت کے باعث سامنے آتا ہے ۔ اور بیر سب پخھ

اور شخ المشائخ حضرت يكي بن معاد الرازى رحمته الله عليه في كياخوب فرمايا به كُنْ النّاس العلماء العَافِلين والفقراء به كُنْ النّاس العلماء العَافِلين والفقراء المداهنين والممتصوفة المجاهِلين "(تين تم كُولُول كي عجبت سے بجوا عافل علم خوشامى فقيرول اور جابل صوفيول كي صحبت سے)

نافل علاوہ ہیں جنہوں نے دنیا کودل کا قبلہ بنالیا ہے اور شریعت کے آسان امور کو اختیار کرکے ظالم باوشاہوں کی پرستش کو ابنا وطیرہ اور ان کے درباروں کو اپنے لئے طواف گاہ بنالیا ہے۔ لوگوں کی نگاہ التفات حاصل کرنے کو اپنا محراب بنا کرغرور ادراپنی دانائی پرفریفتہ اور اپنے کلام کی باریکیوں میں محوجو گئے ہیں (نیز) دین کے آئمہ اور اساتذہ

اجبریهای گرده کو کہتے ہیں جو بیعقیدہ رکھتا ہے کہ انسان کا ہرفعل خص خدا کی نقدیر کے ماتحت ہے۔ عبقد رہیہ وہ گردہ ہے جس کا عقیدہ ہے کہ ہر کام انسان تحض اپنی ذاتی قدرت سے انجام دیتا ہے۔

ے معاملہ میں افن وطعن کی زبان دراز کر ہے وہ ین کے بزرگوں کی گتا خیاں کرتے ہیں۔
کام کی زیادتی اور مبالغہ آمیزی میں اس حد تک پہنچ گئے ہیں کہ اگر دونوں جہاں (کی
خوبیاں) ترازو کے پلڑے میں رکھ دیئے جا کیں تو ان کی نگاہ میں ان کی بھی کوئی قدرو قیمت
نہ ہوگی کیونکہ انہوں نے کینہ اور حسد کوئی اپنا نہ ہب بنالیا ہے۔ غرضیکہ در حقیقت بیاوگ علم
سے خالی ہیں کیوں کہ علم تو ایک ایسی صفت ہے کہ جس کو حاصل کرنے والا ہوتم کی جہالت کی
باتوں سے یاک وصاف ہوجاتا ہے۔

اورخوشامدی و چاپلوس فقیروہ ہیں کہ جب کوئی انسان ان کی خواہش کے مطابق کام کرے تو وہ اس کی تعریف کرتے ہیں اگر چہوہ کام باطل ہی کیوں نہ ہواور اگر کوئی شخص ان کی خواہش کے خلاف کوئی کام کرے تو وہ اس فعل کی وجہ ہے اس کی ندمت کرتے ہیں خواہ وہ کام حق ہی کیوں نہ ہو۔ اور لوگوں سے اپنے برتاؤ اور اپنے اعمال کی وجہ ہے طبع کرتے ہیں کہ آئیس کوئی بلند مرتبیل جائے اور خدا کی مخلوق کو باطل امور اور تا فر مانی کے کاموں کی تلقین کرتے ہیں۔

اور جاہل صوفی دہ ہیں۔ جو نہ تو کسی مرشد کی صحبت ہیں رہیں نہ کسی بزرگ ہے
آ داب سیکھیں اور نہ زمانہ کی مصبتوں میں مبتلا ہوئے۔ بس اپنی کورباطنی کے باعث نیلا
(فقیرانہ) لباس زیب تن کر کے اپنے آپ کولوگوں میں ڈال دیا ہے اور اپنی برعز تی پر
اظہار سرت کرتے ہیں اور اپنی حماقت کے باعث سب لوگوں کو اپنے جیسا سجھتے ہیں لہذا
حق اور باطل کے درمیان تمیز کرنے کی راہیں ان پرخفی رہتی ہیں۔ پس یہ تینوں گروہ جن کا
اک تو فیتی یا فیتہ مرشد نے ذکر کیا اور اپنے مریدوں کو ان کی صحبت سے اجتناب کرنے کا تھم
دیا ہے اس کا مطلب میں ہے کہ یہ تینوں گروہ اپنے دعوائے تصوف میں جھوٹے اور اپنے
طریق ہیں ناپندیدہ ہیں۔

اورحضرت بايريد بسطا ي رحمة الله فرمات مين عُمِلْتَ فِي المجاهدةِ مُلْتِينَ

فَ مَا وَ حِدِثُ شَينًا اَشُدَّ عَلَىٰ مِنَ العلْم و مَنَا بِعِيّهِ '' ( مِيْنَ مِينِ مال مجاہدے مِين معروف رہا ہوں ليكن علم اوراس كے مطابق عُلَى مِن لكر نے ہے زيادہ كى چيز كوا ہے ہے مشكل و دشوا نہيں پایا) الغرض طبيعت كے لئے آگ پر پاؤں ركھناعلم كے مطابق چلے ہے كہيں زيادہ آسان ہے۔ اور جابل كے لئے علم كا ايك مسئلہ يجمل كرنے كى بجائے دوز خين رہنا زيادہ آسان ہے اور فاسق كے لئے علم كا ايك مسئلہ پر ممل كرنے كى بجائے دوز خين رہنا زيادہ بين ہمارے لئے لازم ہے كہم حاصل كرواور پھراس كودرجه كمال تك بينجاؤ اور بندہ كے علم كا كمال بھى علم اللي كے مقابلہ ميں جہالت ہى ہے (لہذا اس سے متعلق) تمہيں اس قدر جانا جا ہے كہم کہ بجھی ہى جہالت ہى ہے (لہذا اس سے متعلق) تمہيں اس قدر جانا جا ہے كہم کی نہيں جانا اور بندگ ہى خدا اور بندہ كے درميان سب سے بڑا ہوا ہے جا ہے ہوں بيان كيا گيا ہے۔

العجز عن وركك الأفراك إدراك"

وَالوَقَفُ فِي طَرِيُقِ الجُهُلِ الشراك"

ترجمہ: اللہ تعالی کی حقیقت معلوم کرنے سے عاجز و در ماندہ ہوتا ہی اس کی محقیقت کا ادراک ہے اور جہالت کی راہ میں تھہ جانا شرک ہے جی جو تحق علم کیھنے کی بجائے اپنی جہالت پرمصررہے وہ مشرک ہے۔ اور جو سیھتا ہے اور پھر کمال علم کی وجہ ہے اس برحقیقت کا ظہور ہوجا تا اور علم کا غروراس سے دور ہوجا تا ہے وہ جان لیتا ہے کہ معرفت اللی میں اس کاعلم ، عاجز می کے سوا کے خوایس کیونکہ حقائق کی معرفت کے سلسلہ میں وہمی معلومات کا قطعاً اعتبار نہیں ہوتا ، یہ بجر بی اس کے لئے دریا فت اور علم کی حقیقت سے واقفیت ہے۔

د وسرایا ب

فقر

فقر اوراس کا مقام : جان لو کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں درویشی کوظیم رتبہ اور درویشوں کو بلند مقام حاصل ب جيها كالله تعالى فرمات بي كدل فُقَواءِ الَّذِينَ أَحْصِرُوفِي سَبيل اللُّهِ لاَ يَسْتَ طِينُ عُوْنَ صَرُبًا فِي الْاَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ إَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ (صدقات' ان فقیروں کاحق ہیں جواللہ کی راہ میں محصور کروئے گئے ہوں کہ زمین میں چل پھرنہیں سکتے ،ان کے سوال نہ کرنے کی وجہ سے جاہل ان کوغنی سجھتا ہے ) اور نیز فر مایا ہے'' ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً عَبُدًا مَّمُلُوكًا لَّآيَقُدِرُ عَلَىٰ شنى (الله نِ الكِ إِلِيعَهِدُمُمُوكَ كَ مثال بیان کی ہے جوکسی چیز برتا درنہیں اور بیٹھی فر مایا ہے " تعسَجَاف ی جُنهُ و بُهُ مُ عَنِ المَصَاجِع يَدْعُونَ رَبَّهُمْ حَوفًا وَّ طَمَعًا ۖ (الْ لَكِي بِهِلُوخُوابِكَامُولِ ( بَجُونُولِ ) ـــالك رہتے ہیں اور وہ خوف اور امید کی حالت میں اپنے رج دیکارتے ہیں ) اور رسول الشعافیہ نِيَ بِحَى نَقْرَ كُو لِيسْدَكِيا اورفر مايا بِهِ اللَّهُمَّ اَحييني مِسْكَيْنًا وَٱمِنَّتِي مِسْكِينًا واحْشُونِي فِي زُمرَةِ المَساكِينِ (ا الله المجهم مكيني كي حالت مين زنده ركم مكيني كي حالت مين وفات دےاور قیامت کےروز مجھے مسکینوں کے گروہ میں اٹھا) نیز آپ کا ارشاد ہے کہ قیامت كون الله تعالى فرما كي كـ أوتو امِنى أحبّاتِي فيقولُ الملِّنكة مَن أحِبَّالُكَ فَيقولُ \_ اللَّهُ ٱلفُقَواءَ والمَسَاكِينُ "(اَ بِمِيرِ بِوستوامِيرِ شِيقِ يب بوجاوًا فرشْجِ عرض كرينِ گے۔اےاللہ آپ کے دوست کون بیل؟ تو الله فرما کیل کے فقیر اور محلین لوگ) اور اس مضمون کی آیات اورا حاویث بهت ی بین اوراس حد تک مشهور بین کدا ثبات فقر مین بطور ولیل ان کے پیش کرنے کی ضرورت نہیں ) اور رسول اللہ علیہ کے دور میں ایسے کئی مہاجر درولیش موجود تھے جواللہ تعالی کی عبادت دبندگی اور رسول الٹینٹیلیٹ کی صحبت دمتابعت کے ۔

شوق میں مجد نبوی میں بیٹھے رہتے تھے اور انہوں نے دنیا کے تمام مشاغل کوترک کردیا تھا ادرا بی روزی کے لئے اللہ تعالیٰ کی ذات برتو کل کئے ہوئے متھے۔ یہاں تک کہ رسول اللہ عَلِينَا ﴾ كوان كي صحبت اوران كاحق ادا كرنے كاحكم ديا گيا تھا۔ چنا نچہ اللہ عزوجل نے فر مايا ٱلَّـٰذِيْنَ يَدُعُوْنَ رَبَّهُمُ بِالْغَدَاوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيُدُونَ وَجُهَهِ " (اَتِ يَغِيرُ! جولوك ميح شام اینے رب کو پکارتے اور اس کی خوشنودی جاہتے ہیں انہیں اپنے سے دور نہ کیجئے ) اور يْرِفْرِ ما ياوَ لا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُم تُرِيْدُ زِيْنَةَ الْحُيوةِ الدَّنيَا (ا ع نِيُّ ! آ ب الن فقراء ہے آ تکھیں نہ چھیر پئے کیا آ ہے دنیاوی زندگی کی شان وشوکت کے طالب ہیں؟ ) یہاں تک کے رسول اللہ عظیمہ ان میں ہے کسی کو جہاں دیکھ لیتے تو فرماتے ''میرے ماں باپ ان برفداہوں کہ ان کے داسطے میرے اللہ نے مجھتا کیدفر مائی ہے''یس اللہ تعالیٰ نے فقر کو بزا بلندر بندادر درجه عطا کیا ہے اور فقراء کواس دہجہے ساتھ مخصوص کیا ہے کیونکہ ان فقراء نے دنیا کے ظاہری و باطنی ہرفتم کے اسباب کو چیوڑ کر **پوری طرح اسباب کو پیدا کرنے** والے (اللہ تعالیٰ) کی طرف رجوع کرلیاہے یہاں تک کہ ان کا فقران کے لئے فخر بن گیا کہ دہ اس کے چلے جانے پر نالال وآ بدیدہ اور اس کے آ جانے پرمسروروخوش ہو گئے اور ان کواس طرح سینے کے ساتھ لگالیا کہاس کے لوازم کے سواہر چیز کوذکیل وخوار مجھا۔ تا ہم فقر کی ایک رسم ہے اور ایک حقیقت اس کی رسم (بظاہر ) افلاس اور اضطرار ہاور حقیقت خوش تھیبی اور اختیار ہے جس کسی نے صرف رسم کو اپنایا اور اس پر قناعت کرلی اورا<u> سے مقصود حاصل نہ ہوا</u>تو دہ حقیقت ہے در بھا گنے لگا کیکن جس نے حقیقت کو پالیا اس نے تمام موجودات سے مند موڑ لیا اور کل (ذات خداوندی) کی روسیت میں فتا ہو کر بقائے كل كالحرف بيش قدى ك - جيما كه كها كياب مَنْ لَمْ يُعُوفْ سوى رَسعِهِ لَمْ يَسْمَعُ مسوی اسم (جوفض فقر کی ظاہری علامت "رسم" كسوا كي تبين جانباو واس كاسم (نام) کے علّاوہ کچھنیں سنتا) لیل فقیروہ ہے جس کے پاس کچھ بھی نہ ہواور نہ اسے اپنی

سی چیز میں خلل ونقصان کا خدشہ مو۔ وہ نہ تو د نیوی اسباب کے موجود مونے سے غنی موتا

باورندان كےند مونے سےاس كالخاج موتا ہاس كے فقر كےنزد كي اسباب كامونايا نہ ہونا برابر ہے، بلکہ اگروہ ان اسباب کے نہ ہونے پرخوش ہوتو جائز ہے کیونکہ مشائخ نے کہا ہے کہ درولیش جس قدر رتک دست ہوا تناہی وہ خوش حال ہوتا ہے کہ اسباب کا وجود دروئیش کے لئے بہت برا ہے بہال تک کہ جس قدر وہ کی چیز کے لئے اسے دروازے بندنہیں كرے گااى قدراس پرگرفتارر ہے گاليس اولياء الله كي زندگي تفي عنايات اوراسرار كے ساتھ قرب حق میں زیادہ بہتر ہے نہ کہ بیوفا اسباب دنیا کے ساتھ جو فاجروں (بدکاروں) کا گھر ہے لیں دنیا کاساز وسامان رضا الی کے دائے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ حکایت: بیان کرتے ہیں کہ ایک دروایش کی کسی باوشاہ سے ملاقات ہوگئ ۔ بادشاہ نے فقیر ہے کہا' دحمہیں اگر کوئی حاجت در پیش ہے جھے ہا نگ فقیر نے جواب دیا کہ! میں ا ہے غلاموں کےغلام سے کوئی چیز طلب نہیں کرتا۔ بادشاہ نے کہا یہ کیسے ہے؟ دروریش نے كهاحرص دنيااوراس كى آرزويددونون مير عظام بين ليكن يدونون آپ ك آقابين ـ اوررسول السَّرِيَّا فَيَ فَرَمَا بِي اللَّهُ عَدُعِوْ "لاهلِه (فقرورويتُول كَلِيَّرُت ب) پس جو چیزا پیے مستحق کے لئے باعث عزت ہے۔ وہی چیز نااہل کے لئے باعث ذات ہوتی ہے اور فقر کی عزت اس میں ہے کہ اس کے اعضا لغزشوں سے اور اس کا حال ہوشم کے خلل ہے محفوظ ہونداس کاجسم لغزش دمعصیت سے ملوث ہوا درنے ہی اس کے دل و جان آفت ز ده ہوں کیونکہ اس کا ظاہری حال ظاہری نعمتوں میں متعفرق ہوتا ہےاوراس کا باطن روحانی

نعتوں کاسر چشمہ ہوتا ہے یہاں تک کہاس کاجسم روحانی اوراس کا دل ربانی ہوجا تا ہے اور

نلوق کواس کے ساتھ کوئی تعلق اورنسل آ دم کواس ہے کوئی واسط نہیں رہنا کیونکہ وہ نہ تو مخلوق

تے تعلق اور لگاؤ کی وجہ سے فقیر ہوتا ہے اور نہ ہی اس دنیا کی مال و دولت سے عنی ہوتا ہے

بلکہ دونوں جہاں اس کے فقر کے تراز و کے بلہ میں مچھر کے پر کے برابربھی وزن نہیں رکھتے

اوراس کی ایک سانس بھی دونوں جہاں کی وسعتوں میں نہیں ساسکتی۔

دوسرى فصل

فضيلت فقر وغنااورمشائخ كااختلاف نه فقروغنا كي نضيلت مين مشائخ صوفياء كا اختلاف ہے کہان دونوں صفات میں ہے کون می صفت زیادہ فضیلت کی حامل ہے چونکہ الله تعالیٰ غنی حقیقی ہےاور تمام صفات میں ہے اس کی صفات کو کمال حاصل ہے اس لئے بیچیٰ بن معاذ رازی احمد بن ابی الحواری ، حارث المحاسی ، ابوالعباس ابن عطاء رویم بن محمر ، ابوانحن بن شمعون اور متأخرين مين سے شخ الشائخ ابوسعيد فضل الله بن محر أمبيني رحمته الله عليهم اجمعین سب اس پر شفق ہیں کے غنا کوفقر پر فضیلت حاصل ہےاوراس کی یہ دلیل بیان کرتے ہیں کہ غنا صفت الٰہی ہے(جو یا 🕜 وربلند و بالا ہے ) اوراس کی ذات پرفقر کا اطلاق کرنا جائز نہیں۔ پس کسی ولی میں ایس صفت جو خدا اور بندہ کے درمیان مشترک ہووہ اس صفت ہے اعلیٰ وافضل ہوتی ہے جس کی نسبت ذات حق تعالیٰ کی طرف کرنا جائز نہ ہو۔ہم کہتے ہیں بندہ اور خدا کے درمیان پیاشتر اک صرف رسمی ہے معتومی نہیں کیونکہ باہمی مماثلت کے بغیر معنوی اشتر اکنبیں ہوسکالہدا چونکہ اللہ تعالیٰ کی صفات قدیم اور مخلوق کی صفات حادث ہیں اس لئے بیدلیل باطل ہے۔اور میں علی بن عثان جلائی رحمتہ اللہ علیہ بیہ کہتا ہوں کہ غنا کا تام صرف ذات خداوندی کے ہی لائق ہے اور مخلوق اس نام کی مستحق نہیں اور مخلوق کے لئے نقر کا نام ہی سزادار ہےاور حق تعالی پراس کا اطلاق ناجائز ہےاور پیرجوکسی کومجازی طور برغی کہددیاجا تا ہے تواس طرح وہ حقیقی غنی نہیں بن سکتا۔ نیز اس سے زیادہ واضح دلیل یہ ہے کہ ہمارا غناتواسباب کامختاج ہے اور ہم ان اسباب کو قبول کرتے ہیں لہذا ہم مسبب ہیں اور حق تعالی اسباب کے پیدا کرنے والے ہیں لہذا ان کا غناحقیقی ہے اور اسباب کامختاج نہیں۔ پس الله تعالی اور بندے کے درمیان اشتراک بالکل باطل ہے اور نیز جب حق تعالیٰ کی

ذ ات میں کسی کی شرکت جائز نہیں ۔ تو صفت میں کس طرح کسی کا اشتر اک جائز ہو گا اور جب صفت میں اشتراک نہیں ہوسکتا تواسم میں بھی اشتراک جائز نہ ہوگا۔ باقی رہ گیا صرف نام رکھنا سونام تو خدااور مخلوق کے درمیان ایک علامت ہوتا ہے اوراس کی کوئی حذبیس ، پس خدا تعالیٰ کا غنا یہ ہے کہ اس کو کسی کی ضرورت نہیں وہ جو جا ہتا ہے کرتا ہے۔ کوئی اس کے ارادے کوٹالنے والا اوراس کی قدرت کورو کنے والانہیں وہ موجودات کو بدلنے اور ان کی اضداد پیدا کرنے پر قادر ہے وہ ہمیشہ اس صفت غنا سے متصف ہے اور ہمیشہ اس سے متصفَ رہے گا۔۔۔۔لیکن مخلوق کا غنا،اسباب زندگی کےحصول یا خوثی حاصل ہونے یا کسی مصیبت سے نجات یا کے ہاکی چیز کے مشاہدہ سے آ رام یانے کی وجہ سے ہوا کرتا ہے اور یہ سب باتیں حادث اورتغیر پذر<del>ین ج</del>تجو وحیرت کاسر ماییا ورعاجزی و ذلت کامحل ہیں۔ پس غنا کا اسم بندہ کے لئے مجازی اور حق تعالیٰ کے لئے حقیق ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے يَايَّهَا النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الغَنِيُّ الْحَمِيُدُ (اللَّهُ وَاللّه طرف عمّاج مواور الله بي غنى محروثنا كاسر اوارب أيران في فرماياب وَاللَّهُ الْمُعَنِيعُ وَانْتُهُ اللَّهُ فَسَواءُ (الله بَي غَيْ بِاورتم فِيّاحَ بو) عام لوكول كايكروه كاكبنايه عبي كه ہمارے نزویک ایک وولت مندکو درویش پرفضیات حاصل ہے کیونک ہے اللہ تعالیٰ نے ونیا و آخرت میں خوش بخت بیدا کیا ہے اور اس پرتو نگری کا احسان فرمایا ہے۔اس گروہ کے ہاں غناہے دنیا کی کثرت۔انسانی مقصود کا حصول اور شہوت برتی مراد ہےاوراس پر بطور دلیل یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے غنا پرشکرادا کرنے کا حکم دیا اور فقر پرصبر کا حکم فرمایا ہے پس صبر معیبت براورشکر نعت بر ہوتا ہاور نعت مصیبت سے افضل ہوتی ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ نعت پرشکر کانتم نعت پراضا فے کا موجب بنایا گیا ہےلیکن فقر پرصبر کوقرب الہی کا ذریعہ قرارديا كياسے چنانچارشادفومايان اللُّه مَعَ الصَّابِرِيُن (بلاشبالله تعالى مبركرنے والول کے ساتھ ہے )اورشکر کو نعت کی زیادتی کا سبب قرار دیتے ہوئے فرمایا ہے أسبب أ

مٹسگر تُمُهُ لَاذِیْدَنْکُهُ (اگرتم شکر کرو گے تو تمہارے لئے نعت براضا فہ کردوں گا) جو خص کسی نعت بر کہ جس کی اصل غفلت ہے شکر کر ہے گااس کی غفلت پر ہم غفلت کا اضا فہ کر دیں گے اور جو مخف فقر میں کہ اس کی اصل مصیبت ہے مبر کا مظاہرہ کر ہے گا ہم اس کے قرب میں اورا ضافہ فرمادیں گے۔ تاہم جس غناء کوصوفیا کرام فقر سے اُفضل کہتے ہیں وہ غنانعتوں كا يانهيں جيسا كەعوام الناس سجھتے ہيں۔ بلكہ وہ تو منعم فيقي (خدادند تعالی) كو ياليزا ہے۔ پس منع حقیقی کا پالینا الگ چیز ہے اور غفلت کا پالینا دوسری چیز ہے۔ شیخ ابوسعید قرماتے ہیں الـفَـقُورُ هُوَ الغِنَاءُ بِاللَّهِ (اللهُ تعالَى كَسَاتِهُ عَيْ مُونِ كَانَامُ فَقَرْبَ)اسْ بِمِراديهِ ب کہ حق تعالیٰ کی ذات کے مشاہرہ ہے ہمیشہ کے لئے کشف حاصل ہوجائے۔ہم کہتے ہیں کہ کشف کے ذریعہ حق کا مشاہدہ کرنے والے پر دوبارہ حجاب آ جاناممکن ہے بعنی اگریہ حجاب مشاہدہ کرنے والوں کومشاہدہ حن ہے مجوب کردیے تو کیاوہ مشاہدہ کا ضرورت مندہو گایانہیں؟اگروہ کہیں کہوہ محتاج نہیں ہوگا برتو بالک کال ہے اور اگر کہیں کہوہ محتاج ہوگا تو ہم کہتے ہیں کہ جب اے احتیاج لاحق ہوئی تو غنا جا تار ہائی لئے فقر کی پی تعریف درست ہوئی )اور نیز غناباللہ صرف آئی مخص کو حاصل ہوسکتا ہے جس کی صفات کو دوام اور مقصد کو بقا حاصل مواوراوصاف انساني برغنا كالطلاق درست بي نبيل موسكنا كيونك وو ذاتي طور برغنا کے قابل بی نہیں۔اس لئے کہ بشریت کا وجود ہی ضرورت و نیاز کا پیکر ہے اور احتیاج حادث ہونے کی علامت ہے لہذاغنی وہ ہی ہوسکتا ہے جس کی صفت کو بقا حاصل ہو۔اور جس كي صفت فنا هونے والى مواس يراس اسم كا اطلاق صحيح نهيں بس السغنيثُ مَنُ اَغْنَاهُ اللَّه (غنی وہی ہے جس کوالڈغنی کرے )لہذ اغنی یاللہ کی صورت میں فاعل بندہ ہوگا۔لیکن مَسےنُ أغناه الله كى صورت مين بنده مفعول ، وكااور فاعل بذات خود قائم ، وتا بي يكن مفعول كا وجود فاعل کے ساتھ ہی ہوسکتا ہے۔

پس اپنی ذات کے ساتھ قائم ہونا صفت بشریت کا ثابت کرنا ہے اور قائم کِن

وتا بندہ کی صفت کامحوکر تا ہے (پہلی صورت غلط اور دوسری صحیح ) اور میں علی بن عثمان جلائی اللہ تعالیٰ مجھے تو فیق بخشے ) کہتا ہوں کہ جب بندگی میں بید بات درست ہے۔ کہ درحقیقت مفت بقا پر غنا کا اطلاق صحیح نہیں کیوں کہ دلائل فہ کورہ سے آ دمی کی صفت کا بقائحل علت اور مب آ فت ہوتا ہے اورصفت کا فنا خو دغنا نہیں ہوسکتا کیونکہ جو چیز بذات خود باقی نہ ہواس کا لوئی تا م نہیں رکھا کرتے ۔ پس غنا کا نام فنائے صفت رکھنا چاہئے اور جب صفت فانی ہوئی نام کامکل بھی باقی نہ در ہا فی خرض صفت غنا ذات حق سے متجاوز نہیں ہوسکتی اور صفت فقر بندہ اللہ مام کامکل بھی باقی نہ در ہا فی خرض صفت غنا ذات حق سے متجاوز نہیں ہوسکتی اور صفت فقر بندہ

ے متجاوز نہیں ہو علی لہذا بندہ پر نہ تو فقر کے اسم کا اطلاق ہو سکتا ہے نہ غنا کا۔

ہر جملہ مشائخ صوفیہ اور علی گی اکثریت فقر کو غنا پر ترجی دیتے ہیں کیونکہ کہ قرآن سنت اس کی فضیلت پر ناطق ہیں اور امت کی اکثریت بھی اس پر شفق ہے۔ میں نے کا ایت میں بایا ہے کہ حضرت جنید اور ابن عطا کے درمیاں ایک دن اس مسکلہ پر بحث ہو ہی تھی۔ این عطا نے اغذیاء کو افضل قرار دیا اور دلیل یہ پیش کی کہ اللہ تعالی ان سے براہ است حساب میں بلا واسطہ کلام کی گات میں ہوتا ہے اور براہ راست حساب میں بلا واسطہ کلام کی مقتل میں ہوتا ہے فقیر سے دوست کو ہی ہوتا ہے لہذا غنی اللہ کے دوست اور فقیر سے ضل ہوئے ) حضرت جنید نے فرمایا ''اگر اللہ تعالیٰ غنی لوگوں سے حساب لیس کے تو فقیر وں سے عذر جا ہیں گے اور عذر حساب سے افضل ہوتا ہے اور یہاں ایک بجیب لطیفہ ہے کہ محبت سے مدر جا ہیں گے اور عذر حساب سے افضل ہوتا ہے اور یہاں ایک بجیب لطیفہ ہے کہ محبت

کے معاملات میں عذر برگا تکی ہونا ہے اور عماب کرنا مخالفت اور دوست تو محبت کے اس قام پر ہوتے ہیں کہ بیددونوں چیزیں دوستانہ تعلقات میں ان کے لئے آفت اور مصیبت علوم ہوئی ہیں۔ کیونکہ عذر شاتو دوست کے کسی فرمانی میں کوتا ہی کے سب ہوتا ہے اور

وست جب ابناحق مانگناہے تو وہ عدر کرتاہے اور عماب ، دوست کا علم بجالانے میں تصور کی ہے۔ یہ سے ہوتا ہے اس وفت دوست اس تصویر برعماب کرتا ہے اور بیدونوں امر محال ہیں۔ ضیکہ مطالبہ دونوں سے ہوتا ہے۔ فقیروں سے صبر کا اور امیروں سے شکر کا۔ لیکن دوتی میں نہ و دوست دوسرے دوست ہے کھے طلب کرتا ہے اور نہ ہی دوست اپنے دوست کے فرمان

اللہ کردانی کرتا ہے۔ کہتے ہیں ظکم من سمنی ابن اَمِینُ اسمیرا وَ فَلَد سَمَّاہُ رَبُّهُ وَ فَلَدِ سَمَّاہُ رَبُّهُ وَ فَلَا ہِمَا اللہ نَامِ اللہ اللہ اللہ نے این آوم کا نام امیر رکھا اس نے ظلم کیا کیونکہ اللہ نے اس کا نام فقیر رکھا اس نے طلم ہو امیر ہی کیوں نہ ہو۔

ہلاک ہوا وہ خض جس نے سمجھا کہ وہ امیر نہیں اگر چہ اس کی نشست گاہ تخت و سرایہ ہوگا کہ اللہ ہوا وہ خض جس نے سمجھا کہ وہ امیر نہیں اگر چہ اس کی نشست گاہ تخت و سرایہ کیونکہ اغنیا صاحب صدقہ ہوتے ہیں اور فقر اصاحب صدق ، اور صاحب صدقہ کی طرح (کم تر) نہیں ہوسکتا۔ پس ورحقیقت سلیمان علیہ السلام کا فقر میں) صاحب صدفہ کی طرح (کم تر) نہیں ہوسکتا۔ پس ورحقیقت سلیمان علیہ السلام کو ان کے خالیہ تعالیٰ نے جس طرح حضرت ابوب علیہ السلام کو ان کے اللہ تعالیٰ کے درست ہوئے پر آئیس '' فعم علیہ السلام کو ان کے انہیں ' نفم العبہ'' (وہ بہت ہی اچھا بندہ ہے) فرمایا ہوئٹ تو سلیمان علیہ السلام کے فقر کو ان کی عکومت کے درست ہوئے پر آئیس '' نفم العبہ'' فرمایا ہے۔ پس جب اللہ تعالیٰ کی رضا عاصل ہوگئ تو سلیمان علیہ السلام کے فقر کو ان کی عنومت کے درست ہوئے وہ کے غنا کی طرح کرویا۔

حکایت مصنف فرماتے ہیں کہ میں نے استادابوالقائم قشری سے ساہوہ فرماتے سے
کہ مردان حق نے فقر اور غنا کے تعلق کلام کیا ہے اور ہرا کی گئے ان میں سے ایک بات
اپنے لئے اختیار کر لی ہے لیکن میں اپنے لئے اس چیز کو اختیار کرتا ہوں جس کو اللہ تعالیٰ
میرے لئے پند فرما ئیں اور جھے اس میں بحفاظت رکھیں۔اگروہ جھے دولت مند کریں تو
میں غفلت شعار نہ ہو جاؤں اوراگرورولیش بنادیں تو لا کجی اور روگرداں نہ بن جاؤں۔ پس
من غفلت شعار نہ ہو جاؤں اوراگر ورولیش بنادیں تو لا کجی اور روگرداں نہ بن جاؤں۔ پس
عنا نعمت ہے اور غفلت اس میں آفت ہے اور فقر نعمت ہے اور کفروح س اس میں آفت
ہے۔ آور فقر و خنا کے بارے میں سے تمام با تمی اختلاف روش کے باوجودا چھی ہیں تا ہم غور
سے دیکھا جائے تو باسوائے حق سے دل کا فارغ ہونا ،فقر ہے اور غیر اللہ میں دل کے مشغول
ہونے کا نام غنا ہے جب ماسوی اللہ سے فراغت عاصل ہوگئی تو نہ فقر غنا ہے ،ہمتر ہوا ،اور نہ

غنا فقر سے برتر ہوا۔غنا کثر ت متاع اور فقر قلت مال کا نام نہیں کیونکہ سامان د نیاسب اللہ تعالیٰ کی ہی ملکیت ہے۔ جب طالب حق نے ملکیت کوترک کردیا تو ورمیان سے شرکت رفع ہوگئی اور وہ دونوں (فقراورغنا) ناموں سے فارغ ہوگیا۔

## تيسرى فصل

مشائخ کے اقوال: مشائخ طریقت میں سے ہرایک نے نقرادر غنا کے متعلق اپنا اپنال کا اظہار فرمایا ہے اور میں اس کتاب میں انشاء اللہ تحق الام کان ان کے اقوال بیان کروں گا۔
جنائچ متاخرین میں سے ایک ہزرگ کا ارشاد ہے' لَیْہ سَ الفقیر مَنْ خَلا مِنْ
الذَادِ إِنَّمَا الفقیر مَنْ خَلاَ مِن الحم ادِ" (فقیر وہ نہیں جود نیا کے ساز وسامان سے خالی ہو) جنائچ اگر اللہ تعالی اسے مال عطا ہمتھ ہو بلکہ وہ ہے جس کی طبیعت مراد سے خالی ہو) چنائچ اگر اللہ تعالی اسے مال عطا فرمائیں اور اس کی مراد بال کی حفاظت ہوتہ بھی وہ غنی ہی صور تیں ہیں لیکن فقر تو مال کی حفاظت اور تھر نے کیونکہ یہ دونوں غیر کی ملک میں تصرف کی ہی صور تیں ہیں لیکن فقر تو مال کی حفاظت اور تھرف دونوں کے ترک کردیے کانام ہے۔

یکی بن معاذرازی فرماتے ہیں کہ علامَةُ المفقرِ خَوف الفقر" (فقر کی علامت یہ ہے کہ بندہ ولایت کے کمال اور قیام مشاہدہ کی صفت زائل ہوجانے اور حق سے دور ہوجانے سے فررتارہ ) غرضیکہ اس کمال تک بیٹی جائے کہ اس سے جدا ہونے سے فررتارہے۔ رویم بن محدر مت الله علیہ کہتے ہیں کہن لمنے نب الفقو حفظ سوبہ و حکیانة "فریفتِه و ادّاءُ فویفتِه (فقر کی تعریف یہ ہے کہ فقیرا پناطن کی حفاظت کرے اپنفس کو دنیوی اغراض سے بچائے رکھے اور جواحکام اس برفرض ہیں انہیں اوا کرتارہے ) چنانچہ جو دنیوی اغراض سے بچائے رکھے اور جواحکام اس برفرض ہیں انہیں اوا کرتارہے ) چنانچہ جو کھاس کے جسم برگزرے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول برہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگل سے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول برہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگل سے باطن کواس میں مشغول نہ کرے اور ول برہونے والی واردات کا غلبہ فرض کی اوا نیگل سے

مانع نہ ہواور در حقیقت بیربشریت کے زائل ہونے کی علامت ہے کہ بندہ پوری طرح حق کے موافق ہوجائے اور یہ بات بھی صرف حق تعالیٰ کی توفیق ہے، ماصل ہوتی ہے۔ بشرحافى رحمته الله علي فرمات بيركه أفضل المقامات اعتقاد الصبر على الفقر ( سب ے افضل مقام فقر برصر كا عقاد كرناہے) بدورويش بردائى صبر كا عقاد كرنا بندہ کے لئے مقامات قرب میں ہے سب ہےافضل مقام ہے۔لیں درولیثی برصبر کا اعتقاد كرناا عمال وافعال كى بربادى اوراوصاف كے فناہونے كى علامت بـ تاہم اس قول كے ظاہری معنی نیں'' فقر کوغنا پر فضیلت دینا اور اس بات کا اعتقاد کرنا کہ طریق فقر ہے ہرگز روكردانى ندكرول كالدحفرت بلي فرمات بيل كه الفقير مَنُ لايستعُني بسْنَ دُونَ اللَّهِ (فقیروہ ہے جواللہ تعالی کے علاوہ کسی چیز ہے بھی مطمئن نہیں ہوتا) یعنی فقیر اللہ تعالیٰ کے بغیر کسی چیز ہے آ رام نہیں یا کہ یونکہ اس کی ذات کے علاوہ اس کا کوئی مقصود ومطلوب نہیں ہوتا اس لفظ کا ظاہری معنی یہ جراس کی ذات کے علاوہ کسی چیز سے تو غنا اور تو نگری حاصل نہیں کرسکتا۔ جب تونے اس کو پالیا توغنی ہو گیا۔ پس تیری ستی حق تعالیٰ کے سواہے اور جب تو گری اس کے سوا( دنیا اوراس کے اسباب) کوٹرک کئے بغیر حاصل نہیں کرسکتا تو (اس کامطلب پیہے کہ) تو خود تو گلری کا حجاب ہوا اور جب تک توراہ ہے اٹھ نہ جائے تو مگر کس طرح ہوسکتا ہےاوراہل حقیقت کے زویک یہ بات انتہائی باریک اورلطیف ہےاور اس تول حققی کامفہوم یہ ہے کہ 'الفقیئر ان لا یستغنی عنه (فقیروه ہے جوذات حق سے منجھیمستغنی نہ ہو ) یعنی فقیر وہ ہے جسم بھی غنا حاصل نہ ہو۔اور یہی وہ بات ہے جواس پیر لینی خواج عبداللدانصاری نے فرمائی ہے کہ 'جماراغم ابدی ہے نہ جماری جمت ہر گر مقصود کو یاتی ہاورنہ ہماری کلیت (حقیقت بشری) دنیا اور آخرت میں فناہوتی ہاس گئے کہ کسی چیز کے حصول کے لئے اس کا ہم جنس ہونا ضروری ہے اور حق تعالیٰ کی ذات بشریت کی ہم جنس نہیں اوراس کے ذکر ہے روگر دانی غفلت ہے اور درویش غافل نہیں ہوتا۔ پس بیا یک دائی

آ زمائش ہوگئی اور راستہ دشوارگز ارہے کیونکہ دوتی اس ذات کے ساتھ ہے جس کے دیدار کے لئے انسانی کوشش کوکوئی راہ نہیں اور اس کا وصال خلقت کی قدرت ہے باہر ہے۔اللہ تعالیٰ کے ماسوی کوئی چیز بقا اختیار نہیں کر سکتی اور ذات حق تعالیٰ کی بقاء میں کوئی تغیر جائز نہیں۔ فانی بھی باتی نہیں ہوسکتا کہ ''مجانت کی وجہ سے وصل حاصل ہو جائے اور نہ باتی کہمی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کھی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کمی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کمی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب حاصل ہو جائے ۔لہذا اولیاء اللہ کا کام سراسر دشوار اور محنت کمی فانی ہوسکتا ہے کہ قرب خوار اور کی تعلق کے لئے ایک مقامات متعین کر لئے ہیں اور اللہ تعالیٰ خود بخو دخوبصور سے جارتیں تیار کر لی ہیں اور این کے مقامات متعین کر لئے ہیں اور اللہ تعالیٰ تو محلوق کے اور اللہ تعالیٰ مواف واحوال سے منزہ ہیں۔

کی علامت موجود ہے۔ دوسرے معنی یہ کہ نعت کے موجود نہ ہونے کی صورت بیل سکون قلب بنعت کے عدم انظار کا تام ہے اور جب وہ نعت موجود ہوتا چونکہ وہ ذات حق کا غیر ہے اور فقیر کو غیر اللہ کے ساتھ آ رام نہیں اس لئے وہ اس کوترک کر دے اور شخ المشائ ابوالقاسم جنید بن محمد بن جنید رحمت اللہ علیہ کے اس فرمان کا یہی مطلب ہے جو انہوں نے فرمایا کہ الله قد طلق القلب عنا لا شکال (دل کے ماسوا اللہ کی صور تول سے خالی ہونے کا تام فقر ہے) جب اس کا ول ماسوا اللہ کے اندیشہ سے خالی ہوتا ماسوی اللہ کی جنتی شکلیں ہیں۔ انہیں باہر ہی بھینک دینا تھا ہے۔

شبلى رصة التوعلية فرمات بين الفَقُورُ بَحْوَ البَلاءِ وَبَلاثَهُ كُلُه عِز " ( دروكثي مصیبت کا دریا ہے اور اس کی تمام مصبتیں عزت ہیں ) اور (حقیقی ) عزت فقر کا یہی حصہ ہے کیونکہ فقیرعین مصیبت میں مبتلا ہوتا ہے اس کوغیر کی کیا خبر! یہاں تک کہ جب وہ مصیبت ہے توجہ ہٹا کرمصیبت میں مبتلا کرنے والے (حق تعالیٰ) کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اس کی مصیبت اس کے لئے عین عرت بن جاتی ہے اور اس کی عرت قربت ،اس کی قربت محبت اوراس کی محبت سب مشاہدہ بن جاتی ہے یہاں تک کہ طالب کا دیاغ غلاخیال کی وجد دیدار کامکل بن جاتا ہے کہ بغیر کان کے سنتا ہےاور بغیر آئکھ کے دیکھتا ہے۔ پس عزت والا بندہوہ ہے جو دوست کی مصیبت کا بوجھ برداشت کرے کیونکہ بلا، حقیقت میں عزت اور نعمت حقیقت میں ذلت ہوتی ہے اس لئے کہ عزب وہ ہے جو بندے کواللہ تعالی کے حضور حاضر کر دے اور ذلت وہ ہے جواس کو وہاں سے غائب کر دے اور فقر کی آ زمائش حضور حق کا اور غنا کی راحت اس سے دوری کا نشان ہے۔ پس بارگاہ البی میں حاضر ہونے والاعزیز اور اس ہے غائب ہونے والا ذکیل ہےاوروہ آ ز ماکش جس کامطلب مشاہدہ اور پیدارمحبت ہواس کے ساتھ جس طرح بھی تعلق حاصل ہوغنیمت ہے۔

حضرت جنيدر مت الله علي فرمات عن أي أمعُسُو الفقراءِ إنَّكُمُ تُعُرَفُونَ بِاللَّهِ

وَتُكَرَمُونَ لِلَّهِ فَانظُرُوا كَيْفَ تَكُونُوا مَعَ اللَّهِ إِذَا خَلَوُ تُمُ بِهِ ''(ا\_فقراءك گروہ! تم اللہ کے واسطے سے پہچانے جاتے ہواور اللہ کے لئے تمہاری عزت کی جاتی ہے یں دیکھو کہ خلوت میں اللہ تعالی کے ساتھ تمہارا کیا معالمہ ہے) یعنی جب لوگ تمہیں درولیش کہتے اللہ کے واسطے سے مہیں بھانتے ، تمہاری عزت و تکریم کرتے اور تمہارے حقوق بحالاتے ہیں تو متہمیں غور کرنا جا ہے کہتم ورویشی کے حقوق کہاں تک پورے کررہے ہواور اگر لوگ تمہارے دعوے کے برعکس کسی اور نام سے پکاریں تو تمہیں ناپسندیدگی کا اظہار نہیں کرنا چاہئے کیونکہ اس صورت میں تم نے بھی اپنے دعوے کاچیں ادانہیں کیا ہوگا۔ کیونکہ سب سے کمپینہ وہ انسان ہے جے لوگ اللہ کا بندہ مجھیں بھیکن خو دورواس کا بندہ نہ ہو۔ اور وہ انسان اچھا ہے جےلوگ اللہ کا بندہ سمجھیں اور وہ واقع میں بھی اس کا بندہ ہےلیکن سب سے عزت والا انسان وہ ہے جے لوگ اللہ کا بندہ نتیجھیں کیکن حقیقت میں وہ اللہ کا بندہ ہو۔ جس شخص کولوگ بندہ خدا سمجھیں لیکن وہ ایٹانہ ہواس کی مثال اس شخص کی ہی ہے جو طبیب ہونے کامدی ہو۔لوگوں کاعلاج بھی کرے کیکن آگ کی حالت یہ ہو کہا ہے کسی چیز کا علم نہ ہواور وہ لوگوں کواور زیادہ بیار کر دے اور جب بھی خود بیان ہو چاہئے تو اپناعلاج نہ کر سکے اور دوسر سے طبیب کامختاج ہو۔اور جس شخص کولوگ بندہ خدا سمجھیں اور وہ ایسا ہی ہوا س کی مثال اس شخص جیسی ہے جوطبیب ہونے کا دعو پدار ہو،لوگوں کا علاج بھی کرے اور جب خود بیار ہو جائے تو اپنا علاج بھی خود کرےاہے کسی دوسر ہے طبیب کی ضرورت نہ ہو۔اور جس مخص کولوگ بنده حق نه مجھیں لیکن حقیقت میں وہ بندہ خدا ہوایں کی مثال اس مخص جیسی ہے جوطبیب ہوادرلوگوں کواس کاعلم نہ ہوادروہ عوام میں مشغول ہونے ہے فارغ ہوا ہے آپ کوموافق غذاؤں فرحت بخش شربتوں اور معتدل ہواؤں ہے صحت مندر کھتا ہے تاکہ پیار نہ ہو جائے حالا نکہ لوگوں کی آنکھیں اس کے حال سے بند ہیں اوربعض متاخرین نے کہا ہے کہ' اَلْفَقُرُ عَدُم' بلاَ وجو د" (فقر،عدم بلاوجود ہے)اس قول کامعنی بیان نہیں کیا جا

سکنا کیونکه معدوم،کوئی چیز نہیں ہوتا اورکسی چیز کے بغیر غیر چیز کی تعبیر نہیں کی جاسکتی پس یہاں صورت بیہوگی کہ فقر کوئی چیز نہیں اور تمام اولیاءاللہ کی عبارتیں اوران کا اجتماع کسی اصول پیٹی نہیں۔ کیونکہ فقراپنی ذات میں فانی اورمعدوم ہےاوریہاں اس عبارت میں نہ تو عین ( ذات فقر ) کاعدم مراد لیتے ہیں کہ عین ہے آ ذت کا عدم مراد لیں اور آ دمی کے تمام اوصاف آ فنت ہی میں جب آ فت کی نفی ہوئی تو پیصفت کا فنا ہوااورصفت کا فنااللہ تعالیٰ تک بہنینے کا ذریعہ ہے اور اس تک نہ پہنینے کوان کے سائنے ہے رفع کر دینا اور ان کی روش کے مخالف کو یہی چیز تفی عین معلوم ہوتی ہے اور انہیں ہلاکت میں ڈال دیتی ہے، اور میں نے متکلمین کی ایک جماعت کود یکھاہے کہوہ اس معنی کی باریکیاں معلوم نہیں کر پائے اور اس پر ہنتے اور کہتے ہیں کر پایت معقول نہیں اور میں نے دعویٰ کرنے والے ایک اور گروہ کو دیکھا ہے جوعقل میں نہ ہونے وا<mark>لی اس</mark> بات کوقبول کر کے اس پراعتاد کئے ہوئے ہے لیکن اصل كيفيت سے بيغكم ندہونے كى وجہ ہے كہتے ہيں كه "الفيقسر عبدم" بلاو جو د \_ كەفقر لاشی محض ہے اس کا کوئی وجودنہیں۔ پیرونوں گروہ غلطی پر ہیں ان میں ہے ایک تو اپی جہالت کی وجہ ہے حق تعالی کامنکر ہو گیا اور دوٹرے گروہ نے جہل کو حال بنالیا ہے اور اس میں مست ہو گیا ہے اور طبقہ صونیا کی عبارات میں عدم اور فناسے مراد بہرے اسباب اور بری صفات سے کنارہ کش ہونا اور عمدہ یا کیزہ صفات کا طالب ہونا کے بینیں کہ طلب کا سبب موجود ہوتے ہوئے بھی عدم سے عدم ذات مرادلیا جائے۔الغرض درویش فقر کے جملہ معانی ہے خالی اور اس کے تمام اسباب ہے بیگانہ ہوتا ہے کیکن اس کے باوجود وہ اسرار ربانی کی گزرگاہ ہوتا ہے جب تک اس کے معاملات خوداس کے کسب سے سرز دہوتے ہیں توان کی نسبت خودای کی طرف کی جاتی ہے اور جب اس کے اموراس کے کسب کے حال ہے آ زاد ہو جاتے ہیں ۔ فعل کی نسبت بھی اس ہے منقطع ہو جاتی ہے اس وقت اس پر جو بھی حالت گزرتی ہےوہ نداس کےایے ارادے ہے آتی ہےاور نداس کےارادے ہے جاتی

ہے۔ وہ کسی چیز کوخوداینے اوپر نہ وارد کرسکتا ہے اور نہ ہی اے دور کرسکتا ہے کیونکہ بیتمام حالات عین ذات حق کی طرف سے ہوتے ہیں خوداس کی علامت بن جاتے ہیں۔ میں نے متکلمین کا ایک ایسا گروہ بھی دیکھا ہے جونفی وجود کو ہی عین نقرتصور کرتا ہاور بیان کےایے کمال کی نفی ہےاور یہ بات انتہائی عجیب معلوم ہوتی ہےاور میراخیال یہ ہے کہ عین فقر میں فقر کی فقی ہے ہوسکتا ہے ان کی مرادصفت کی ففی ہو کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ وہ طلب حقیقت کی نفی کوفقر وصفوت کا نام دیتے ہیں اور نفسانی خواہشات کا اثبات ان کے نز دیکے نفی کل ہے گویاان میں ہے ہر مخص نقر کے تجابوں سے سی ایک درجے برر کا ہوا اور حقیقت توید ہے کہ یمی بات اس کے کمال ولایت کی علامت ہے اور اس بات کی محبت اور اس کا ارادہ تمام غائز 🕟 غایت ہے۔ گویا ان کی محبت محل کمال کی محبت ہے۔ پس اس بات کے طالب کے لئے ان کی ماہ پر چلنے۔ان کے مقامات طے کرنے اوران کی عبادات تے بیجھنے کے سواکوئی چارہ نہیں تا کہ وہ کل خواص میں عام ندر ہیں کیونکہ جوعوام خواص کے بارے میں پچھنہیں جانتے وہ اصول ہے اعراض کرتے ہیں اور جوعوا مفرع ہے واقف نہیں وہ فروع سے ردگردانی کرتے ہیں۔ جوکوئی فروع سے میں موڑتا ہے اس کا تعلق اصول سے ہوتا ہے کیکن جواصولوں ہے ہی ناواقف ہوتو کہیں بھی اس کا ٹھیکا ننہیں ہوتا اور یہتمام باتیں میں نے اس لئے یہاں بیان کر دی ہیں تا کہتم ان حقائق کے معافی واچھی طرح سمجھ لواور

ان کی رُعایت کرتے ہوئے ان کی راہ اختیار کرواور ان کی تفاظت میں مشغول رہو۔۔۔۔اب میں اس جماعت صوفیاء کے چند اصول و رموز اور تصوف کے باب میں ان کے بعض اشارات کی وضاحت کرتا ہوں۔اس کے بعد ان مردان حق کے اساگرای کا ذکر کروں گا۔

اس کے بعد مشائخ صوفیہ کا اختلاف نداہب بیان کروں گا اور اس کے بعد حتی الامکان ان

کے مقامات کے آ داب ورموز بیان کروں گا تا کہ تچھ پر اور دوسرے پڑھنے والوں پر اس تصوف کی حقیقت منکشف ہوجائے۔

<u>میسراباب</u> فصل اول

## تصوف کے بیان میں

الدّعزوجل نے فرمایا ہے 'وَعِبَادُ الرَّحُمنُ الَّذِيْنَ يَمُشُونَ عَلَى الْاَرْض هَـوُنَّا وَّإِذَا حَساطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ''﴿ زَحْمُن كَ بندےوہ بَين جَوز مِن ير عا جزی ہے چلتے ہیں اور جب جامل ان ہے ہم کلام ہونے لگٹے ہیں تو وہ کہتے سلام ہے ) اوررسول الشيطية كارشاد كرامي بي من سَسِعَ صَوْتَ اَهُلِ التصوفِ فَلا يُوْ مِنَ عَلَىٰ دعائهم كُتِبَ عِنْكَ اللَّهُ مِنَ الغافلِين '' ( جَوَّخْصَ الْمَلْتَصُوفُ كَي ٓ وَازْسِتَ اوران کی پکار پریقین نہ کرےاللہ تعالی کے ہاں وہ غافلوں میں لکھا جاتا ہے )لوگوں نے اس اسم تصوف کی تحقیق میں بہت ہی باتیں کہی ہیں اور متعدد کتابیں تصنیف کی ہیں۔ان میں سے ایک گروہ کا کہنا ہے کہ صوفی کوصوف کالباس زیجی تن کرنے کی وجہ سے صوفی کہا جاتا ہے ایک ادرگروہ پہ کہتا ہے کہ صوفی کواس لئے صوفی کہتے ہیں کیوہ ( قرب)الہی کی ) صف میں ہوتا ہے۔ایک گروہ کے مطابق اس کواصحاب صفہ رضوان الشعلیم اجمعین کے ساتھ محبت وتعلق کی وجہ سے صوفی کہا جاتا ہے اور ایک گروہ کہتا ہے کہ یا ہم لفظ صفا سے مشتق ہے۔ ہرکسی کے نزویک تصوف کے معنی کی تحقیق میں بہت سے لطائف ہیں۔ لیکن لغت کے اعتبار سے اس کامفہوم ان معانی سے دور ہوجاتا ہے۔ پس صفاتمام چیزوں میں قائل تعریف ہاوراس کی ضد کدورت ہے چانچدر سول اللہ عَلِی فی نے فر مایا ہے ' ذھ ب صَفْرُ الدُنْيَا وَبَقِي كدُرُهَا "(ونياكى صفائى جل كن اوراس كى كدورت باقى روكى )اور کسی چیز کے لطا کف وخو بی کا نام اس کی صفائی و یا کیزگی ہے، پس چونکہ اس قصہ (تصوف) والوں نے اپنے اخلاق ومعاملات کومہذب ( درست ) کرلیا ہے اور اپنی طبیعت کا آفات ے چھٹکارا حاصل کرلیا ہے اس لئے ان کوصوفی کہتے ہیں اور بینام ان لوگوں کا''اسمعلم''

ہاں گئے کہ ان کاحق اس سے زیادہ و ہزرگ ہے کہ ان کے معاملات کو تفی رکھا جاسکے
ہیاں تک کہ (وحقی معنی پر دلالت کے لئے) ان کے اسم کے لئے بھی کسی ایسے مادہ ہے بی
مشتق ہوتا چاہئے (جس سے بیمقصد حاصل ہو جائے) اور اس دور پی اللہ تعالی نے بہت
سے لوگوں کو تصوف اور اہل تصوف سے تجاب بیس رکھا ہے اور اس تصوف کی لطافت کو ان
کے دلوں سے پوشیدہ کر دیا ہے۔ حتی کہ ایک گردہ کا خیال بیہ ہوگیا کہ اس کام بیس صرف
ظاہری احوال کی اصلاح ہے باطن کا مشاہدہ موجو ذبیس اور ایک گروہ کا خیال بیہے کہ صوفی
صرف ایک اسم ہے جس کی کوئی اصل اور حقیقت نہیں یہاں تک کہ بیہودہ لوگوں کی دیکھا دیکھی ظاہر بین علماء نے بھی اس طریق تصوف کی اہلیت کا انکار کردیا ہے اور اس حال کے
دیکھی ظاہر بین علماء نے بھی اس طریق تصوف کی اہلیت کا انکار کردیا ہے اور اس حال کے
جاب ہی سے خوش ہو گئے ہیں حتی کہ عوام نے ان کی تقلید کرتے ہوئے صفائی باطن کی
طلب کودل سے مثادیا ہے اور سلف وضح ایہ ہے نہ کہ بالا نے طاق رکھ دیا۔

## حضرت ابوبكرصديق أمام الصوفياء

ان الصفا صفة الصديق! إن اردت صوفها على التحقيق ترجمه: الرجم حقيق صوفى بنتا جائة به (تو تهبيس حفرت ابوبكر صديق في كي بيروى كرتا بهو كي) كيونكه بلا شبصفائ باطن حفرت ابوبكر صديق في كي كي مفت ہاس كے كه مفائ باطن حفرت ابوبكر صديق في كي مفت ہوتا كه مفائ باطن كى ايك اصل ہوا ہوا ہوا ايك فرع! اس كى اصل دل كے اعتبار سے منقطع بهوتا اور اس كى فرع بے وفاد نيا سے دل كا خالى بوتا ہا اور بيدونوں چيزي حضرت ابوبكر صديق اكبر عبدالله بن الى فحاف في صفات بيل اس لئے كه الل طريقت كے امام وہى تھے اور ان كے دل كے غير الله سے منقطع بونے كا بيا عالم تھا كہ جب تمام صحابہ رضوان الله عليم الجمعين ، حضور على الله الله على الله الله على ا

فوت ہو گئے ہیں اس کا سرقلم کر دوں گا۔اس وقت صدیق اکبرؓ باہر تشریف لائے اور بلند آ والرَسَةُ مِمَايِا اَلاَ مَنُ كَانَ يَعَبُدُ مُستَحمداً فَإِنَّ مُحَمداً قَدَفَاتَ وَمَنُ عَبدَ ربّ محمد فانه، حيى لايموت (لوگو! آگاه بوجادُ كه جَرِّحُضُ ثَمَهُ عَلَيْكُ كَى بِيتَشْ كُرْمَا مَمَا یں (اس کے معبود ) محمد اللہ پر تو موت واقع ہو گئی اور جو شخص مجمد علیہ کے برورد گار کی عبادت کرتا تھا۔ تو وہ رب تو زعدہ ہے بھی نہیں مرے گا ) پھرآ پ نے اس آیت کریمہ کی تلاوت فرما كُ' وَمَا مُسَحَدِّمُه' إلاَّ رَسُول' قَدُ حَلَثُ مِنْ قَبْلِهِ الرُسُلُ اَفَائِن مَّاتَ أَوُقُتِيلَ انْفَلَبُتُهُمْ عَلَى إَعْقَابِكُمْ ''(مُمَ عَلِيقَةَ الله كَايَك رسول بَى تو بين - آيَّ س <u>یہلے بھی بہت سے رسول گزر چکے ہیں۔ پس اگر وہ مرجا ئیں یاقل کر دیئے جا ئیں تو کیاتم</u> دین ہے ایر ایوں کے بل پھر جاؤ طی کی بعنی جس شخص کے معبود محمد علطہ تھے اس کا معبود تو چل بسااور جوخدائے محمد اللہ کی پوجا کرتا تھا اس کا معبود زندہ ہے ہر گزنبیں مرے گا ادر جس آ دمی نے فانی چیز کے ساتھ دل لگالیا تو فانی تو یقیدا نیا ہو جاتی ہے اور اس کے فنا ہو جانے پر اے رنج والم حاصل ہوگا اور جس نے ہمیشہ باُٹی رہنے والے کے حضورا پی جان سپر د کر دی تو جب اس کانفس فنا ہو جاتا اور روح کاتعلق جسم ہے منقطع ہو جاتا ہے تو وہ (اس کے باوجود )بقائے دوام سے باقی رہتا ہے ہیں جس نے حضرت محمد علیقی کی ذات کوچیٹم آ دمیت ہے دیکھاجب وہ اس دنیا ہے رحلت فرما گئے تو اس کے دل ہے محمد علیہ کے کا تعظیم بھی اٹھ گئ اورجس شخص نے آپ کی ذات کوچٹم حقیقت ہے دیکھنااس کے لئے حضور علیقہ کااس دنیا میں رہنااوراس دنیا سے تشریف لے جانا دونوں امر برابر ہیں کیونکہ اس نے حالت بقاء میں آ ب كى بقاكو بواسط عن سجانداور حالت فنا مين آب كى فناكواللد تعالى كى جانب سے بى تمجما اوروہ " محول " تبدیل کئے ہوئے جسم (اقدس) سے اعراض کر کے "محول" ( تبدیل کرنے والے حق تعالی ) کی طرف متوجہ ہوا یحول کا قیام کول کے واسطے سے و یکھااور اکرام حق کی مقدارآ ب كنتظيم كي نه كى خلوق مين ابنادل ا كايا اور نساين نگاه كى كلوق پر دُالى كيونكيه شعر

مَنُ نَظَرَ إِلَى الْحَلَقِ هَلَك وَمَنُ رَجَعَ إِلَى الْحقِ مَلَك مَن مَعُ مَلَك مَرَ مَعَ الله الْحقِ مَلَك م ترجمہ: (جس نے مخلوق كى طرف نگاہ ڈالى وہ ہلاك ہو گھيا اور جس نے حق تعالىٰ كى طرف رجوع كيا وہ فرشتہ ہونے كى رجوع كيا وہ فرشتہ ہونے كى علامت ہے۔

اور حضرت صدیق اکبرے ول کا دنیائے غدارے خالی ہونے کا عالم بی تھا کہ مال اسباب اورغلاموں میں سے جو کھھ آپ کے باس تھاراہ جن میں دے دیا اور خود ایک گدر ی بہن کرحضور علیہ کی خدمت میں حاضر ہو گئے ۔ پنجبر علیہ نے پوچھا''مَا حَلَفُتَ لَعِيَى الِكَ فَقِالَ اللَّهُ وَرَسُولِهِ " (تم نے این مال واسباب میں سے الل وحیال کے لئے بیچھے کیا چھوڑا ہے؟ انہوں نے عرض کی'' دو بیش بہاخزائے چھوڑ آیا ہوں'' حضور عَلِينَةً نِهِ سوال كياوه كيامين؟ عرض كي ايك المناتِق في محبت اور دوسري رسول الله عَلِينَةً كي متابعت) جب ان کا دل دنیا کی خوبصورتی کے تعلق ہے آزاد ہو گیا۔ تو انہوں نے اس کی كدورت سے اين باتھ كو بھى خالى كرديا اورايك صوفى صادق كى يبي صفت ہوتى ہے اوران باتوں کا افکار حق ہے افکار اور مکابرہ (ایک دوسرے پریزائی ظاہر کرنا) ہے اور میں کہتا ہوں کہ صفا کدر کی ضد ہےاور کدربشری صفات میں سے ہے۔ پس فی الحقیقت صوفی وہ ہے جو کدورت بشریٰ ہے ( کنارہ کش ہوکر ) آ گے نکل گیا ہو۔جیسا کہ حضرت بوسف علیہ السلام کے مشاہرہ اور ان کےحسن و جمال میں استغراق کی وجہ مصر کی عورتوں کی بشریت ان پر غالب ہوگئ تھی لیکن جب اس غلبہ سے بیہ بشریت سے گز رکر فنابشریت ہر جا کر تھہریں تو بِاختيار يكاراتُصين ها هذا بشواً (ييكوني بشرتونهين )انهون نے نشاندتو حضرت يوسف عليه السلام كو بناياليكن اين حالت كابيان كيا- يمي وجه ب كدمشائخ طريقت رحمهم اللد في فرمايا - كُرُكُيْسَ الصَفَا من صِفَات البَشوِ لِآنَّ البَسْرِ مَبْرِ° والمدر لا يغلوا مِنَ الكدرِ" (صفائے باطن اوصاف بشریت میں سے نہیں کیونکہ بشر پیگر خاکی ہے اور وجود خاکی

كدورت سے خالى نہيں موسكتا ) لينى صفاعے باطنى بيكير خاكى كى صفات ميں سے نہيں كيونكه خاک کا مدار کدورت کے بغیز نہیں (اس لئے )بشر کدورت سے نکل نہیں سکتا ہیں صفاء باطن کی مثال افعال ہے بیان نہیں کی جا تحتی اور مجاہدات کی وجہ ہے بشریت کوزوال نہیں ہوسکتا بلکہ صفت صفا کواحوال وافعال ہے کوئی نسبت ہی نہیں اور نہ ہی اس کے اسم کا ظاہری اساء و القاب سے كوئى تعلق ہے 'الصف اصفة الاحساب وَهُمُ شموس' بلاسحاب "(صفائے باطن الله تعالى كے دوستول كى صفت ہے اور وهسورج بيں جن ير بادل كا حجاب نہیں ہے) چونکہ صفا باطن اللہ کے دوستوں کی صفت ہے اس لئے دوست وہی ہے جواثی صفت سے فانی آور دوستوں کی صفت ہے باقی ہے اور ایسے اولیاءاللہ کے احوال اہل حال پر روز رد تن کی طرح واضح ہیں۔ چنانچیصحابہ کرامؓ نے صبیب خداحضرت محمد مصطفےؓ سے حضرت حارثةً كه بار يمين يو يَها فِي كِي في ارشاد فرمايا بي عبد" مَسوَّد السَّلْمُهُ قَلْبَه، بالايمانُ ''وه ايك اليابنده ب برك دل كوالله تعالى في نورايمان ميمنوركردياب) یہاں تک کہاس کا چبرہ اس نورا بمان کی تا تیرہے جا ند کی طرح روثن اوراس کا وجود نور ربانی ے منور ہے۔ اہل طریقت میں سے ایک بزرگ کھے ہیں' صیساء الشَسمس وَ القَمُو إِذَا شُسَّرَ كَا نَكُوُ دِج ' مِنْ صفاء الحُبِّ وَالْتَوجِيْدِ إِذَا الشُّبَيكَا ''(سورج اورجا لا کی روشی جب آپس میں مشترک ہوجائے تو وہ تو حیداور محبت خداوندی کی صفائی کانمونہ ہے جب بدونوں باہم ل جائیں) بلکہ جانداور سورج کی روشنی کی اللہ حیار کی تو حیداور محبت کے نور کے مقابلہ میں کیا حیثیت ہے کہ اس کی اس کے ساتھ نسبت کی جائے کیکن دنیا میں تو ان دوآ تکھوں کےنور سے زیادہ ظاہر کوئی نورنہیں کہ جن کی رسائی صرف آ سان پر جلوہ نما جیا ند اورسورج تک ہی ہے کیکن تو حید ،معرفت اور محبت کے نور سے منور دل کے ذریعہ ہم عرش رجمان بلکہ امور عقبی پر بھی اس دنیا میں ہی مطلع ہو سکتے ہیں۔ اہل طریقت کے تمام مشاکخ کا اس بات پراجماع ہے کہ جب بندہ مقامات کی قید سے آزاو، احوال کی کدورت سے خالی

اور تغیر و تبدل کے مقام سے بری ہوجائے اور تمام پسندیدہ احوال سے موصوف ہوجائے اور پھرتمام اوصاف سے جدا ہو جائے بعنی بند ہ کے دل میں اپنی کوئی صفت مجمود نظرنہ آئے۔نہ اس کی طرف دھیان دےاور نہاس پرمغرور ہواوراس کا حال ادراک عقول ہے تخفی ہواور اس کا وقت شکوک وظن کے تصرف ہے یاک ہوجائے تو اس وقت ندحضور حق ہے اس کی حاضر منقطع ہوتی ہے اور نہ ہی اس کے وجود کے لئے ظاہری اسباب کی ضرورت باتی رہتی بْ لِلاَنَّ الصَّفَا حضور" بلا ذهاب دوجود بلا اسباب " (بالشبرصفائ باطن بارگاه الہی میں ایس حاضری ہے جس پر بھی زوال نہیں اور ایسا وجود ہے جواینے قیام میں ظاہری اسباب کامختاج نہیں) بعنی وہ ہارگاہ الٰہی کا ایسا حاضر ہوتا ہے جو بھی غائب نہیں ہوتا اور ایسا موجود ہوتا جس کا وجود اسباب پرموقو ف نہیں کیونکہ جس جگہ غیبت کا وقوع ہو جائے وہاں حاضري باقى نہيں رہتی اور جس کا وجود اسباب و ذرائع کامختاج ہووہ واجد نہيں کہلاسکتا۔اور جب ده اس درجه تک بیخ جاتا ہے تو دنیا و آخرے میں فانی ہوجاتا ہے اور انسانیت کی روش میں ربانی ہوجا تا ہےاس وقت سونااور مٹی کاؤ ھیلاائی کے نزدیک برابر ہوجا تا ہےاورا دکام شریعت میں ہے جن امور کی حفاظت اور بجا آ وری دوسری مخلوق پر دشوار ہوتی ہے وہ اس کے لئے آسان ہوجاتی ہے۔

حَجُرهَا وَذَهَبِهَا وَنفتهَا وَمَدَرهَا فَاسُهَرُتُ لَيلِي وَاظْمَافُ نَهارِي حَي حيرتُ ۚ كَمَانِّي ٱنْـُظُو الِي عَوُسِ رَبِّي بَارِزاً وَكَانِي ٱنْظُرالي اهل الجنَّةِ يَتَزَاوَرُوُن فِيهَا وَكَمَايِّي أَنُظُو إِلَى أَهُلِ النَّارِ يَتَصَارَعُونَ وَفِي رَوَايَةِ يَتَعَا وَرُونَ " "مُل فَاي تفس کود نیا ہے الگ کرلیا اور اس کی علامت یہ ہے کہ اس کے پھر اور سونا اور چاندی اور مٹی کا ڈ ھیلا میرے نزد کیک سب برابر ہیں۔ پس میں رات کو بیدار اور دن کوروش رہتا ہوں بہاں تک کدمیری حالت بیہ وگئ ہے کہ گویا میں ایے برور دگار کے عرش کوایے سامنے کھلا دیکھر ہا ہوں اور جنت والوں کو دیکھتا ہوں کہ وہ وہاں آپس میں ملاقات کررہے ہیں اور دوز خ والوں کودیکھیا ہوں کہ وہ وہ اس تیں بیس میں لڑ چھکڑ رہے ہیں اورا یک اور روایت میں ہے کہ وہ ایک دوسرے کوشر مسار کررے ہیں اس پر حضور علیہ نے فرمایا ' عَسرَ فُتَ فُساَلُومُ قَسالَهَا ثَلَقًا" اے حارث تونے ایے رب کو پہیاں ایا ہیں اس پر ملازمت کر (بی تین دفعہ فرمایا) اورصوفی نام ہے کاملین ولایت کا اور محققین اولیاء اللہ کواب بھی اس مام سے پکارتے ہیں اور شروع سے ای نام سے پکارتے آئے میں اور مشائخ میں سے ایک بزرگ خُهَا بِكُ مُنُ صَفَا الحبُّ فَهُوَ صافٍ وَمَنُ صَفَا الْجِيبُ فِهُو صوفى "(جُو تخض الله تعالیٰ کی محبت کے ذرایعہ صاف ہو جائے اس کوصافی اور جس کومجوب (حقیقی) صاف کرد ئے اس کوصوفی کہتے ہیں یعنی جو محض محت خداوندی کی وجہ سے نفسانی خواہشات ہے یاک صاف ہو جاتا ہے وہ صانی کہلاتا ہے اور جو تحض محبوب حقیقی حق تعالیٰ کی ذات میں مستغرق اوراس کے ماسوی سے بیزار ہوجا تا ہے وہ صوفی بن جاتا ہے۔اورلغت کے اعتبار ہے اس اسم (صوفی ) کا اشتقاق کسی مادہ ہے بھی درست نہیں بنرآ کیونکہ بیمعنی (صوفی کی تعریف )ای سے کہیں زیاد وعظمت والے بین کدان کی کوئی جنس ہوجس سے بیاسم مشتق ہوکہ اشتقاق تو مشتق اور مشتق منہ میں مجانست کو جا بتا ہے اور دنیا میں جو بھی کدر (موجود) ہے وہ صفا کی ضد ہے اورکسی چیز کا اعتقاق اس کی ضد سے نہیں ہوا کرتا۔ پس بیمعنی الل

تصوف کے نزدیک اظہر من الشمس ہیں اور کی عبارت یا اشارے کی مختاج نہیں'' لِاَنَّ المصوفی معنوع عن العبارة و الاشارة ''( کیونکہ صوفی کی حقیقت اور مفہوم عبادت اور اشارہ کے ذریعہ بیان نہیں ہوسکتا) جب صوفی کی حقیقت ہرشم کی عبارات سے تاممکن ہوارتمام جہاں اس کی تعبیر بیان کرنے میں معروف ہو چرکوئی جانے یا نہ جانے اس اسم صوفی کو کیا خطرہ ہے؟ جب کہ اس کے معنی حاصل بھی ہوجا کیں ۔ پس اہل کمال انہی (جو صوفی کے اوصاف کے جامل ہوں) کو صوفی کہتے ہیں اس صوفی سے تعلق اور محبت رکھنے والوں کو متصوف کا نام دیجے ہیں۔

تصوف کالفظ تفعل کے باب ہے ہاور عربی میں باب تفعل تکلف کا تقاضا کرتا ہواد یہ مصوف اس اصل (تصوف) کی فرع ہے اور ان دونوں میں جو فرق ہو ولانت اور معنی کے اعتبار ہے واضح ہے 'المصفاو لاید" و کھا اید" و رواید" و التصوف حکاید" لیلم مفا بلا شکاید "(صفائے باطن ولایت ہا وراس کی ایک علامت اور دوایت ہے اور تصوف بلا شبہ صفائی قلب کی حکایت ہے ) پس صفائے معنی روش اور ظاہر ہیں اور تصوف اور تصوف کی حکایت ہے اور اہل تصوف اس درجہ میں تین طرح کے ہوتے ہیں ایک ان میں سے صوفی ۔ دوسرامت صوف اور تیسرامت و ف ہوتا ہے۔ پس صوفی وہ ہوتا ہے جوانی ذات سے فانی لیکن میں تعالیٰ کے ساتھ باقی ہو۔ اور طبعی تقاضوں مے چھٹکارا حاصل کر کے حقیقت کے ساتھ ملا ہوا ہو۔

متصوف دہ ہے جو مجاہدہ دریاضت کے ذرید اس درجہ (صوفی ) کا متلاشی ہواور اپنے تمام معاملات میں ان صوفیاء کے طرز عمل کو پیش نظر رکھے اور متصوف وہ ہے جو مال و منال مرتبہ اور اپنی دنیا کے تحفظ کے لئے اپنے آپ کوصوفیاء کی طرح بنائے رکھنے میں مصروف ہو حالا تکہ ان دونوں مرتبوں کی اسے کچھ خبر نہ ہو۔ یہاں تک کیصوفیا نے کہا ہے کہ' المستصوف عندا لصوفیة کالذبابِ وَعند غیر هِم کالذبابِ '' (متصوف) صوفیا

کے زود یک مکھی کی طرح حقیر ہوتا ہے اور دوسر بو گوں کے نزدیک (مردار کھانے والے خونخوار) بھیٹر سے کی طرح حریص ہوتا ہے) پس صوفی واصل بحق ہوتا ہے اور متصوف اصول تصوف پر چلنے والا ہوتا ہے اور متصوف بالکل نضول اور بیبودہ ہوتا ہے۔ جس کوحت تعالیٰ کا وصل نصیب ہوگیا وہ اپنے مقصد کو پالینے اور مراد پر پہنچ جانے کی وجہ سے مراد سے براد اور متصود ہے بہ مقصود ہوگیا اور جس کو کہ اصول تصوف پر چلنا نصیب ہوگیا دہ احوال طریقت پر جمنان فقید ہوگیا اور جس کو کہ اصول تصوف پر چلنا نصیب ہوگیا اور جس کے حصہ بیس بیبودگی اور واہیات با تیس ہوں وہ ان تمام مقامات سے محروم ہوگیا اور جس کے حصہ بیس بیبودگی اور واہیات با تیس ہوں وہ ان تمام مقامات سے محروم ہوگیا اور جس کے حصہ بیس بیبودگی اور اس بھی ہوگیا اور مشائخ اسم کی درگاہ پر پیچھ گیا اور اس میں بیا اور حقیقت سے جاب بیس ہوگیا اور اس جی بوا اور نہ ہی طریقت کے اصولوں سے آگاہ ہو سکا ۔ مشائخ صوفیاء کے زو یک اس معی کی تفصیل میں بہت سے رموز ہیں جن کو اگر چہ کمل طور پرا حاط میں ایس بیس ہم بیان کریں گیا اور اللہ سے ہی تو فتی ہے۔ بیس میں تو فتی ہے۔ بیس میں تو فتی ہے۔ بیس میں تا ہم ان بیس سے بھوں رموز انشاء اللہ اس کتاب میں ہم بیان کریں گے اور اللہ سے ہی تو فتی ہے۔

دوسرى قصل

صوفی کے معنی: حضرت ذوالنون معری رحمت الله علی قرب السوونی إذا نطق بنان نُطُفه ، مِن السحف ابنی وَإِن سَکَت نَطَفَتُ عنه البحوار ج بقطع العلائق '(صوفی جب بولتا ہے تو اس کا کام اس کی حقیقت حال ہے بالکل واضح ہوجاتا ہے اور جب وہ خاموش ہوتا ہے تو دنیاوی تعلقات ہے اس کے انقطاع کو اس کی طرف ہے اس کے اعضا بیان کرتے ہیں) یعنی صوفی وہ ہوتا ہے کہ جب وہ بولتا ہے تو اس کی گفتگو کا بیان اس کی حقیقت حال کے مطابق ہوتا ہے اور وہ کوئی الی بات نہیں کرتا جوخوداس ہیں موجود نہ ہواور جب وہ خاموش رہے تو اس کا معاملہ اس کی صالت سے بی ظاہر ہوجاتا ہے اور وہ یو کہ تعلقات سے اس کی کفتار تمام کی تمام تعلقات سے اس کی کفتار تمام کی تمام

اصل سی بینی ہوتی ہے اور اس کا کر دار دنیا ہے اس کی خالفتاً کنارہ کشی کوظا ہر کرتا ہے جب وہ بولتا ہے تو اس کا قول بالکل حق کے مطابق ہوتا ہے اور جب خاموش رہتا ہے تو اس کا فعل سراسر فقر ہوتا ہے۔

حضرت جنيدر حمته الله كاارشاد بي 'التصوف نَعُت' أَفَامَ العَبْدُ فيه '' ''قيـلْ نَـعُت' للعَبُد أَمُ لغت للحق. فقال نعت الحق حقيقة (نعت العبد اسما "(تصوف ایک الی صفت ہے جس میں بندہ قائم ہے کس نے سوال کیا کہ ب بندے کی صفت ہے یا خدا کی؟ جواب دیا کہ وہ حقیقاً تو خدا کی صفت ہی ہے لیکن رسمی طور پر بندہ کی صفت ہے) یعنی تصوف کی حقیقت بندہ ہے اس کی بشری صفاف کے فنا کا تقاضہ کرتی ہے اور بندہ کی بشری صفات کا فنا ہوناحق تعالیٰ کی صفت کے بقاسے ہوتا ہے اور سیحق تعالیٰ کی صفت ہوتی اوراس کی رسم بندہ ہے بیشہ بجاہدہ کا تقاضا کرتی ہے اور دوام مجاہدہ بندہ کی صفت ہے۔ دوسر سے الفاظ میں یوں سمجھ او کہ حقیق تو حید کے پیش نظر سیصف سی بندہ کے لئے درست ہی نہیں کیونکہ بند ہ کی صفات اس کے لئے وائی نہیں ہیںاور مخلوق کی صفت سوائے اسم کے ظاہر نہیں ہوتی اس لئے کہ مخلوق کی صفات کو بقا حاصل نہیں بلکہ وہ فعل حق ہوتا ہے پس در حقیقت و وصفت خداوندی ہوتی ہے اور اس کامعنی وہی ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے بندہ کو تھم دیا کہ روزہ رکھ لے اور روزہ رکھنے کی وجہ سے اس کا نام صائم رکھا اور طاہر کی اسم کے اعتبار سے توروز واس بندے کی طرف سے سے لیکن حقیقت کی رو سے میت تعالی ک صفت ہے چنانچہ خدا تعالی نے فر مایا ہے اور رسول الشعظی نے ہمیں خر دی ہے کہ' العصومُ لِي وَانَا أَجُزى بِهِ "(روزه مركة باورين بى اس كى جزادول كا) لينى روزہ میری طرف سے ہاس لئے کہ دنیا میں کئے جانے والے تمام افعال ای کی ملک ہیں اورلوگوں کاان افعال کواین طرف منسوب کرناری رواج اور مجاز ہے،حقیقت نہیں۔ حضرت ابواکسن نوری رحمته الله تعالی علیه فرماتے میں''العَبصوف مَرکُ مُحَلّ

حیظ کملنف "'(نفس کی تمام لذتوں کوچھوڑ دینا تصوف ہے)اور بیدو طرح کا ہوتا ہے . ایک اسم اور دوسراحقیقت \_اوراس کے معنی یوں ہیں کدا گرصوفی خود حظ نفس کور ک کرتا ہے تو حظنفس کا حچھوڑ نابھی تو ایک خط ہے اس طرح ترک حظ رسم ورواج ہوگا۔۔اوراگر حظنفس جوصوفی کو چھوڑ دے تو یہ حظ نفس کا فنا ہوتا ہے اور اس معنی کا تعلق حقیقت مشاہرہ سے ہے۔ پس حظنفس کوترک کر دینا بیربنده کافعل ہے اور فنا حظ ( حظ کا بنده کو چھوڑ دینا ) خدا تعالیٰ کا فعل ہے۔ اور بندہ کافعل اسم اور مجاز ہوتا ہے اور فعل حق تعالی حقیقت ہوتا ہے۔اس قول ہے حضرت جنید رحمتہ اللہ علیہ کا پہلے بیان ہونے دالا قول بھی خوب واضح ہو جاتا ہے۔ اور حصرت الواكس نورى بى فرماتے بيل الصوفية هُمَ الذِينَ صَفَتُ أروَاحَهُمُ فَصَارُو فِي الصَفِ ٱلأولِ بَيْنَ يَدَى الحَق '' (صوفى وه لوك بين كه جن كى ارواح بشريت كى کدورت سے آزاد اور نضانی خواہشوں سے باک وصاف ہوگئی ہیں اور اس طرح خواہشات سے نباے یا کرحق تعالی کے حضور صف اول میں اوراعلیٰ مقام میں آرام یانے ک سعادت حاصل کر چکی ہیں ) اورغیر اللہ ہے کنارہ کش ہو چکی ہیں اور یہی حضرت فرماتے بِين كُهُ 'المصوفي الذي لَا يَمُلِك وَلا يُمْلَكُ " (صوفي وه بِكاس كَ فَتِصَديل کوئی چیز نہ ہواور وہ خود بھی کسی غیراللہ کی ملکیت نہ ہو) اور یہی عین فنا ہے کیونکہ جو فانی الصفت ہووہ نہ کسی کا مالک ہوتا ہے اور نہ مملوک۔ کیونکہ ملک کا اطلاق موجودات پر ہی سیح ہوتا ہے اوراس کی مرادیہ ہے کے صوفی دنیا کے مال دمتاع بلکہ آخرت کی زینت میں ہے بھی کسی چیز کواینی ملکنهیں بناتا تا که اس طرح کهیں وہ خود ہی ایپے نفس کی ملک اور حکم کا غلام نہ بن جائے اور ایک سلطان اولوالعزم کی طرح غیر اللہ سے اپنا ارادہ منقطع کر لیتا ہے تا کہ ۔ خیراللہ اس سے اپنی بندگی کی طمع منقطع کرلیں اور جولوگ فنا ئے کل کے قائل ہیں یہی قول ان کی دلیل ہے ہم ان کی غلوقہٰی کے مقام کواس کتاب میں انشاءاللہ بیان کریں گے تا کہ تهہیںمعلوم ہو جائے۔

ابن جلار حمة الله عليه كيتم بي كذالتصوف حقيقة لارسم ''(تصوف ايك اليي حقيقة الأرسم ''(تصوف ايك اليي حقيقت ہے جس كى ظاہرى رسم كوئى نہيں ) كيونكه معاملات ميں ظاہرى رسم (تحريف ) مخلوق كا حصد ہا وراس كى حقيقت حق تعالى كا خاصہ ہة وجب مخلوق سے منه پھير لينے كانام تصوف بواتو لا كالداس كى ظاہرى تعريف نه بوگى۔

اورابوتمردشقى رحمة الشعلية فرمات بين النصوف رُوية الكون بعين النقض بَل غَضُّ الطرفِ عَن الكون ''(تقوف يه ب كموجودات كونقصان كى نكاه ہے ویکھا جائے بلکہان ہے آ نکھ بند کر لی جائے ) بعض موجودات کو ناقص اورعیب دار د کھے اور میصفت کے بقاکی دلیل ہے بلکہ ان ہے آئکھ بند ہی کر لے اور میصفت کے فناکی دلیل ہے کیونکہ نگاہ تو موجودات پر ہی ڈالی جاتی ہے جب موجودات بی نہر ہیں گے توان پر نظر بھی نہرے گی اور موجودات ونیاہے آئکھ کا بند کر لینا بصیرت ربانی کابقا ہے یعنی جو مخص ا بنی ذات ہے آ نکھ بند کر لیتا ہے تق تعالی کی طرف اس کی آ نکھ کھل جاتی ہے کیونکہ موجود کا طالب اپنابھی طالب ہوتا ہے اور اس کا کا م اپنی تی ذات ہے متعلق ہوتا ہے اور اس کو اپنی ذات ہے باہر نکلنے کا کوئی راستہ نہیں ملتا۔ ( گویا وہ خودی طالب اور خود ہی مطلوب ہوتا ہے) پس ایک مخص اپنے آپ کود کھتا تو ہے لیکن ناقص دیکھتا ہے اور دوسرا مخص اپنی ذات ے اپنی آئکھ ہی بند کر لیتا ہے اور بچھ بھی نہیں دیکھا۔اور جوشخص دیکھاہے اگر چہ ناقص نظر ہے ہی دیکھا ہے چربھی اس کی نگاہ اس کا حجاب ہوتی ہے اور باو جود یکہ وہ دیکھا ہے لیکن ا بنی ناقص بینائی کی وجہ ہے محبوب ہوتا ہے اور جوشخص دیکھا ہی نہیں وہ اپنی نابینائی کی وجہ سے مجموب نہیں ہوتا۔اوراہل تصوف دار باب طریقت کے نزدیک بیہ بات مضبوط بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے (جس پرتصوف کی ساری ممارت کھڑی ہے ) کیکن اس بات کی شرح کی پیجگنہیں۔ حضرت ابو بَرشِلي رحمة الله علي فرمات بين 'السَصوّف شِورُك ۚ لِلنَّه وْ مَيْ اللَّهُ القَللب مِنُ روية الغير وَلا عَير "(تصوف شرك بي كونكدوه دل كوغيرالله كرد يكف ب محفوظ رکھتا ہے حالانکہ غیراللہ کا تو وجود ہی نہیں) یعنی اللہ تعالیٰ کی تو حید کو ثابت کرنے میں غیر کی طرف دیکھنا شرک ہے۔ جب دل میں غیر اللہ کی کوئی قدر و قیمت ہی نہیں تو پھر اللہ کے ذکر سے دل کو محفوظ رکھنا محال ہے۔

حضرت حضری رحمته الله علیه فرماتے ہیں 'التصوف صفاء البسو مِن کلورةِ
المصحافات '' (تصوف مخالفت کی کدورتوں سے دل اور باطن کو پاک رکھنا ہے ) یعنی اس
کے معنی مید ہیں کہ باطن کوحق کی مخالفت سے بچائے رکھاس کئے کہ دوسی موافقت کا نام
ہادر موافقت مخالفت کی ضد ہے اور دوست کو پوری دنیا میں دوست کے تھم سے زیادہ کوئی
چیز محبوب نہیں ہوئی ماور جب مرادی ایک ہوتو پھر مخالفت کا تصور کیا کیا جا سکتا ہے۔

حضرت جُمِّرٌ بن عَلَيْ بن الحسينٌ بن عليٌ بن الي طالب فرمات عبي ' التَصوف خُلُق ' فَهَنُ زَادَ عَلَيُكَ فِي الحَلُق زَادَ عَلَيْكَ فِي التَصوف "(تَصوف وَصُ طَعَى كانام بِ يِس جوِّخُصْ خوش خلقی میں تچھ سے زیادہ ہے وا**نسون** میں بھی تجھ سے زیادہ ہے ) یعنی صوفی اجھے اخلاق کا ما لک ہوتا ہےلہذا جوزیادہ حسن اخلاق والا ہےوہ زیادہ صوفی ہے۔خوش خلقی دو طرح کی ہوتی ہے ایک حق تعالیٰ کے ساتھ اور دوسری محکوق خدا کے ساتھ ۔ حق کے ساتھ نیک خوئی اس کے فیصلوں پر راضی ہونے کا نام ہے اور مخلوق کے ساتھ حسن اخلاق ہیہے کہ اللّٰہ کے لئے ان کی صحبت کا بوجھ برداشت کیا جائے (یعنی ان کے حقوق ادا کئے جا کمیں )اور يددونوں صفات طالب كى طرف بى لوتى بى اور طالب كى رضااور تاراضكى سے ستعنى و بے نياز موناحق تعالی کی صفت ہے اور میدونوں اس کی واحدانیت کے پیش نظراس سے وابستہ ہیں۔ ابوتُ مرتعش رحت الله تعالى علي فرمات بين الصوفِي لَا يَسُبقُ هِمَه ' خُطُوَتَه الْبَهَ "(صوفی وہ ہے جس کا قصداس کے قدم کے ساتھ ساتھ رہے ) یعنی دونوں ایک ساتھ حاضر رہیں۔اور دل وہاں حاضر ہو جہاں جسم حاضر ہے اور جسم وہاں موجود ہو جہاں دل موجود ہےاور (اسی طرح) دل وہاں حاضر ہو جہاں قدم اور قدم وہاں ہو جہاں دل حاضر

ہے۔اور تول وہاں حاضر ہو جہاں قدم اور قدم وہاں ہو جہاں تول حاضر ہواور یہی دل کے ہمیشہ حاضر رہنے کی علامت ہے بخلاف اس کے کہ جو کتے ہیں کہ اپنے آپ سے غائب ہاور اللہ کے حضور حاضر ہے۔اییا نہیں بلکہ اللہ کے سامنے بھی حاضر ہے اور اپنے سامنے بھی حاضر ہے۔اور (صوفیاء کی اصطلاح) ''جمع الجمع'' سے بھی یہی مراد ہے کیونکہ جب تک اپنے آپ کا دیکھا استحق ہوتو اپنی ذات سے نیبت نہیں ہوتی اور جب اپنے آپ کا دیکھنا اٹھ گیا اور اپنی ذات سے نیبت نہیں ہوتی اور جب اپنے آپ کا موگی اور جب اپنے آپ کا موگی اور جب اپنی آپ کا موگی اور بینی ذات سے نیبت ہوگی تو اللہ تعالی کے حضور کی حاضری بلاغیبت حاصل ہوگی اور ٹبلی رحمۃ الله غیر الله " (صوفی دونوں جہانوں میں اللہ تعالی کے ساتھ غیر اللہ کو نہیں دیکھا اور پونکہ مخلوقات میں ابندہ کی ہو تا ہو گیر اللہ کو نہیں دیکھا تو اپنے وجود کو بھی نہیں دیکھا اور اپنی دا ثبات کی حالت میں اپنی ذات سے بی فارغ ہو جا تا ہے۔

حضرت جنيدر حمة الله عليه فرمات بين التصوف مبنى على تَمَانِ خِصَالِ السحا والموضا وابصر والاشارة والعربة ولَبسُ الصوف والسياحة والفقر اما السحا فلابراهيم واما الرضا فلاسماعيل واما الصبر فلايوب واما الاشارة فلمؤكريًا وَامَّا الغرية فليحيى واماليس الصوف فلموسى واما السياحة فلعين فلمؤلى واما السياحة فلعين فلم واما الفقر فلمحمد صلى الله عليه وسلم و عليهم اجمعين "(تصوف) آئم محصلتين بين (۱) تفاوت، (۲) رضا، (۳) مبر، (۳) اثاره، (۵) غربت، (۲) صوف، بيننا، (۷) سياحت اور (۸) فقر - (۱) تفاوت - حضرت ابرائيم عليه الملام كاشيوه ب كه انهول في ابنى متاع عزيز بينا الله كى راه مين قربان كرديا (۲) رضا - حضرت اساعيل عليه الملام كا فاصه ب (كما بي جان قربان كرديا) (۲) رضا - حضرت اساعيل عليه الملام كا فاصه ب (كما بي جان قربان كرديا) (۲) رضا - حضرت اساعيل عليه الملام كا فاصه ب (كما بي جان قربان كرفي كيرون كي مصيبت يرصر كا بي مثال مظاهره الوب عليه الملام كي خصلت ب (كما نبول في كيرون كي مصيبت يرصر كا بي مثال مظاهره

كِيا) (4) اشاره ، حضرت ذكر ياعليه السلام كى رمز ب كدف تعالى ففر مايا "ألا تُكسِلَم النَّامَ فَلْفَةَ آيَّام إلاًّ وَمُوَّا "(آ بِ ثَمِن دن تك لوكول سے صرف اشارہ سے بات كري ك )اور نيزاى حالت من فرمايا' إذ نادى رَبّه ونداء خوفيًّا '' (جب حضرت زكرياعليه السلام نے اپنے رب کوخفیہ طور پر یکارا) (۵) غربت حضرت یجی علیہ السلام کا وصف ہے کہ این وطن میں رہتے ہوئے بھی بے وطن اور اپنوں سے بیگاندرے۔ (۲) اور سیاحت، حضرت عیسی علیہ السلام کی اقتداء ہے کہ پوری زندگی تبلیغ حق کے لئے سیاحت میں اس طرح مجردر ہے کہ ایک پیالہ ادر ایک تنگھی کے علاوہ کچھ بھی پاس نہ رکھتے تھے بھر جب انہوں نے ایک شخص کواسینے دونوں ہاتھوں سے یانی پینے ہوئے دیکھاتو بیالہ پھینک دیاادر جب ایک اور آ دمی کواپنی انگلیوں سے خلال کرتے ہوئے دیکھا تو تنگیمی کوبھی بھینک دیا۔ (2) صوف ببنناتوبي حفرت موى عليه السلام كى اتباع بيكدان كالباس اونى كير عكاموتا تھا۔اور (۸) فقر، سویہ حضرت محمد علیہ کی اطاعت ہے کہ اللہ تعالی نے روئے زمین کے تمام خزانوں کی تنجیاں ان کے ہاتھ میں دے کر کہایا کہ آپ کوئی محنت نہ کریں اور ان خزانوں ہے اپنی زینت فرما کمیں (یعنی اسباب معاش حاصل کریں) تو آنخضرت علیہ ہے۔ نے عرض کی کہ بارخدایا میں بینزانے نہیں چاہتا۔ مجھے ایک دل میر کیجئے اور ایک دن مجموکا ر کھئے۔ اور ممل وبندگی کے لئے بھی اصول بہت اچھے ہیں۔

حضرت حضری رحمت الله عاید فرماتے ہیں الصوفی لا یو جَلُ بعد عدمه و لا یعدم بعدو جوده " (صوفی وه ہے جوایئ عدم کے بعدم وجود نہ ہوا ورائے وجود کے بعد معدوم نہ ہو ) یعنی صوفی جو کھی حاصل کر لیتا ہے اسے ہر گز گم نہیں کرتا۔ اور جو کھی کھودیتا ہے اسے دوبارہ ہر گز حاصل نہیں کرتا۔ دوسرے الفاظ میں اس کا حق کو پالینا نہ پالینے میں بھی تبدیل نہیں ہوتا۔ اور اس کا نہ پاتا بھی پالینے میں تبدیل نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ اس کا اثبات بغیر نفی کے اور نفی بغیر اثبات کے ہوجائے اس عبارت سے مرادیہ ہے کہ اس کی

بشریت کی حالت اس سے بالکل ساقط ہو جائے اور اس کے حق میں جسمانی مشاہدات معدوم ہوجا ئیں اورتمام موجودات ہےاس کے تعلقات منقطع ہوجا ئیں حتی کہ جو تخص تمام متفرق اور پراگندہ خیالات اپنی ذات میں جمع کرے اور اپنی ہی ذات سے قیام حاصل کرےائی پربشریت کے تمام اسرار ظاہر ہوتے ہیں اور بیصورت اللہ تعالیٰ کے دو پیغیروں میں ظاہر ہوئی۔ ایک حضرت موسیٰ علیہ السلام تھے کہ ان کے وجود میں عدم نہ تھا۔ اس لئے انہوں نے اللہ تعالی سے وعاکرتے ہوئے کہاتھا" رَبّ الشّرَحُ لِيي صَلُوى وَيَسِّرُ لِي آمُـــوی ''(اےمیرے بروردگارمیرے سینہ کوکھول دے اور مجھ برمیرامعاملہ آسان فرما وے) اور دوسرے حضرت مح اللہ میں کہ آپ کے عدم میں وجود نہ تھا ( یعنی ان کے مشامده حق میں تویت کاملہ میں بے تھوں کی نہی ) یہاں تک کداللہ تعالی نے آپ سے فرمایا "اللهُ نَشُوَ لِهِ لَكَ صَدُرَكَ " (كيام في آب ك لئة آب كاسين كول نبيس ويا؟) ان میں سے ایک حضرت موی علیہ السلام نے بنی آ رائش و زینت کی خود التجا کی اور دوسرے محمد علی نے خود آ رائش کی خواہش نہیں کی اللہ تعالی نے خودانہیں آ راستہ کرہ یا۔ على بن يندارالصير في النيشا يوري رحمته الله عليه فرمات عيل السَّصَوف إسقَاطُ الوَوِيَهِ لَلْحِقَ ظاهِرا وباطِنًا "(تصوف بيه كهصوفي ايخ ظاهروباطن كونه ويكه بلكه سب كچھتى تعالىٰ كے لئے ديكھے) يہاں تك كەاگر ظاہر پر نگاہ ڈالےتواس يرتو فيق البي كانشان یائے گا ادر جبغورے دیکھے گا کہ ظاہر کے معاملات تو فیق الہی کے مقابلہ میں مچھر کے پر کے برابر بھی وزن نہیں رکھتے تو ظاہر کے تمام معاملات کوئرک کر دے گا اور جب باطن کو د کیھے گا تو اس میں بھی تو فیق خداوندی کانشان یائے گالیکن جب باطن کےمعاملات برغور كرے گا۔ اور اے معلوم ہو گا كەمعاملات باطن كى بھى تو نیش الى كے مقابله میں كوئى حیثیت نہیں تو باطن کوبھی ترک کر دے گا (لہذااس وقت ) صرف حق کو دیکھے گا اور جب صرف حق تعالیٰ کوی دیکھے گاتو پھراینے آپ کو ہرگز نہ دیکھے گا۔

اور حمد بن احمد المقرى رحمة الله علي فرمات بين التصوف استعامة الانحوالِ
مَعَ المحق " (تصوف بيئ كصوفى كتمام حالات في تعالى كساته وابسة بول) يعنى
صوفى كاحوال (كشف وغيره) اس كواصلى حال (مشابده في ) سے غير كى طرف چير كر
اسے كى روى ميں نہ ۋال دي اس لئے كہ جس كا دل احوال كے پيير نے والے الله تعالى كا
دكار به وجائے اس كے حالات اس كواستقامت كے درجہ سے نہ تو گراتے بيں اور نہى اسے
ديدار في سے بازر كھتے ہيں۔

تيسرى فصل

ابوحف حداد نيثا يورى رحمة الله عليه فرمات بين كه "العَصوف محلَّهُ أدَّاب" لِكُلُ وَقُتِ اَدُبِ وَلِكُلُ مَهَام اَدابِ وَالكُلِ حَالِ اَدَبِ فَمَنُ لَزِمَ اَدابُ الاوقاتِ بَـلَغَ مَبُلَغَ الرِّجَالِ وَمُنْ ضِيعَ الادَابَ فَهُوَ بَعِيْدٌ مِنْ حَيث بَظُن الْقَرَبَ وَمن دور مِنُ حَيْث يُظنُ الْقُبول " (تصوف تمام كاتمام ادب كانام ہے۔ ہروقت مقام اورحال کے لئے آ داب ہیں جو تحض اوقات کے آ داب بجالا نے کواپنے اوپرلا زم کر لےوہ مردان تصوف کے درجہ پر جہنچ جاتا ہے اور جو آ داب کو ضافع کردے وہ اس درجہ ہے دور ہوتا ا الحثیت الا میثیت ای کربه قریب محسا مادران مثیت مردود موتا ہے كهاييزآب ومقبول باركاه البي سجهتا باوربيه مطلب حفرت ابوالسن نوري رحمته الله عليه كاس قول سے زياده قريب ہے كہ جوانہوں نے كہا' كيسَ السَصَوَّفُ وسومًا ولا عُلُومًا وَلِسكنَّـه أَخُلاق " " (تصوف نه توصرف رسوم كانام باورنه بي محض علوم كابلكه واتوحسن اخلاق کا نام ہے ) لینی تصوف اگر کئی اسم کا نام ہوتا تو مجاہدہ وریاضت کے ذریعہ حاصل ہو جاتا اگر علم كانام ہوتا تو تعليم ہے حاصل ہوجاتا وہ توبس اخلاق كانام ہے كہ جب تك تواس كاحكم اين اندرنه جاب اوراس كمعاملات اين ساتحد درست ندكر اوراس كالصاف ا پنی ذات سے نبدد ہے اس وقت تک وہ حاصل نہیں ہوسکتا اسم اور اخلاق کے درمیان فرق سیر

ہے کہ اسم ایک البانعل ہے جو تکلف اور اسباب پر اس طرح بنی ہوتا ہے کہ اس کا ظاہر اس کے باطن کے خلاف ہوتا ہے گویا ایک ایسافعل جومعنی سے خالی ہوتا اور اخلاق تو وہ ایک ایسا قابل تعریف فعل ہے جو تکلف واسباب کامحاج نہیں ہوتا۔ اس کا ظاہر باطن کے موافق اور دعویٰ سے خالی ہوتا ہے۔

مرتعش رحمته الله عليه كهتر بين التبصوف حَسُن المنحلق " (تصوف نيك أخلاق كانام م )ادرية تمن تم ير موتا ب-

اول،اللہ کے ساتھ حس خلق:۔اوریہ ریا کاری کے بغیراس کے احکام کی تھیل ے حاصل ہوتا ہے( دوم ) مخلوق کے ساتھ حسن اخلاق۔ اور بدیزرگوں کا احتر ام کرنے جھوٹوں پرشفقت کرنے اورا پے جوابر کے لوگوں کے ساتھ بغیر کی ذاتی لا کچ کے مساویا نہ سلوک اورانصاف کرنے سے حاصل ہوتا ہےاور ( سوم )اپنی ذات کے ساتھ نیک برتا وَاور یہ خواہشات نفس و شیطان کی متابعت نہ کرنے جسے حاصل ہوتا ہے۔اور جو مخص ان متیوں باتوں میں اینے آپ کو درست کرے وہ خوش طلق لوگوں میں شار ہوتا ہے اور یہ جو میں نے کہا ہاں بیان کےمطابق ہے کہ ایک شخص نے سیدہ عائشہ میں لیقیہ سے بوجیعا کہ میں پنجبرون کے اخلاق کے بارے میں بتائے! تو آپ نے ارشاد فرمایا کی آن سے پڑھو کہ اخلاق نبوى كنسبت خودخداتعالى نخبردى اورفر ماياب 'خُدندا لعَفُو وَامُر بِالْمَعُرُفِ وَ أَعْرِ صَٰ عَنِ الْمَجَاهِلِينِ ''(آپ فواختيار سَجِيحَ نَبَى كَاتِكُم ديجيَّ اور جابلول سے اعراض كَيْجَ ) حضرت مرتعش رحمته الله عليه بهي بهي فرمات بين 'هدا مَالْهب' كُلُه' جِد' فَلاَ تُحَالِطُوهُ بشيٌّ مِنَ الْهَزَلُ "(بيذبب تصوف تمام، معقول وعمده باس يس بيهوده باتوں کی آ میزش نہ کرڈ) یعنی تصوف میں رحمی صوفیوں کے معاملات میں نہ پھنسوا دران رحمی صوفیوں کی تقلید کرنے والوں ہے گریز کرو لیکن جب عوام الناس نے اہل زمانہ پر نگاہ ڈ الی اور انہیں زمانہ کے رسمی صوفی ہی نظر آئے۔اور ان کے محورقص وسرود رہنے۔ ذاتی

حفرت ابوعلی قزوین رحمته الله علیے فرماتے ہیں' التصوف هُوالاَنحُلاقَ الرصیَةِ ''(تصوف پہندیدہ اخلاق کو کہتے ہیں) اور پہندیدہ کر داروہ ہوتا ہے کہ بندہ تمام حالات میں حق تعالیٰ سے خوش ہواوراس کی رضا پر راضی رہے۔

ابوالحن نوری رحمته الله علیه فرمات میں 'القصوف هو المحسر به وَ المفتوةِ
وَ مَر کُ التَّکلفِ وَ السَّخَاءُ وَ بَدُلُ الدُّنَیا' (تصوف جیرت وجوانمردی ترک تکلف
سخاوت اور مَتاع و نیا (راہ حق میں خرج کرنے کا نام ہے) حریت یہ ہے کہ بندہ نفسانی
خواہشات ہے آزاد ہوجائے جوانمردی یہ ہے کہ بندہ جواں ہمتی کے دیکھنے ہے الگ ہو
جائے ترک تکلف یہ ہے کہ اپنے متعلقات اور دینوی نعتوں کے لئے کوشش نہ کرے اور
سخاوت یہ ہے کہ و نیا کے لئے چھوڑ دُے۔

اورابوالحن قوشج رحمته الله علي فرمائت بين كه "التسصوف اليوم اسدم وَ لاَ حَقَيَقة" و قند كَانَ حَقِيقة" "(آج تصوف كاصرف تام ره گيااوركو كَى حقيقت نبيس طالاتکہ پہلے زمانہ میں حقیقت تھی نام نہ تھا) لعنی سحابہ اور سلف صالحین کے دور میں تصوف کا اسم تو مستعمل نہ تھالیکن اس کامفہوم ہر فرد میں موجود تھا۔ اور اب صرف نام رہ گیا ہے معنی نہیں ہیں۔ لعنی اس وقت تصوف کے معاملات مشہور معروف تصاور دعویٰ کوکوئی نہیں جانا تھا۔ لیکن اب دعویٰ تصوف معروف ہے اور معاملات تصوف کا نام ونشان نہیں۔

ابتک میں اس کتاب میں تصوف ہے متعلق مشائخ طریقت کے اقوال کی اس قدر تحقیق ہے بیان کر چکا ہوں جس ہے (اللہ تہہیں سعادت مند بنائے) تم پرطریقت کی حقیقت والنع ہو جائے گی اور تصوف کے منکروں ہے تم کہہ سکو کے کہ اس انکار سے ان کی حقیقت والنع ہو جائے گی اور تصوف کا انکار کرتے ہیں تو کوئی حرج نہیں کیونکہ اسم اور سمی کیا مراو ہے؟ اگر وہ صرف اسم تصوف کا انکار کرتے ہیں تو کوئی حرج نہیں کیونکہ اسم اور آگر تصوف کی اصل اور اس کے معانی کا بی انکار کرتے ہیں۔ تو یہ تو پیفیہر عقیقی کی پوری شریعت اور اس کے قابل تعریف خصلتوں کا انکار ہے اور میں میں تھی ہیں۔ تو یہ تو پیفیہر عقیقی کی پوری شریعت اور اس کے قابل تعریف خصلتوں کا انکار ہے اور میں میں تم ہیں (اللہ تعالی تم ہیں اپنے اولیاء کی سعادت عطافر مائے) اس کتاب میں وصیت کرتا ہوں کہ تم اس کی پوری رعایت کرتا اور اس قد رانصاف کرتا کہ تصوف کا دعوی کم کرتا اور اس قد رانصاف کرتا کہ تصوف کا دعوی کم کرتا اور اس قد رانصاف کرتا کہ تصوف کا دعوی کم کرتا اور اس قصوف کے ساتھ نیک اعتقادر کھنا۔ (اور تو فیتی تو اللہ بی کی طرف ہے ہے)

چو تھاباب

# مرقعہ بوشی کے بیان میں

جان لو کے صوفیاء کا شعار مرقعہ (گرڑی) پہننا ہے اور مرقعات پہننا سنت ہے۔
اس لئے کہ رسول اللہ اللہ کا ارشاد ہے 'عَلَیْ کُنے پِلَبَسسُ المصوفِ تَجِدُونَ حَلاوَةُ اللہ علیہ وسلم یَلْبسُ الصُوف بِهنالازم کرلوم اپنے دلوں میں ایمان کی طاوت پاؤے ) نیز ایک صحابی فرماتے ہیں' سکان النبی صلی الله علیه وسلم یَلْبسُ الصُوف پاؤے ) نیز ایک صحابی فرماتی ہیں اللہ علیه وسلم یَلْبسُ الصُوف وَیَرکُ البِحِمَارُ" (نبی عَلَیْ موف پہنتے اور گدھے پرسواری فرمایا کرتے تھے) نیز رسول اللہ علیہ میں ہونا جا ہے میں اللہ علیہ وسلم یک بینے کہ اس میں پوندندلگالو) اور فرمایا تم پریشم کالباس تو مَونا چا ہے تا کہ تم طاوت ایمان یا کہ اور دوایت میں ہوندندلگالو) اور فرمایا تم پریشم کالباس زیب تن کرتے اور گدھے پرسواری فرمایا کر ایک تھے۔ نیز حضرت عائشہ رضی اللہ عہنما سے فرمایا کہ کی وردوایت میں ہونا جا کہ تو میں اللہ عہنما سے فرمایا کہ کی وردوایت میں ہوندندلگالیا کروٹ۔

کرتے اور گدھے پرسواری فرمایا کر ایک تھے۔ نیز حضرت عائشہ صی اللہ عہنما سے فرمایا کہ کی وردوایت میں ہوندندلگالیا کروٹ۔

حضرت عمر بن خطاب کے بارے میں آتا ہے کہ وہ الی گدڑی پہنا کرتے تھے جس میں تمیں پوند گئے ہوتے تھے اور حضرت عمر تی فرمایا کرتے تھے کہ بہتر بن لباس وہ ہے جو کم قیمت ہو، اور حضرت علی کے متعلق روایت ہے کہ وہ الیا کرتہ بہنا کرتے تھے جس کی آستین ان کی انگلیوں کے برابر ہونتی اور اگر بھی اس سے بھی لمبا کرتہ بہنے کا اتفاق ہوتا تواس کی آستینوں کا سرابھاڑ دیا کرتے تھے۔

نیز الله عزوجل کی طرف سے رسول الله علی الله کو کیڑا چھوٹا کرنے کا تھم آیا چنا نچہ ارشاد ربانی ہے 'وَثِیَابَکَ فَطَهِر اللی قَصْر" (اورائیے کیڑوں کوکوناہ کرو)

ع عبارت میں کچھے جملے دوبارہ درج میں۔اس تکرار کوتر جمد میں ختم کیا جا سکتا تھالیکن دیانت داری کا نقاضہ بھی تھا کہ فاری نسخ میں موجود عبارت کامن وعن ترجمہ کیا جائے۔ چنا نچہ ہم نے ایسا ہی کیا ہوسکتا ہے کا تب سے سہوأ یہ تصلیح دوبارہ ککھے گئے ہوں۔(مترجم)

حفرت حن بھری رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے ستر بدری صحابہ رضی اللہ عنہم اجمعین ایسے دیکھے ہیں جن سب کالباس پشم کا تھا۔ حضرت صدیق اکبر تجر بید دنیا سے قطع تعلقات کی حالت میں ہمیشہ اون کالباس زیب تن کیا کرتے تھے اور حضرت حسن بھری رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت سلمان فاری کو کئی پیوندگی گدڑی پہنچ ہوئے دیکھا۔ امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور ہرم امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور ہرم بن حیات سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت اولیں قرنی سے کودیکھا کہ وہ اون کالباس بہنے ہوئے تھے اور اس پر بیوند کے ہوئے تھے اور حسن بھری مالکہ بن دینا راور سفیان توری مہم اللہ سب صوف کی گروئی ہی بہنا کرتے تھے۔

اور امام عالم حضرت الوصنية كوفى رحمته الله عليه كے متعلق روايت ہے "اور بيه روايت محد" اور بيه روايت محد بن على عيم ترندى كى تصنيف " تاريخ مشائخ" ميں كھى ہوئى ہے كه ابتدا ميں آپ نے صوف كالباس بهن كر گوش شينى كا ارادہ فرايا تھا يہاں تك كه بينم برعيات كى خواب ميں زيارت كى حضور عيات نے ارشاد فر مايا تمہيں حكوق كے درميان رہنا چاہئے كيونكه تمہار بى درايد ميرى سنت كا حياء ہوگا" اس وقت ہے آپ نے گوش نشينى كا ارادہ تو ترك فرماويا تاہم پھر بھى زيادہ قيمتى لباس بھى نہيں بہنا اور داؤد طائى رحمته الله علي جمي صوف كالباس ہى بہنا كرتے تھا وروہ محقق صوف كالباس ہى بہنا كرتے تھا وروہ محقق صوفي عيں سے تھے۔

حضرت ابراہیم بن ادھم رحمتہ الله علیہ تعالی صوف کی گدر ی پہنے امام اعظم حضرت ابوعنیفہ رحمتہ الله علیہ تعالی صوف کی گدر ی پہنے امام اعظم حضرت ابوعنیفہ رحمتہ الله علیہ نے تو آپ کے احباب نے انہیں حقارت کی نظر سے دیکھا۔ بید کھے کر حضرت ابوعنیفہ رحمتہ الله علیہ نے فرمایا" ہمار سے سردارابراہیم بن ادھم تشریف لائے ہیں۔ امام کے شاگر ووں نے کہا کہ سلمانوں کے امام کی زبان پرفضول اور ناحق بات نہیں آسکتی ابراہیم کو بیسرداری کیسے لی؟ امام نے فرمایا" وہ ہروقت خداوند تعالی جل ذکرہ کی خدمت میں مشغول رہے ہیں اور ہم اوگ اینے جسموں کی خدمت میں گے

رہے ہیں اس لئے وہ ہمارے سردار بن گئے۔ اور اب اگر اہل زمانہ میں ہے بھن کے نزدیک گدڑی اور خرق بہننے ہے دنیوی جاہ و جمال مراد ہواوران کادل ظاہر حال کے موافق نہ ہوتا ہے۔ ای طرح پوری نہ ہوتا ہے۔ ای طرح پوری نہ ہوتا ہے۔ ای طرح پوری جماعتوں میں محقق کم لوگ ہی ہوتے ہیں لیکن سب کوان کے ساتھ ہی نبعت دی جاتی ہے کیونکہ وہ ایک چیز میں توصوفیوں سے مشابہت رکھتے ہیں ، اور رسول الشفائی کا فرمان ہے من تشبیه ، بقوم فہو عِنهم " (جس نے سی قوم کے ساتھ مشابہت اختیار کی وہ انہی میں سے ہے ) یعنی جوش کرداروا عقاد میں کی توم کے ساتھ مماثلت پیدا کرتا ہے وہ ای میں سے ہے ) یعنی جوش کرداروا عقاد میں کی توم کے ساتھ مماثلت پیدا کرتا ہے وہ ای دوم کے ساتھ مماثلت پیدا کرتا ہے وہ ای دوم کے ساتھ مماثلت پر پڑتی ہواور میں دوم کے کرداروا عقاد میں کی توم میں شار ہوتا ہے گئیں ایک گروہ کی تگاہ ان کے ظاہری معاطات اور رسم پر پڑتی ہواور دوم کے سے کہ دوم کے کردہ کی نگاہ ان کے متراور صفائی باطن کود کھی ہے۔

غرض صوفی کی صحبت کا ارادہ کرنے والے شخص کا حال چار باتوں سے باہر تہیں ہوتا۔ ایک گروہ کو صفائی باطن ، نورانیت ول یا کیز گی طبع اور اعتدال مزاج ان کے اسرار باطن کے ساتھ نظر آتا ہے چنا ٹچہ بیالوگ محققین کا ترج اور ان کی رفعت شاں کو دیکھتے ہیں اوراس بلند مقام کی عقیدت ان کے دامن گیر ہوجاتی ہے اور بصیرت باطن کی بنیاد پران کے ساتھ تعلق بیدا کرتے ہیں اور ان کے حال کا آغاز کشف احوال اور خواہش فنس سے مجرد ہونے اور فنس سے روگروانی کرنے ہے ہوتا ہے۔

دومرے گروہ کوان صوفیاء کرام کے ظاہر حال کے ساتھ جم کی درتی، دل کی پاکیزگی اور سکون اور سینے کی سلامتی جلوہ نمانظر آتی ہے۔ چنانچے ایسے لوگ ان کے شریعت پر عمل، تحفظ آ داب اسلام اور حسن معاملات کود کھتے ہیں اور ان کی صحبت اختیار کرنے کا ارادہ کرتے ہیں اور ان کی ابتدا مجاہدہ اور حسن معاملہ سے ہوتی ہے۔

تيسر يركروه كوانساني مروبت معده بمنشني اؤرحس اخلاق انن صوفياء كاسيرمك و

کرداری طرف متوجہ کرتے ہیں چنانچہ وہ لوگ ان صوفیاء کرام کی ظاہری زندگی کود کھتے ہیں کہ وہ لوگوں کے ساتھ عدہ سلوک بررگوں کی عزت و تکریم۔ چھوٹوں پر شفقت اور ہمسروں سے نیک معالمہ وغیرہ سے آراستہ اور دنیوی نعمتوں میں اضافہ کی طلب سے بے فکر اور قناعت پرخوش ہیں اور ان کی صحبت کا ارادہ کرتے اور طلب و نیا کی تکلیف اور کوشش کا طریقہ اینے آپ کوئیک بنالیتے ہیں۔

چوتھے گروہ کی حالت بہ ہے کہاس کے افراد طبیعت کی ستی اورنفس کی سرکشی میں مبتلا ہونے کے باوجود وسائل و ذرائع کے بغیر دنیوی سیادت کی طلب،فضلیت کے بغیر صدارت کا قصداورعلم کے بغیر خصوصی مقام کی جشوصوفیا کے احوال کی طرف متوجہ کرتی ہے اور بیسویتے ہوئے کہاس ظاہری حال کے علاوہ کوئی دوسرا کام ضروری نہیں صوفیاء کی صحبت کا ارادہ کرتے ہیں اور وہ صوفیائے کرام بھی ان کے ساتھ اپنے لطف وکرم اور نرمی کا برتاؤ کرتے اور مصالحت و درگز رہے کام لیتے ہوئے رندگی بسر کرتے ہیں حالا نکہ اس گروہ کے لوگوں کے دلوں میں حق بات میں ہے کچھ بھی نہیں ہوتا اوران کے جسموں میں طریقت کی طلب کے مجاہدے کا کوئی نشان نہیں ہوتا اور وہ جا ہتے ہیں کہ لوگٹ ان کا اس طرح احترام کریں جس طرح محقق صوفیوں کا کرتے ہیں اوران سے ای طرح مرعوب ہوں جس طرح خداوند تعالیٰ کےمقرب حضرات سے خوف کھاتے ہیں اورصوفیاء کرام کی صحبت وتعلق سے ان کی اصلاح کے بردے میں اپنی خرابیوں کو چھیا ناجا ہے ہیں اور ان کا سالباس زیب تن کر لیتے ہیں لیکن ان کا پہ بے ممل لباس ان کے جھوٹ اور فریب کاری برشور مجاتا ہے کہ بیہ حجوث کالباس اورحشر ونشر کے روز حسرت وغرور کی پوشاک ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ے۔مَثَلُ الَّذِيْنَ حُمِّلُوا التَّوُراةَ ثُمَ لَمُ يَحُمِلُوُهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ اَسُفَارًا بُخُسَ مَثَيْلُ الَقَوْمِ الَّذِيْنَ كَذَّبُو بَايَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِىَ الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ ط (جن لوگوں پر تورات ہوممل کرنے کا بارڈ الاُ گیا تھا بھروہ اس بارکونہ اٹھا سکے ان کی مثال اس

گدھے کی سے جو کتابیں اٹھائے ہوئے ہوتا ہے۔اس قوم کی مثال بہت بری ہے جنہوں نے اللہ کی آنچوں کی تکذیب کی اور اللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں کرتا ) اور اس ز مانہ میں اس گروہ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ پس تم پر لا زم ہے کہ جو کچھ تمہارے اختیار میں نہ ہواس کو حاصل کرنے کا قصد نہ کرد کیونکہ اگرتم ہزار باربھی طریقت کے قبول کرنے کے لئے کوشش كروتو طريقت ايك لحد كے لئے بھى تمہيں قبول نہيں كرے گى اس لئے كديد كام گدڑى يہننے سے نہیں عشق الٰہی میں جلنے سے ہوتا ہے۔ جب طریقت سے کی شخص کی آشنا ہو جائے تو اس کاامیراندلباس بھی گدڑی کی طرح ہوجاتا ہےاور جب کوئی طریقت سے بیگانہ ہوتا ہے تو اس کی گدڑی بھی بڑنخی کا رقعہ اور قیامت کے روز شقاوت کا فرمان ہو جاتی ہے۔ چنانچہ اس بزرگ پير سے لوگوں \_ في كما كيا ہے لا تسلبس المُوقَعَةَ قَال مِنُ النِفَاقِ اَنُ تَلبِسَ لِبَاس الفيتان وَلاَ تَدْخُلُ فِي خَمَلِ أَثْقَالِ الفُتُوةِ ''(آبِ لَدُرْي كُولُ بَيْنِ يَبْتِي؟ تو انہوں نے جواب دیا پیمنافقت ہے کہ تو جوائم دوں کا سالباس پہن لے لیکن جوانمر دی کی ذمہ دار یوں کا بوجھ اٹھانے کے لئے تیار نہ ہو ) کونکہ جوانم دی کی ذمہ داریوں کا بوجھ اٹھائے بغیر جوانمر دوں کالباس زیب تن کرنا منافقت ہے۔ پی اگر یہ فقیرانہ لباس اس لئے ہے کہ خدا تعالیٰ تجھ کو پہچان لے کہ تو اس کا خاص بندہ ہےتو اللہ تعالی تو بغیر لباس کے بھی تجھے بیجا نتا ہےاورا گریہاس لئے ہے کہ لوگوں پر ظاہر کرے کہ میں خاصان الٰہی میں سے ہوں تو ا گرتو واقعی اس کامقرب ہے تو یہ حالت ریا ہوگی اور اگرتو ایسانہیں ہے تو پھریہ حالت یقینا منافقت ہوگی اور بیراہ برصعوبت اور پرخطر ہےاوراہل حق اس چیز سے بالاتر ہیں کہلباس كة ربعة شهرت حاصل كرين-اكصَفَاءُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَىٰ إِنْعَامُ وَ إِكْوَامُ والصُّوفُ لِبَساسُ الأنْعَام (صفائي قلب الله تعالى كي طرف سے بندہ كے ساتھ انعام واكرام كامظهر ہے اور صوف جانوروں کالباس ہے ) کس ظاہری شکل وصورت ایک حیلہ ریا کاری ہے، کچھ لوگ ظاہری بناوٹ وآ رائنگی کو قرب الہی کے لئے حیلہ مجھتے ہیں اور صوفیا کالباس پہن کراس امید براینے ظاہر کوسنوار لیتے ہیں کہ لوگ انہیں بھی صوفیاء میں شار کریں۔اس طریقہ کے ۔ مشائخ نے اپنے مریدوں کو گدڑیوں سے زیب وزینت دینے کا تھم دیااورخود بھی ایسا ہی کیا ہے تا کہ مخلوق کے درمیان ممتاز ہو جائیں اورلوگ ان کے محافظ بن جائیں کہ اگرا یک قدم بھی شریعت وطریقت کےخلاف اٹھا کیں تو مخلوق کی شرم سے ایسانہ کرسکیں غرضیکہ گدڑی اولیاءاللد کی زینت ہے۔عوام اس عزیز اورخواص اس سے ذکیل ہوجاتے ہیں۔عوام کی عزت یوں کہ جب وہ گدڑی بہن لیتے ہیں تو لوگ ان کی عزت کرتے ہیں اورخواص کی ذلت اس طرح کہ جب وہ اسے زیب تن کر لیتے ہیں تو لوگ انہیں عوام کی نگاہوں ہے و يكية اوران يراس كى وجب طامت كرت ين - بس "السمر قَعَةُ لِبَاسُ النِعَم لِلْعُوامِ وَجَوْشن البَلاءِ للخواص الله الله الله الماليان اور تواص كے لئے آ ز مائٹوں کی زرہ بمتر ہے) ای کے تو جوام میں سے بہت سے لوگ بڑے بیقرار رہتے ہیں چتا نچہ جب ان کا ہاتھ کسی دوسرے کا م تک ہیں بہنچتا اور طلب جاہ کا کوئی اور ذریعین ہیں یاتے تو ای فقیرانہ گدڑی کے ذریعہ سرداری کی طلب کرتے ادراس کو دنیوی نعتوں کے جمع كرنے كے لئے سبب بناليتے ہيں۔ حالا تكه خاصان البي ريا كارى وسر دارى كورك كرنے كا تحم دیتے ذلت کوعزت پرتر جیج دیتے اورمصیبت کونعمت پراختیار کرنتے ہیں تا کہ ہے گدڑی ان کے لئے مصیبت اورعوام کے لئے نعمت بنے 'آلمر قَعَة. قمِيصُ الوَ فالاَهل الضفَاء وَمِسوبِسالُ السُسودِ لِاَهُل الْصُرُودِ "( گُذرُی اللصفائے لئے دفاکی ٹیص اوراہل خود کے لئے خوشی کا کرتہ ہے) کیونکہ اہل صفا اُسے بہن کر دونوں جہاں سے بے نیاز اور مرغوبات دنیا سے منقطع ہو جاتے اور اہل غرور اسے پہن کرحن سے حجاب میں اور اصلاح احوال ہے الگ ہوجاتے ہیں۔

الغرض گدر ی سب کے لئے بہتری کی علامت اور کامیابی کا سب ہے۔اس سےسب کی مراد حاصل ہوتی ہے اگر کسی کے لئے صفائی باطن کا ذریعہ کسی کے لئے دنیوی نعتوں کے حصول کا سبب کسی کے لئے حق ہے جاب کا ذریعہ اور کسی کے لئے قرب الہی کا پیکھونا ہے۔ ہیں امیدر کھتا ہوں کہ نیک صحبت اور آپس میں محبت کی وجہ سے سب ہی کا میاب ہوں گے کیونکہ رسول اللہ علیہ فرمان ہے 'من اَ حَبَ قَوْمًا فَھُو مِنھُم '' (جو کسی قوم ہوں گے کیونکہ رسول اللہ علیہ فرمان ہے 'اور قیامت کے روز ہرقوم کے دوست ان کے ساتھ اور ان کے حربت رکھے گا انہیں ہیں ہوں گے ۔ لیکن ضرورت اس بات کی ہے کہ تمہار اباطن حق کا طلب گار ہوا ان کے زمرے ہیں ہوں گے ۔ لیکن ضرورت اس بات کی ہے کہ تمہار اباطن حق کا طلب گار مواور رسومات سے اعراض کر ہے کیونکہ جوکوئی ظاہر پر ہی اکتفا کرتا ہے ہرگز حق تک رسائی موامل نہیں کرسکتا اور یہ بھی جان لوکہ آ دمیت کا وجو در ہو بیت کا حجاب ہے اور یہ جا بر احوال کی گردش اور مقامات فراہمیں ریاضت کے بغیر دو زمیس ہوسکتا اور اس کا کانام صفا ہے اور جس کی صفت فنا ہواس کے لئے کوئی لباس اختیار کرنا محال ہے اور تکلف سے زینت کرنا کوئی کی مفت فنا ہواس کے بونا طاہر ہوجائے اور اس کی طبیعت کی آ فت اور کمال نہیں ۔ پس جس شخص کا فائی الصف ہویا کوئی اور نام رکھ لواس کے زوید ونوں برابر ہیں۔ کرائی دور ہوجائے اور اس کی طبیعت کی آ فت اور کمال نہیں ۔ پس جس شخص کا فائی الصف ہویا کوئی اور نام رکھ لواس کے زوید ونوں برابر ہیں۔ خرابی دور ہوجائے تو اس کوسوئی کہویا کوئی اور نام رکھ لواس کے زوید کیا دونوں برابر ہیں۔

78

دوسرى فصل

کہ درولیش کے لئے کم از کم کس چیز کا ہونا ضروری ہے تا کہ و وفقر کا سزاوار قراریائے؟ فرمایا '' وہ تین ہیں کدان ہے کم نہ ہونا چاہئے (اول) یہ کہ چیتھڑ وں کوسیدھاسینا جانتا ہو، ( دوم ) تى بات سننے كى سمجھ ہو، (سوم) زمين برصح طريقے سے ياؤں ركھ سكے۔اس وقت درویشوں کا ایک گروہ میرے ساتھ موجودتھا۔ جب ہم واپس ہوئے اور دروازہ پر پہنچے توان میں ہے ہرایک اس میں کچھ تصرف (تاویل) کرر ہاتھا۔اور جاہلوں کی ایک جماعت کواس میں لالجے بیدا ہوااوروہ کہنے لگے کہ فقر صرف چیتھڑوں کوسیدھا سینے اور زمین پرپاؤں مارنے ( رقص کرنے ) کا ہی نام ہے۔ اور ہر مختص یہی سیحنے لگا کہ ہم طریقت کی باتیں سننا بھی جانے ہیںاورلیکن چونکہ میر<mark>اول ش</mark>نخ کی طرف متوجہ تھااس لئے ان کی بات زمین پر پھینکنا نہ عا ہا اور ان سے کہا کہ آئے ہم میں ہے ہر شخص اس قول کے معانی ہے متعلق کچھ بیان کرے۔ چنانچہ ہر خض نے اپنا اپنامنہ و میان کیا۔ جب میری باری آئی تو میں نے کہا ''چیتھڑے کا میچے سینامیہ ہے کہ اے فقر کے ساتھ سیاجائے نہ کہ ظاہری زینت وتر تیب کے ساتھ۔ جب تم بیوند کوفقر کے ساتھ سیو گے تو بظاہر ٹیڑ ھاتی کیوں نہ ہو ورست ہو گا۔ اور درست بات سننامیہ ہے کداسے حال کے ساتھ سنا جائے نہ کہ قال کے ساتھ اوراس میں حق و سچائی کے ساتھ تاویل کریں نہ کہ بیہودہ بات کے ساتھ اور اسے دل سے مجھیں نہ کے مقل کے ساتھ اور زمین پرسیدھایاؤں رکھنا یہ ہے کہ محبت الٰہی کے جذبہ میں سرشار ہو کر زمین پر یاؤں رکھا جائے نہ کہ ظاہر رسم اورلہو ولعب کے ساتھ۔ان میں سے ایک شخص نے جب سیہ بات شيخ الشائخ كے مامنے فقل كى توانہوں نے فرمايا''اَصَّابَ عَـلـى حَيَّى اللَّهُ ''(على نے درست کہااللہ اسے بھلائی دے ) پس اس گروہ صوفیا کے نزد کیک گدڑی بہننے سے مراد، ونیا کی محبت کم کرنا اور حق تعالی کے ساتھ سچافقر حاصل کرنا ہے اور سیحے آ ٹار میں آیا ہے کہ حضرت عیسیٰ ابن مریم سلام الله علیه جب آسان پر اٹھائے گئے اس وقت گدڑی ہی پہنے ہوئے تھے اور ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ میں نے ان کوصوف کی اس گدڑی کے ساتھ

خواب میں دیکھا کہ اس کے ہرچیتھڑے سے نور چھوٹنا ہے میں نے بوچھا اے سے علیہ السلام آب کے اس لباس پرینور کیسا ہے؟ تو فر مایا کہ بیمبر ہے اضطراب ومجبوری کے نور ہیں کہ ان میں سے ہر چیتھ امیں نے ایک مجوری اور ضرورت سے سیاتھا تو خداو ند تعالی نے میرے ول كوينيخ والى برتكليف كوايك نور بناديا ب\_اور نيز ميس في ابل ملامت ميس سايك بوڑھے کو ماور النہر میں دیکھا کہ جو چیزی آ دی کے کھانے اور سیننے کی ہیں ندوہ انہیں کھاتا ے نہ بہنتا ہے اور الی چیزیں اس کی خوراک تھیں جنہیں لوگ بھینک دیے تھے جیسے بوسیدہ سنری کژوا کدو (ورخراب شده گاجروغیره قتم کی اشیاءاور پوشاک ان چیتھڑوں کی بنا تا تھا جو رائے سے اٹھا کرانہیں دھوکرایک گدڑی کی صورت میں بنالیتا تھا۔اور میں نے سنا ہے کہ مروارو دمیں متاخرین اہل طریقت میں ہے بہت توی حال اور نیک سیرت ایک پیرتھا اس نے بہت سے روی چیتھڑ ہے اپنی ٹولی اور مصلے میں لگا رہے تھے کہ ان میں بچھونے بیجے وے رکھے تھے۔اورمیرے شخ رحمتہ اللہ علیہ فنے اکاون سال تک ایک ہی جبہ پہنے رکھاجس میں بے تکلف چیتھڑ وں کے پیوند لگاتے رہتے تھے اور پر اتی لوگوں کی حکایت میں''میں نے و یکھا ہے کہ 'ایک صاحب مشاہرہ اور دوسرا صاحب مجاہرہ درویش تھا۔ صاحب مشاہرہ دروکش نے تو بوری زندگی صرف وہی چیتھڑے ڑیب تن کئے جو درویشوں کے لباس سے ساع کی حالت میں بھٹ کر گرتے تھے اور صاحب مجاہدہ درولیش نے تمام عمر صرف انہی چیقروں کا لباس بہنا جو درویشوں کے استغفار کرنے کی حالت میں ان کے لباس سے پھٹ کر گرتے تھے۔حتی کہان کا ظاہری لباس ان کی باطنی سیرت کےمطابق ہوتا تھااورای کی تگہداشت کرنافقر کی حالت ہے۔اور شخ محدین صنیف رحت اللہ علیہ نے بیس سال تک ایک کھر دراناٹ یہنے رکھااور ہرسال میں جار چلے کھنیجتے تھے اور ہر چلہ میں علوم حقیقت کے مخفی رازوں ہے متعلق ایک کتاب تصنیف کرتے تھے۔اوران کے دور میں علاء طریقت و حقیقت کے محققین میں ہے ایک بزرگ تھے جو فاری لباس میں بیٹھے تھے لوگ انہیں محدین

زکریاً کے نام سے یادکرتے تھے وہ ہر گزگدڑی نہ پہنتے تھے۔لوگوں نے شیخ محمر حنیف رحمتہ اللہ علیہ سے دریافت کیا کہ گدڑی پہننے کی شرط کیا ہے اور اس کا پہنا کس کے لئے مسلم ہے؟ فرمایا ''گدڑی پہننے کی شرط وہی ہے جھے محمد بن زکر یا سفید بیرا بن میں بجالا رہے ہیں اور اس کا پہننا بھی انہی کے لئے سر اوار ہے۔

## تنيسرى فصل

گ**درژی علامت فقرنهیں : لیکن ا**س گروه کی اس عادت کوچھوڑ دیناا**بل طریقت** کی شرط نہیں اورصوفیاء جواس حال میں پٹم کالباس بہت کم پہنتے ہیں اس کی دووجوہ ہیں پہلی یہ ہے کہ جانوروں کے پاک و تایا کے جگہوں پر بیٹھنے کی دجہ ہے پٹنم نایا ک ہوجاتی ہے اور دوسری وجہ ہے کہ بدعاتو <sup>ل</sup>ے ایک گروہ نے کتم کے لباس کو اپنا شعار بنالیا ہے اور بدعاتو ل کے شعار کی مخالفت کرنا اگرخلاف سنت نہ ہوتو بہت ہی اچھا ہے لیکن گدڑی کے سینے میں تکلف اس لئے روار کھتے ہیں کہان (گدڑی پوش) صوفیا کا مقام مخلوق میں برا بزرگ ہاس لئے ہمخص نے اینے آپ کوان جیسا بنالیا ہے اور گدڑی کین کی ہے اور ان سے تاپیندیدہ افعال ظاہر ہوتے ہیں اور ان صوفیاء کو اپنے مخالفین کی صحبت محریج ہوتا ہے اس لئے انہوں نے اپنے لئے ایک ایبالباس پیند کرلیا ہے جھے ان کے سوا کوئی می ہی نہیں سکتا اور · اس کوایک دوسرے کی بیجیان کے لئے علامت بنالیا ہے۔ یہاں تک کدایک درویش کی بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوااورا پئی گدڑی میں ایک ٹکڑ اغلط خط میں لگارکھا تھااس بزرگ نے اس کوانی صحبت سے علیحدہ کر دیا۔اس کا مقصد یہ تھا کہ صوفیاء کوطبع ٹازک اور مزاج لطيف كي وجه ہے طبیعت كى كجي پيندنہيں آئي اور جس طرح ناموز ول شعرذ وق لطيف كو پيند

ل شریعت میں کئی اور ہے اصل چیز کوروائ ویتا بدعت کہلاتا ہے۔ عدیث پاک میں ہے۔ کسل محدثة بدعة و کسل بدعة ضلارلة و کُلِّ صَلالة في البنار الحديث (برنی ايجادشده چيز بدعت ہے۔ ہر بدعت مُراسی ہے اور ہر مُرابی ووزخ مِس جانے والی ہے۔)

نہیں آتا ای طرح ناموز وں فعل بھی طبع نازک کے لئے نا قابل قبول ہوتا ہے ادرصوفیا کے ا یک گروہ نے لباس کے وجود وعدم کا تکلف ہی نہیں کیا۔ اللہ تعالی نے انہیں گدڑی دی تو اسے پہن لیا۔ قباعنایت فرمائی تواسے زیب تن کرلیا اور اگر برہنہ چھوڑ اتو برہنہ رہ لیا اور میں علی بن عثان الجلاتی نے بھی کسی طریقہ کو پسند کمیا اور اینے بعض سفروں میں اسی پڑھمل کمیا ہے اور حکایات من آتا ہے احمد بن خفر و برحمت الله عليہ جب بايز يدرحت الله عليكي زيارت ك لئے آئے تو انہوں نے قبا بین رکھی تھی اور جب شاہ بن شجاع ابوحفص کی زیارت کے لئے تشريف لائے توانہوں نے بھی'' قبائی زیب تن کر رکھی تھی۔ تاہم بیان کامعین لباس نہ تھا کبھی بھی وہ عبا ( گدڑی ) بھی استعال فرمایا کرتے تھے ادر بھی پشیبنہ کا لباس یا سفید پیرابن بھی بہن لیا کر کیے تھے فرضیکہ جیسالباس میسرآتا بہن لیتے کیونکہ انسان کانفس جس چیز کا عادی ہواس چیز ہے اے الفت می ہو جاتی ہے اور جب کس چیز کی اسے عادت ہو جائے گویا طبیعت ٹانیہ بن جاتی ہے اس طرح وہ اس کے لئے حق سے تجاب بن جاتی ہے اس كَيْرَة بِغَبِرِينَكِينَةُ نِهِ ارشادفر مايا "خيسو النصيام صَومُ أفِ دانو د عليه السلام ''(بہترین روز ہ میرے بھائی داؤ دعلیہ السلام کاروز ہے صحابہ نے یو چھایارسول اللہ علیاتھ وه كس طرح بوتا تفا؟ فرمايا داؤ دعليه السلام ايك دن روزه ركھتے تصاور و وسر يدون افطار کرتے تھے تا کنفس کوندروزہ رکھنے کی عادت ہوندا فطار کرنے کی تا کدروزہ حق سے تجاب ندین جائے اوراس معاملہ میں ابوحامد دست روزی کا حال بالکل درست رہا ہے کہ ان کے مريد جب انبين كوكى لباس بينات تووه مين لية ليكن جب كى مريد كواس لباس كي حاجت ہوتی تو ان کی حالت'' فراغت'' (مشاہرہ حق میں حالت جذب ادر ونیا و مافیہا ہے فارغ ہونے ) کا انتظار کرتے جب ان ہریہ حالت طاری ہو جاتی تو مرید وہ لباس ان سے اتار ليت آب نه يهنان والے سے كہتے كه كوں بهنار باب اور نه عى اتار نے والے سے كہتے کہ کیوں اتار ہے ہواور جارے اس زمانے میں بھی غزنی میں ایک بزرگ ہیں (اللہ اس

شہر کومحفوظ رکھے )ان کالقب لویدرحمتہ اللہ علیہ ہے وہ لباس <u>یمن</u>نے میں اپنی پسندیا امتیاز کو جائز نہیں سیجھتے اور اس مقام میں وہ بالکل درست عمل کرتے ہیں۔ باقی یہ بات کہ ان صوفیا کے کپڑے اکثر نیلے رنگ کے ہوتے ہیں تو اس کا سبب سے بے کہ ان لوگوں نے اپنے طریق کی بنیادسپر وسیاحت پررکھی ہےاورسفیدلباس سفر میں اپنی حالت پرنہیں رہتااوراس کا دھونا بھی انتہائی دشوار ہوتا ہےاور ہرشخص اس کی لالجے بھی کرسکتا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ نیلا لباس اہل ماتم ومصیبت کی علامت اورغمز د ولوگوں کالباس ہےاور دنیا محنت کا گھر ،مصیبت کا پر د ہ سراغم کامرکز ،جدائی کی جھونیر ی اور آنر اکش کا گہوارہ ہے چنا نجہ جب حق کے متلاثی لوگوں نے دنیا میں اپنا دلی مقصور تندو یکھا تو نیلالباس زیب تن کرلیا اور وصال محبوب کےسوگ میں بیٹھ گئے اورایک دوسرے گروہ نے اپنے عمل میں کوتا ہی۔اینے دل میں خرا بی اور زیانے میں تضيع اوقات کےعلاوہ جب پچھ نہ دیکھا تو نیلا لباس اختیار کرلیا کہ مقصود کا فوت ہو جاتا موت ہے بھی زیادہ بخت ہوتا ہے۔ کسی نے البیع کزیز کی موت پر نیلالباس پہنا تو کسی نے مقصد کے فوت ہو جانے پر نیلالباس پہن لیا ..... اور علم کے ایک جھوٹے مدی نے ایک ورولیش سے کہا کہ تونے یہ نیلالباس کیوں پہن رکھا ہے؟ اس نے جواب دیا'' بیغمبر علاقہ سے تمن چیزیں دنیا میں باقی رہی ہیں۔افقر،۲علم اورشمشیر ملوار بادشاہوں نے حاصل کی لیکن اس کوموقعہ پراستعمال نہ کیا علم علماء نے اختیار کیالیکن صرف اس کے حصول یری اکتفاکیا (عمل نه کیا) اورفقر فقراء کی جماعت نے اختیار کیا۔اوراے دولت جمع کرنے کاذر بعہ بنالیا۔ میں نے ان تینوں گروہوں کی مصیبت پر نیلالباس کین لیا ہے۔ اور حضرت مرتعش رحمته الله عليه كے بارے ميں آتا ہے كرآپ بغداد كے ايك محلے سے گزرر ہے تھے کہ آپ کو پیاس محسوس ہوئی ایک دروازے پر آ کریانی مانگا تو ایک لڑ کی یانی کا کوزہ لے کر باہر آئی آ ب نے یانی لے کرپیا۔ پھراچا تک اس کے چیرے کو و یکھا تو دل ساقی کے جمال کا شکار ہو گیا۔ آپ نے وہیں ڈیرا لگا دیاحتی کہ جب اس گھر کا مالك آياتو آپ نے اے كہا۔اے جناب! ميراول يانى يينے كو جا بنا تھا جھے آپ كے گھر ک ایک لڑی نے مانی پلایا اور میرا ول لے گئی۔ اس نے کہا''وہ میری بیٹی ہے میں اس کو آپ کی زوجیت میں وے دیتا ہوں۔ حضرت مرتقش بڑی مسرت کے ساتھ گھر میں واخل ہوئے اور نکاح کرلیا۔ بیگھر کامالک بغداد کے دولت مندول میں سے تھا۔ آ ب کوحمام میں بھیجا · اور گدڑی اتر وا کیج مده لباس پہنایا۔ جب راث ہوئی حضرت مرتعث ؓ اپنے اور ادومعموالات ادا كرنے كے لئے نماز ميں كھڑ ہے ہوئے اور خلوت ميں مشغول عبادت ہوئے تو اى دوران آپ نے شور محانا شروع کردیا کہ کھ اُوا مُرقعسی "(میری گدڑی لاؤ) لوگوں نے بوچھا کیا ہوا؟ آپؓ نے کہا ' بخیب سے میرے ول میں بیآ واز آئی کہتم نے ایک نگاہ ہمارے غیرکو د یکھا تو ہم نے نیکی کا کبار اور گدڑی تمہارے ظاہر سے چیس کی اب اگر دوسری نظر ہمارے غیر برڈالے گا تو تمہارے ول ہے محبت کالباس بھی اتارلیں گے۔جس لباس کے بیننے سے اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی اوراولیا واللہ کے ساتھ مناسبت پیدا کرنی مقصود ہوتو اگراس کے حقوق و آ داب وطحوظ خاطر رکھ کر زندگی بسر کرسکتا ہے تو تختے وہ لباس پہننا مبارک ہو۔ ورنہ اینے دین وایمان کی حفاظت کرنی چاہے اور اولیاء کے لبان میں خیانت روانہ دکھنی چاہئے کیونکہ سیامسلمان کسی دومرے دعوے کے بغیراس ولی ہے بہتر ہے جوولانے کا جھوٹا ہدعی ہو۔ بہر حال گذری کا پہنا دوگر وہوں کے لئے درست ہے ایک تو دنیا سے تعلقات منقطع کرنے والوں کے لئے اور دوسرا مشا قان دیدار البی کے لئے .....اور مشائخ طریقت کی عادت کچھ یوں رہی ہے کہ جب کوئی مرید دنیوی تعلقات چھوڑ کران کی طرف متوجہ ہوتا ہے تواس کو تمین سال میں تین باتوں کی تعلیم دیتے ہیں اگر و واس بات کو قبول کر لیتا ہے تواہے مریدی کے لئے قبول فرمالیتے ورنہ کہ دیتے کہ طریقت اس چیز کو قبول نہیں کرتی ہےوہ تین چیزیں پیر ہیں پہلے سال خدمت خلق، دوسرے سال خدمت حق ، اور تیسرے سال اینے دل کی محرانی .... اور خدمت خلق وہ اس وقت کرسکتا ہے کہ اپنے آپ کو خادموں

اور پوری مخلوق کو خدوموں کے درجہ میں رکھے۔ یعنی کسی امتیاز کے بغیر سب کواپنی ذات سے بہتر جانے اور سب کی خدمت کو اپنے اوپر واجب سمجھے نداس طرخ کہ خدمت کر سے اور ا پنے آپ کواس خدمت میں مخدوموں پرفضیلت دے کیونکہ یہ بات ایک کھلا نقصان واضح عیب اور زبانہ کی تمام آفتوں میں سے بوی آفت ہے .... اور حق تعالیٰ کی خدمت اس وفت كرسكناً ہے كه اپنى دنيا و آخرت كى تمام لذتوں كومنقطع كرد مے اور محض حق تعالى كى خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اس کی پرستش کرے کیونکہ اگر آ دمی اللہ تعالی ہے کسی اور چیز کے حصول کے لئے اس کی عبادت کرتا ہے تو در حقیقت وہ اپنی بی عبادت کرتا ہے نہ کہ خدا تعالیٰ کی .....اورائی ول کی مرانی اس وقت کرسکتا ہے کہا ہے دل کوصرف حق تعالیٰ کی ذات ہے وابستہ رکھے، اللہ تعالی کی محبت کے سامنے دنیا کے تمام تفکرات کو ول سے دور کرے اور دل کوغفلت ومعصیت کے مواقع ہے محفوظ رکھے۔ جب بیتنوں شرطیں کی مرید میں بائی جائیں تو پھر ہی گدڑی کا پہننا حقیقی طور پر مسلم ہوتا ہے نہ کی مض تقلید کے طور پر ..... لیکن مرید کو گدڑی بہنانے والا (مرشد) ایسامتقیم الحال ہونا جائے جوطریقت کے تمام نشيب وفراز طے كر چكا ہو،احوال طريقت كا ذوق جكھ چكا ہو باعمال شريعت كا مزہ حاصل كئے ہوئے اور جلال خداوندى كاغلبه اور جمال حق كالطف ديكھے ہوئے ہوئے اور بيجى ضرورى ہے کہ وہ اپنے مرید کے حال پرمطلع ہو کہ انجام کاروہ کس مقام تک رسائی حاصل کرے گا۔ والیس لوث آنے والوں میں سے جو گا۔ ما رستہ میں بی تھم جانے والوں میں سے ہو گایا منزل مقصود سے ہمکنار ہونے والول میں سے ہوگا۔ چنانچدا گراہے معلوم ہوجائے کہ بیہ مریدطریقت کےسفریرراہ ہے ہی واپس لوٹ آئے گا تو اسے صاف کہہ دے کہ وہ اس کو شروع ہی نہ کر ہے اوراگر وہ راہ میں ہی تھر جائے تو اٹے آگے بڑھنے کا تھم دے اوراگروہ منزل تک بہنے جائے تو اس کی تربیت و پرورش کرے اور طریق کے مشائخ دلوں کے طبیب ہوتے ہیں اگر طبیب مریض کی بیاری سے واقف ہی نہ ہو سکے تو بیار کوایے (غلط) علاج

ے ہلاک کردے گااس لئے کہ وہ اس کی پرورش نہیں کرسکتا اور اس کے خطرہ کے مقام ہے واقف نہیں اور اس کی دوا۔ وغذااس کی بہاری کے خلاف تجویز کرتا ہے اور رسول اللہ علیہ کا ارشادے 'اَلشَّيْخ' فِي قَوْمِه كَا النبَي فِي أُمِته " (شَّخَ إِنِي تُوم مِن اس طرح بوتا ہے جیسے نی اپنی امت میں ) پس انبیاء کرام لوگوں کوبصیرت باطن ہے اور ہرخفس کوایے اینے درہے میں رکھتے ہوئے حق تعالی کی طرف دعوت دیتے ہیں ای طرح شیخ کو بھی پوری باطنی بصیرت کے ساتھا ہے مریدوں کی تربیت کرنی جاہئے اور ہرایک کواس ( کی طبیعت ) کے موافق دوا ادر غذا ديني چاہئے۔ تا كه دعوت الى الحق كا مقصد حاصل ہو۔ يس جب كوئي ولایت خداوندی کے کمال تک پہنچا ہوا مرشد اپنے مرید کوان تین سالوں کی تربیت اور ر یاضت دمجامدہ کے بعد گدڑی بہنائے تو جائز ہے۔ اور گدڑی بہننے کی شرط وہی ہے جوکفن یہننے کی شرط ہے کہ جب زندگی کی لذتوں ہے امید منقطع کرے اور دل کوضروریات زندگی ے پاک کر لے اور اپنی تمام عمر خدمت جن کے لئے وقف کر دیے اور خواہش نفس ہے بوری طرح بیزار ہواس وقت مرشداس کو گدڑی جیسی خلعت پینا کرعزت بخشے اور وہ مرید اس کے حق پر قائم رہےاوراس کاحق ادا کرنے کی پوری سی کرےاورا پی خواہشات کواہے او رحرام کرے گدڑی ہے متعلق بزرگوں نے بہت سے اشار النے بیان فرمائے ہیں۔ شیخ ابومعمراصفهانی رحت الله علیہ نے اس بارے میں ایک کتاب کسی ہے لیکن عام صوفی لوگ اس بارے میں بڑا مبالغہ کرتے ہیں۔ تاہم اس کتاب ہے اقوال نقل کرنے کا ہماراارادہ نہیں بلکہ ہمیں تو طریقت کے مشکل مسائل کو کھولنا ہے اور گدڑی کے بارے میں بہترین اشارات سے بیں کدگرزی کا گلاصرے۔اس کی دوآستینس خوف ورجاہے۔ دو تریزیں قبض وبسط ہے کمرنفس کی مخالفت ہے اس کی دونوں کر سیاں یقین کی صحت ہے اور اس کی فرا ویز اخلاص سے بنی ہونی جائیں۔ اور اس نے بھی بہتر ابتارات یہ ہیں کہ ''گرڑی کا گلا' اہل دنیا کی محبت کے فتا ہوجانے ہے دونوں آستینیں نفس کی حفاظت اور دل

ک عصمت سے دونوں تزویر نیں فقر و برگزیدگی سے۔اس کی کمر۔مشاہدہ حق میں محو ہو جانے سے اور کری بارگاہ خداوندی میں اطمینان پانے سے اور اس کی فرادیز حق تعالیٰ کے مقام وصال میں قرار یکڑنے سے بی ہونی جائے۔

جب باطن کے لئے تونے اس طرح کی گدری تیار کر کی تواہیے طاہری وجود کے لے بھی ایک گدڑی بنالینی جاہے ،اور میری اس بارے میں ایک متنقل کتاب ہے جس کا نام المرار الخرق والموتات ہے ہرمرید کے پاس اس کا ایک نسخہ ہوتا جائے لیکن مرید نے جب بیرگدڑی بہن لی تو اگرغلبہ حال کے وقت اس گدڑی کو بھاڑ ڈالے تو وہ معذور ہے اور اس کاعذر قابل تسلیم ہے اور اگرایئے اختیار اور شرائط طریقت کو جانتے ہوئے اس کو پھاڑ ڈالے تواس کے لئے گدڑی رکھنا تناسب نہیں اورا گرر کھے گا تو پیھی زمانے کے دوسرے گدڑی پوشوں کی طرح کا ایک ہوگا جہان میں ہے ہوگا تو باطن ( کی صفائی ) کے بغیر صرف ظاہر پراکتفا کرنے والا ہوگا۔اس معنی کی حیقت یہ ہے کہان بزرگوں کے لباس ما زنے میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ جب ایک مقام سے دوسرے مقام کی طرف ان کا انتقال ہوتا ہے تواس مقام کے حصول پرشکریہ کے طور پرائی لیاس سے باہر آتے ہیں گدڑی کے سواد وسرے کیڑے صرف ایک مقام کالباس ہوتے ہیں اور کوری طریقت کے تمام مقامات کے لئے مکمل لباس ہے گویا کہ گدڑی طریقت فقراور صفوت کے جملہ مقامات کا ایک جامع لباس ہے اور ان تمام مقامات سے باہر نکلتا ال سب مقامات سے بیزاری طاہر كرنے كے مترادف ہے اگر چداس مئلہ كے بيان كرنے كابيمقام نہيں كيونكه اس كوخر قداور كشف حجاب السماع كے باب ميں بيان كرنا ميائے \_ پھر بھى يہاں اتنا شارہ اس لئے كر دیا ہے تا کہ پہلطیفہ فوت ندہوجائے۔انشاءاللہ اپنے مقام براس کی پوری تفصیل بیان کریں گے۔اورمشائخ طریقت نے بیمجی فرمایا ہے کہ گدڑی پہنا نے والے (مرشد) میں حقیقت و طریقت کی آئی قوت ہونی چاہئے کہ جب وہ طریقت سے بیگا نیخفس کو شفقت کی نگاہ ہے دیکھے و دہ طریقت ہے آشا ہو جائے اور اگروہ کی گنہگار کوگدڑی پہنا دی و وہ اولیاء میں سے ہو جائے۔ ایک دفعہ میں اپ شخ کے ہمراہ آ ذریجان کے ایک شہر میں جارہا تھا کہ دو تین گدڑی پوشوں کودیکھاوہ گندم کے ڈھر پر کھڑے تھانہوں نے اپنی گدڑیوں کے پلے بچھا دیے تو کسان نے ان میں بچھ غلہ ڈال دیا۔ شخ نے ان کی طرف توجہ کی اور بی آیت پڑھی 'اُولئینک اللّٰیونُ السُّتووُ الصَّللَة بِالْهُدای فَمَا رَبِحَتُ قِبْحَارَتُهُمُ وَمَا کَانُوا کُمُونِ 'وَلِیْنِکَ اللّٰیونِ السُّتووُ الصَّللَة بِالْهُدای فَمَا رَبِحَتُ قِبْحَارَتُهُمُ وَمَا کَانُوا کُمُنَا وَلَیْنِ ''(بہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے ہدایت کے بدلے میں گراہی کوٹر یولیا۔ پس ان کی تجارت نے ان کوکوئی نفع نددیا اور وہ ہدایت پانے والے نہ تھے) میں نے بوچھا اے شخ کی تجارت نے ان کو وہ کہ اس مصیبت میں جتمال اور گلوق کے سامن دلیل ہوئے ہیں؟ یوگ کس بے ترمی کی وجہ سے اس مصیبت میں جتمال ورگلوق کے سامن دلیل ہوئے ہیں؟ انہوں نے فرمایا ان کے پیروں کو زیادہ سے زیادہ مرید ترمی ہے بہتر نہیں ہوتی اور امور شریعت کو بیش کی دولت جمع کرنے کی اور کوئی حرص دوسری حرص ہے بہتر نہیں ہوتی اور امور شریعت کو بیش نظرر کے بغیر دعوت دینا ہے نفس کی خواہشات کی پرورش کرنا ہے۔

حفرت جنیدر حمت الله علیہ سے دوای کے کہ میں نے باب الطلق کے بازار میں ایک انتہائی خوبصورت یہودی کو ویکھا میں نے کہ ا' آھے بار خدایا''اس کو میر سے کام میں لے آکہ تونے اسے کتنا صاحب جمال پیدا کیا ہے'' ابھی بچھ مدت بی گذری تھی کہ وہ یہودی میر سے پاس آیا اور کہنے لگا! یا شخ اکلہ شہادت بچھ پر پیش سیح چنانچہ وہ مسلمان ہوگیا اوراس کا شارا اولیاء الله میں ہوا ہ اور شخ ابوعلی سینار حمتہ الله علیہ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ گدڑی بہننا کس کے لئے جائز ہے؟ آپ نے فر مایا اس شخص کے لئے جو حکومت الہیں کہ گدڑی بہننا کس کے لئے جائز ہے؟ آپ نے فر مایا اس شخص کے لئے جو حکومت الہیں کے اسرار سے واقف ہو چنانچہ الله تعالیٰ کے احکام واحوال میں سے دنیا میں جو چیز بھی جاری ہوتی ہوتی ہوتی کا شعار کے موالی کی علامت اور فقراء واہل تھوف کا لباس ہے اور فقر وصفوت سے متعلق اس سے نیک لوگوں کی علامت اور فقراء واہل تھوف کا لباس ہے اور فقر وصفوت سے متعلق اس سے بہلے بیان ہو چکا ہے۔ اگر کوئی شخص اولیاء الله کے لباس کو دنیوی دولت جمع کرنے کا ذریعہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ اگر کوئی شخص اولیاء الله کے لباس کو دنیوی دولت جمع کرنے کا ذریعہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ اگر کوئی شخص اولیاء الله کے لباس کو دنیوی دولت جمع کرنے کا ذریعہ



#### يانجوان باب

## فقروصفت ميں اختلاف

فقر وصفوت کی تفصیل میں علماء طریقت کا اختلاف ہے۔ ایک گروہ کے نز دیک فقرصفوت ہے انضل ہے اور دوسرے گروہ کے نز دیکے صفوت ، فقرے انصل ہے ، جولوگ فقر کوصفوت پرفضیات ویتے ہیں ان کا کہنا ہے کفقر الله تعالی کے ماسوی ہرچیز کے فنااور ماسوی الله انقطاع كانام باورمفوت اس كمقامات يس سايك مقام ب جب فناحاصل ہوگئ تو مقامات سے ناپود ہو گئے اور بیرمسئلہ بھی فقر وغناء کی طرح ہے اور ان کے متعلق اس ے پہلے گفتگو گزرچکی ہے اور جولوگ صفوت کوفقر ہے اعلی سمجھتے ہیں ان کا کہنا ہیہ ہے کہفقر ایک موجود چیز ہے جس کا نام رکھا جا سکتا ہے اور صفوت تمام موجودات سے تعلق منقطع ہو جانے کو کہتے ہیں اور جملہ موجودات ہے انقطاع میں فنا ہے اور فقر میں بتا پس فقر اولیا اللہ کے مقامات میں ہے ایک مقام ہوا اور صفوت ان کے کمالات میں سے ایک کمال۔ اور اس زمانہ میں اس کے متعلق کافی طویل بحثیں ہو چکی ہیں اور ہر مختص اس میں عجیب عجیب تاویلیں کرتا اور ایک دوسرے کے سامنے نادر اتوال پیش کرنا ہے۔ فقر دسفوت کی تفصیل میں واقع اختلاف تمام کا تمام صرف لفظی اختلاف ہے۔ حالانکہ مشاکخ متفق میں کی محض عبارت نہ فقر ہے اور نصفوت پس ان لوگوں نے محض عبارت کوایک مذہب بنالیا ہے اور طبیعت کومعانی کے ادراک سے خالی کرلیا ہے اور حق کی بات کو پنچے بھینک کرخواہش نفس کی نفی کوففی میں اور اس کے اثبات کوا ثبات میں سمجھ لیا ہے۔ پس اپنی نفسانی خواہش کے قیام کی وجہ ہے وہ خودہی موجود ومفقو داورمنفی و مثبت ہیں۔طریقت حجو ٹے مدعیوں کی اس طرح کی واہیات باتوں ہے یا کہ ہےالغرض اولیاءاس بلندمقام پر پہنچ جاتے ہیں کہ جہاں کوئی مقام باقی نہیں رہتا بلك جمله ورجات ومقامات فاني موجات جي حي كه عبارات اين معاني بيان كرنے سے عاجز آ جاتی ہیں اس طرح وہاں۔ بینا۔ ذوق ،طمع قوت ، ہوشیاری اور بےخودی کوئی چیز بھی باقی نہیں رہتی۔اس وقت وہ ایسے نام کے متلاثی ہوتے ہیں جس سے وہ ان معانی کو بیان کر عمیں جونہ تو کسی اسم کے تحت آئے ہیں نہ کسی صفت کے تحت ۔ اس وقت ہر مخص اس نام کوان معانی یر چیاں کرتا ہے جواس کے نز دیک باعظمت ہو۔لہدا وہاں نقذیم دتا خیر جائز نہیں ہوتی کہ کوئی کہد سکے کہ بیمقدم ہے یاوہ مقدم ہے کیونکہ مقدم وموخر ہونا توان اشیاء میں ہوتا ہے جن کا کوئی نام ہو۔ پس ایک گروہ کے دل برفقر کا نام برعظمت تھا تو انہیں میں مقدم معلوم ہوا کیونکہ اس نام کے ساتھ ان کاتعلق تواضع وانکساری کی وجہ سے تھا اور دوسر ہے گروہ کے لئے صفوت کا نام زیادہ مقدم دکھائی دیتا ہے اور ان کے دل پر اس کی عظمت زیادہ ہے کیونکہ ہیہ و نیوی، نفسانی آلائشوں اور خرابیوں کوفنا کرنے کا آئینہ دار ہے ..... اور ان کی مرادان دونوں نامول سے اس معنی کی علامت ظام رکھتا ہے جس کے بیان کرنے سے عبارت قاصر ہے جی کہ ایک دوسرے کے ساتھ اس کے بار کے میں اشاروں سے بات کرتے ہیں۔اورانہوں نے تمام علامتوں کے ساتھوا بی ذات کا کشف کیا ہاں گروہ نے اس کے پارہے میں کوئی اختلاف نہیں کیا کر حقیقت تصوف کوفقر ہے تعبیر کیا جا کے معفوت ہے ڈالیتہ اہل عیارت اوراہل زبان ولغت نے اس کےمعانی کی حقیقت سے بے خبر ہوئے ہوئے حض عیارت میں کلام کیااورای میں الجھ کررہ گئے اور ان دو تا موں میں سے ایک کومقدم اور وسرے کوموٹر کیا حالانکه بیدونوں تول محض عبارت (لفظی ) ہی تھے ۔۔۔۔ پس اولیاء کا گروہ تو معانی کی تحقیق کی طرف گیا اور بیابل افت صرف عیارت کے اندھیرے میں ہی کھوکررہ گئے۔ بیر جال جب سن شخص کوتصوف کی حقیقت حاصل ہو جائے اور وہ اس کواینے دل کی توجہ کا مرکز بنا لے تو اسے فقیر کہیں یا صوفی ۔ بدونوں اس حقیقت کے اضطراری فام ہیں۔ جواہم کے تحف نہیں آسكى ....اورىداختلاف حضرت الوالحن منون رجتدالله عليه كدوت سے چلاآ تا ہے كدوه جب کشف کی الی حالت میں ہوتے جو بقا کے ساتھ تعلق رکھتی ہے تو فقر کوصفوت پر مقدم رکھتے اور جب مشاہرہ کے اس مقام میں ہوتے جس کا تعلق فنا کے ساتھ ہے تو صفوت کوفقریر

ترجح ديے۔اس وقت ارباب معانی ان سے بوچھے كرآ باليا كيوں كرتے ہيں؟ توآب جواب دیتے کہ جب طبیعت کوفایس بوراتنزل اور بقا کی طرف کال بلندی حاصل ہوتی ہے توہیں صفوت کوفقر پر مقدم رکھتا ہوں اور جیب میں ایسے مقام میں ہوتا ہوں جس کا تعلق بقا کے ساتحه بوتاب توصفوت برفقر كومقدم ركحتابول كيوتكه فقربقا كانام ببادرصفوت فناكا \_ كوياميل ا بنی ذات سے فتا اور بقا کاد کھنااس طرح فانی کردیتا ہوں کہ میری طبیعت فتا ہے بھی فانی ہو جائے اور بقا سے بھی فانی ہوجائے۔ یہ بات عبارت کے اعتبار سے تو بہت اچھی ہے لیکن در حقیقت نندفنا کوفتاہے اور ند بقا کوفتاہے کیونکہ جو باتی بالاخرفتا ہونے والا ہے وہ خود خالی ہے اور جو قانی انجام کار باقی رہنے والا ہے وہ خود باقی ہے اور فنا ایک ایساسم ہے جس میں مبالغہ محال ہے۔ کیونکدا گرکوئی یوں سے دفنا فنا ہوجاتی ہوتو پیاب ای معنی کے وجود کے اثر کی فنی ٔ ہمں مبالغہ ہے کیونکہ فنامیں جب تک وئی اثر موجود رہتا ہے اس وقت تک وہ بھی فنانہیں ہوتا۔ اور جسب فنائے کلی حاصل ہوجائے تو فنا کی فنا ایک ایک مجمل ادر بے معنی عبارت ہے جس میں تعب كيموا كونبيس اور بحث وتحيص كروقت رعبارت الل لغت كي فضول باتين بين ـ اگر چاتی کتاب "فاوبقا" میں ہم نے بھی ای انداز میں پھیکھا ہے کین وہ بچینے اورا حوال کی تیزی کی وجہ سے ہوا ہے۔ تا ہم انشاء اللہ اس كتاب ميں يوري احتياط كے ساتھاس كے احكام بیان کریں گے۔علم طریقت میں فقرا ورصفوت کا فرق یبی ہے جو بیان ہو چکالیکن دنیا کے معاملات میں دنیا سے علیحد گی اور اس سے خالی ہاتھ ہونے کے لحاظ سے صفوت اور فقر بالکل مخلف چیزیں ہیں اوراس کی حقیقت محتاجی اور مسکینی کی طرف رجوع کرتی ہے اور مشاکح طریقت کی ایک جماعت کہتی ہے کہ فقیر (محاج) مسکین ہے بہتر ہے کیونکہ اللہ عز وجل کا فَرْمَانِ ہے۔''الَصَّـدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُو فِي سَبِيلُ اللَّهِ لا يَسْتَطِيْعُونَ. صَوبًا فِي الْإرْصِ "(صدقات ال فقراكاحق بين جوالله كيراه بين روك ديري كي ين كه معاش کے لئے زمین میں چل پھرنہیں سکتے )اس لئے کمسکین تووہ ہوتا ہے جس کے پاس

تھوڑ ابہت سامان موجود ہواور فقیروہ ہے جس نے اسباب معیشت کو بالکل ہی ترک کر دیا ہو۔ يس فقرعزت باورمكنت ذلت باوراسباب معيشت ركض والاطريقت ميس ذليل موتا ے-كيونكر يَغِمبر عَلِيَّة كاار شادے "كغس عَبُدَ الدُنيَا وَتَعسَ عبدالورهَم وَتَعُسَ عَبدالحَميصَةِ والصطيقَةِ "(بلاكت بودنياك غلام كور بلاك بوبنده ورايم كور بلاكت بو بندہ دنیار کو ہلاکت ہوسیاہ لباس والے کو اور پھٹے لباس کے بندہ کو) اور اسباب معیشت کا تارك عزيز ہوتا ہے كيونكه اسباب معيشت والے كااعتاد اسباب معيشت ير ہوتا ہے اور تارك اسباب معیشت کا اعماد الله تعالیٰ کی ذات پر ہوتا ہے اور ایک گروہ کا کہنا یہ ہے کہ سکین فقیر مِسْكِيناً وَّاحُشُرنِي فِي زُمُرُةِ العساكين "(اكالله! مِحَصَّكِيني كَامالت مِس زُنده رَهَ ادر مکینی کی حالت میں موت دے اور قامت کے روز مسکینوں کے زمرے میں مجھے اٹھا) پنیبرالی نے جب مکین کو یاد کیا تو پہ کہا کہ بیٹرے رب مجھے موت اور زندگی مسکینوں کی ىءطافرمااورجب فقر كاذكركيا توفر مايا' وَالمفقَّه أَنْ يَكُون كُفُواً ''(فقراس بات ك قریب ہے کہ تفرہ وجائے )اس سبب کی وجہ سے نقروہ ہے جواسباب معیشت سے تعلق رکھتا مواور مکین وہ ہے جواسباب معیشت سے بالکل تعلق ندر کھتا ہواور شریعیت میں فقہا کے ایک گروہ کے نز دیک مکین صاحب بلغہ (زادراہ سامان) اور فقیر بالکل بے سروسامان ہوتا ہے۔ اور دوسر ے گروہ کے نزدیک فقیرصا حب بلغہ اور مکین بے سازوسا مان ہوتا ہے ہی اس جگہ الل مقامات مسكين كومغي كہتے جي اور به اختلاف فقهاء (الله ان سے رامني مو) كے اختلاف ہے قریب ہے جس کے نزویک فقیر بے سامان اور مکین صاحب سامان ہے اس کے نزویک فقرصفوت ہےزیادہ افضل ہوگا اورجس کے نزدیک مکین مجرد اور فقیرصاحب بلغہ ہے اس كنزديك صفوت فقرب بهتر موكى برجن صوفياء كفقر ومغوت كدرميان مخقراً اختلاف! والتداعلم بالصواب\_

<u>چھٹاباب</u>

### ملامت كابيان

حقیقت ملامت: مشائخ طریقت کے ایک گروہ نے بلامت کاطریق اختیار کیا ہے۔ اور ملامت کواخلاص محبت میں بڑاا تر اور پوراعمل دخل حاصل ہےاور حق دالے پوری و نیامیں مخلوق کی ملامت کے ساتھ خاص ہیں خصوصاً اس امت کے بزرگ اور رسول اللہ عظام کے جو حق والوں کے مقتدا اور امام اور محیان البی کے پیٹر و تھے۔ جب تک ان ہر برھان حق (نبوت) کاظہور نہ ہوا تھا اور وی الٰہی کی ابتدا نہ ہوئی تھی۔تمام لوگوں کے نزدیک آپ بزرگ ادر نیک نام م سے کیکن جب اللہ تعالیٰ نے آپ کو دوتی کی خلعت (نبوت) سے سر فراز فرمایا تو خلق نے آپ پرزمان ملامت دراز کی۔ ایک گروہ نے کہا کہ آپ کا بن (نجومی جوتشی) ہیں ایک گروہ نے کہا آ کے شاعر ہیں ۔ کسی گروہ نے کہاوہ دیوانہ ہےاورایک گروہ نے کہا کہ دہ جھوٹا ہے وغیرہ وغیرہ ۔اورالتی تعالیٰ نے مومنوں کی تعریف میں کہاہے کہ وه ملامت كرنے والوں كى ملامت سے نہيں ڈرتے چنانج ارشاد ہے 'وَ لا يَحَسافُونَ لَوُمَةَ لَائِسَهُ ذَالِكَ فَيضُسلُ اللَّهِ يُوتِيُهِ مَنُ يَّشَاءُ وَاللَّهُ وَأَسِحٌ عَلِيْمٌ " "(اوروه لمامت کرنے والوں کی ملامت ہے نہیں ڈرتے بیاللہ کافضل ہے جس کو علیاتا ہے عطا کرتا ہے اور الله برى وسعت والاسب بجھ جانے دالا ہے ) اور اللہ تعالیٰ كى سنت اى طرح چلى آئى ہے کہ جوکوئی اس کی بات کہنا ہے ساری دنیا اس کو ملامت کرنے لگ جاتی ہے۔لیکن اللہ تعالیٰ اس کے دل کوان کی ملامت میں مشغول ہونے سے بچائے رکھتا ہےاور یہ غیرت الٰہی ہے کہایئے دوستوں کوغیروں کی بری نگاہوں سے محفوظ رکھتاہے تا کہ سی کی نظران کے حال کی اصلی جمال پر نه بڑے کے اوراپنے دوستوں کو بھی اس طرح خود بنی (اینے آپ کو بڑاسمجھتا) ہے بچاتا ہے۔ تاکہ نہ وہ اپنا جمال دیکھیں اور نہ غور وعجب میں مبتلا ہوں اور نہ مکبر دخود بنی کی برائی میں بڑیں۔پس اس لئے مخلوق ان پرمقرر موجاتی ہے تا کدان پرزبان ملامت دراز

کڑے اور ان کے اندرنفس لوامہ کو بھی و دیعت کر دیا گیا ہے تا کہ ان کے ہرفعل پر دہ ان کو ملامت کرتار ہے۔ اگر غلطی کا ارتکاب ہوتو وہ غلطی پر ملامت کرے اور اگر نیکی کا کام کریں تو اس میں کو تابی پر اپنے آپ کو ملامت کریں اور راہ حق میں یہ اصل ایک الی تو ی ہے کہ طریقت میں اس سے زیادہ مہلک اور مشکل کوئی آفت اور حجاب نہیں کہ بندہ اپنی ذات میں کمالات واصاف د کم کے کرخر ورمیں جتا ہوجائے۔

ادر بیغروراصل میں دو چیزوں سے بیدا ہوتا ہے پہلی مخلوق کی تعریف اور مدح ہےاور میاس طرح ہوتا ہے کہ بندہ کا کر دارلوگوں کو پسندآ تا ہےتو وہ اس پراس کی تعریف کرتے ہیں تو وہ اس پر مغرورہ و جاتا ہے اور دوسری چیزید کسی کا کردارلوگوں کو پہندآتا ہے تو وہ خود ہی اینے آپ کو تحسین کے قابل سمجھنے لگتا ہے اور غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے اپنے صل ہے اپنے دوستوں پر پیراستہ بند کردیا ہے تی کدان کے کام نیک بھی ہوں تو بھی لوگ انہیں پیندنہیں کرتے اس کے اس کھی وہ حقیقت حال سے ناواقف ہوتے ہیں اورا گرچہ راہ طریقت میں ان کے مجاہدے بہت زیادہ تھے پھر بھی وہ اپنی طاقت اور قوت ے انہیں خیال میں نہ لاتے تھے اور نہ اپنے آپ کوان مجاہروں کی وجہ سے پسند کرتے تھے تا كه عجب اورغور سے محفوظ رہیں ..... پس جو مخص اللہ تعالی کے زر کے بہندیدہ ہو تلوق اسے پسندنہیں کرتی اور جو بذات خود برگزیدہ بنمآ ہوحق تعالیٰ اسے برگزیدہ نہیں بناتے۔ چنانچے اہلیس کومخلوق نے بھی پسند کیا اور فرشتوں نے بھی قبول کر لیا اور اس نے خود بھی اینے آ پ کو پیند کیالیکن چونکہ وہ حق تعالی کا پیندیدہ نہیں تھا اس لئے ان سب کا پیند کرنا اس کے لے لعنت کا ثمرہ بنالیکن اس کے برنکس حضرت آ دم علیہ السلام کوفر شتوں نے پیندنہ کیا اور كَمْ لَكُ ' أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنُ يُفْسِدُ فِيهَا " (كيا آپ زين من ال كوپيدا كري كج جو اس میں فساد بھیلائے گا؟) اور آ دم علیہ السلام نے بھی خوداینے آ پ کو بیندنہ کیا اور کہا'' رَبَّنَا ظَلَمُنَا أَنْفُسَنَا "(اعجارت بروردگارابهم نے ایخ آب برظلم کیا)لیکن چوتک حفرت آ دم عليه السلام حق تعالى كے پسنديدہ تھاس كئے فر مايا 'فَنسَس اَدَمُ وَكُمْ نَجِدَ لَهُ عَنْهُمَا ' (پس آ دم بھول گيا اور ہم نے اس كے لئے ادادہ نہيں پايا) اس كئے فرشتوں كا ان كواورخودان كا اپن آ م بھول گيا اور ہم نے اس كے لئے حق تعالىٰ كى رحمت كا بھل لا يا۔ تا كہ ونيا والے جان ليس كہ ہمارا حق تعالىٰ كا) مقبول گلوق كے نزد يك متر وك اور گلوق كا مقبول ہمارے نزد يك متر وك اور گلوق كا مقبول ہمارے نزد يك متر وك اور گلوق كا مقبول ہمارے نزد يك متر وك اور گلوق كا مقبول ہمارے نزد يك نامقبول ہوتا ہے۔ اس كئے گلوق كى ملامت دوستان حق كى غذا ہے كونكہ اس ميں قبوليت كى علامات ہيں اور حق تعالىٰ كے دوستوں كامشر بھى يہى ہے كہ گلوق كى ملامت قرب اللي كى علامت ہے اور جس طرح لوگ ابنى مقبوليت پرخوش ہوتے ہيں اولياء الله مت اور انہوں نے خداوند تعالىٰ ہے دوا بيت كيا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ الله گلوق كى دوست ميرى قبائے بنچے ہيں جنہيں فرائيس بہتا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ ميں حداد نوايت كيا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ ميں حداد نوايت كيا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ ميں حداد نوايت كيا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ ميں حداد نوايت كيا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ ميں حداد نوايت كيا ہے كہ فرمايا ' تَستُحتَ ميں حداد نوايت كيا ہوئي ہيا ہوئي ہيا تھا۔

بہا فصل بہلی فصل

ملامت کے اسباب : تاہم ملامت کے تین اسباب ہیں (۱) راست روی، (۲) ارادہ کرنا، (۳) ترک کرنا۔ اور راست روی پر ملامت کی صورت یہ ہے کہ ایک شخص التے کام کرتا اور دین کی حفاظت کرتا اور شریعت کے معاملات کی رعایت کرتا ہے لیکن اس حالت میں لوگ اس کو ملامت کرتے ہیں۔ لوگ س کا اس کے بارے میں بیٹمل ہوتا ہے لیکن وہ ان سب سے فارغ یعنی بے پر واہ رہتا ہے اور ان کو ملامت کی توجہ نہیں و بتا ..... اور ارادہ کرنے پر ملامت کی صورت میں ہے کہ جب کی شخص کولوگوں میں بڑار تبد حاصل ہوجائے اور ان کے ورمیان نیکی کی علامت بن جائے اور پھر اس کا دل رتبہ کی طرف جھے اور اس کی طبیعت لوگوں میں لگ جائے اس کے بعد وہ خود چاہے کہ اینے دل کولوگوں سے قارغ کر کے خدا لوگوں میں لگ جائے اس کے بعد وہ خود چاہے کہ اینے دل کولوگوں سے قارغ کر کے خدا

اعقاد كےمطابق مجھےلقب دیا ہےاوراگراس بےجارے نے اپنے اعتقاد كےمطابق مجھے کوئی بات کہی ہے اور میرے لئے کوئی لقب مقرر کیا ہے تو اس پر یہ جھڑا کیوں اٹھایا ہے؟.....اور باقی میر کہ جس مختص نے ملامت کو قصد اُ اعتیار کرنے اور جاہ پیندی وعزت کو ترک کردینے کا راستہ اپنایا ہووہ ایسے ہی ہے جیسا کہ روایت کی گئی ہے کہ امیر المونین حضرت عثان بن عفان رضی الله عندایئے دورخلافت میں ایک روز اینے تھجوروں کے باغ ہے واپس آ رہے تھے اور ایندھن کا کٹھڑ اپنے سریراٹھارکھا تھا حالانکہ آپ کے چارسوغلام تے لوگوں نے کہااے امیر المونین برکیا حال ہے؟ فر مایا'' أو نيسلة أن أجسر ب نَــفُسِسى "(يرك في إي نُفس كوآز مانا جابا) مير عظام بين اوروه بيكام بهي كريحة بين کیکن میں نے چاہاہے کہ اپنے نفس کا تجر بہ کروں تا کہ مخلوق کے درمیان میرامر تبداس نفس کو سمی کام کے کرنے ہے روک نہ کے اور ملامت کے اثبات میں میہ حکایت بالکل واضح ہے اورای معنی میں امام اعظم امام ابوصنیف رست الله علیه کی بھی ایک حکایت بیان کرتے ہیں۔اس کتاب میں جہاں ان کا تذکرہ آئے گا وہاں اس کایت کو تلاش کرنا ..... نیز بایزید بسطا می رحمتہ اللہ علیہ کے متعلق روایت کرتے ہیں کہ آپ سفر جارہے والیسی پرایک شہرے گزرے تو شور ہوا کہ بایزید تشریف لاتے ہیں۔شہر کے تمام لوگ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تا كمآ ب كوعزت وتكريم كے ساتھ شہر ميں لائيں۔ آب نے جب و يكھا كەشېر كے لوگ ان کے سامنے آ گئے ہیں تو آپ کا دل ان کی رعایت میں مشغول ہو گیا اور توجہ تن تعالیٰ ہے بِ گُلُ اور آپ پریشان ہو گئے جب آپ بازار میں پنچے تواپی آستین سے ایک روٹی نکالی اور کھانے لگے۔ چونکہ بدر مضان کامہینہ تھااس لئے بدد کھے کرلوگ آب کے یاس ہے ہٹ مجئے اور آپ کو تنہا چھوڑ ویا حالانکہ آپ مسافر تھے جومرید آپ کے ساتھ تھا۔ آپ نے اس سے فرمایا" تم نے دیکھا کہ میں نے شریعت کے ایک مسلد رعمل نہیں کیا تو تمام مخلوق نے مجھے آزاد حجھوڑ دیا ہے، اور میں علی بن عثان الجلائي کہتا ہوں کہاس زمانیہ میں ملامت کے

لئے ایسا کام کرنا جاہئے جو بظاہر خلاف عادت ہواورلوگ اس سےنفرت کریں چنانچہ اب اگر کوئی خص حیا ہتا ہو کہ لوگ اے ملامت کریں تو اے کہو کہ وہ جائے اور دور کعت نفل بہت طویل اداکرے یادین پر بوری طرح عمل کرے تمام لوگ یک لخت اے منافق اور ریا کار کہیں گےلیکن جوشخص ملامت کےحصول کے لئے شریعت کوترک کرنے کا راستہ اختیار کرے اورشریعت کے خلاف کوئی امراضتیار کر کے بول کیے کہ پیش نے ملامت کاطریق اختیار کیا ہے تو اس کا پیکام کھلی گراہی بہت بڑی خرابی اور دنیا کی ہوس پرمنی ہوگا۔ چیانچہ اس دور میں بہت سےلوگ ایسے ہیں جن کا مقصدلوگوں کی سادگی اور بے توجی کی وجہ سےان میں مقبول ہونا ہے اس لئے کے وکی خض لوگوں میں اس وقت تک مقبول نہیں ہوسکتا جب تک ان کے رد کا ارادہ نہ کرے اور ایسے علی کا ارتکاب نہ کرے جس کو وہ رد کرتے ہوں۔غیر مقبول آ دمی کارد کا تکلف کرنا در حقیقت اینے مقبول بننے کے لئے ایک بہانہ ہے۔ مجھے (علی بن عثان ) ایک مرتبه ان جھوٹے مدعیوں میں ہے ایک کے ساتھ صحبت کا اتفاق ہوا ا یک دن اس نے ایک غلط کام کاار تکاب کیا اور ملامت کوائں کے لئے عذر کے طور پر پیش کیا۔ توایک شخص نے اس ہے کہا کہ بیتو کوئی چیز نہ ہوئی۔ میں نے کو یکھا کہ اس بات پراس نے غصہ کیا''میں نے کہا''اے زاہد!اگر تو حصول ملامت کا دعویٰ کرتا ہے اور اس دعویٰ میں سچا ہے تو اس جوان کا تیر نے فعل کو قبول نہ کرنا تو تیرے مذہب کی تا کید ہی ہے اور جب وہ تمہارے دعویٰ کےمطابق تمہار ہے طریق میں تمہاری موافقت بھی کرر ہاہے تو بیغصہ اور جھگڑا کیسا؟ تمہارا پیمعاملہ تو ملامت کے مقابلہ میں دعوت سے زیادہ مشابہ ہے اور جو خص لوگوں کو شریعت کے سی کام کی دعوت دے اس کے لئے قطعی دلیل کی ضرورت ہے اور سنت نبوی علیہ التحسية والسلام كى حفاظت عى سب سے برى قطعى دليل سے اور ميں جب ديھا مول تو على الاعلان ايك فريضه كوترك كرر ما ب اورلوگول كواس كى كويا دعوت بھى ديتو تمهارابه كام دائر ه اسلام ہے یا ہر ہے۔



# دوسرى فصل

جان لو! کہ غد ہب ملامت کواینے دور کے شیخ ابوحمدون قصار رحمتہ اللہ علیہ نے رواج دیا ہے اور ملامت کی حقیقت میں ان کے بہت سے لطائف ہیں انہی سے بدیمان کیا گیا ہے کہ ''اکسمَلامَةُ توکُ السیلامة ''( المامت ، *سلامتی کوترک کُرنے کا تا*م ہے اور جب کوئی شخص سلامتی کوترک کر کے مصائب کے لئے کمربستہ ہوجائے اور جلال خداوندی کے ظہوراور نیک انجام حاصل کرنے کی امید برانی پسندیدہ چیزوں اورانی راحتوں سے بیزاری اختیار کیے یہاں تک کہ لوگوں کے ردوا نکار کی دجہ سے تلوق سے مایوں و ناامید ہو جائے تواس کی طبیعت لوگوں ہے الفت و مبتقطع کر لیتی ہے اوروہ جتنا لوگوں سے قطع تعلق کرتا ہے اتنا ہی حق تعالی ہے قریب ہو جاتا ہے۔ پس جس چیز کی طرف لوگوں کی توجہ ہوتی بادراس میں ان کی سلامتی موجود ہوتی ہال الامت اس کی طرف سے مند موز لیتے ہیں وہ اس لئے اس سے کنارہ کئی اختیار کر تے ہیں تا کہ اہل ملامت کاغم لوگوں کےغم سے مختلف اوران کےمقاصدلوگوں کےمقاصد کےخلاف ہوں ۔۔۔۔ وہاینے اوصاف میں یکآاور بے مثل ہوتے ہیں جیسا کہ احمد بن فائک رحمتہ اللہ علیہ حسین ہی منصور رحمتہ اللہ علیہ ہے روایت كرتے بيں كه لوگوں نے ان ہے يوچھا' مُن الصَّوْفِي قال وَحداني الذاتُ ''(صوفی کون ہے؟ تو فرمایا جواین ذات میں یکتا ہو )..... نیز ابوحدون رحمتہ اللہ علیہ سے لوگوں نے ملامت کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا اگر چیاس کی راہ لوگوں پر دشوار اورمشکل ہے تا بم اس ك متعلق كى قدر بم بيان كرتے بيل أوْ جَساءُ السَسرُ جيّةِ وَحَوُفَ القدريةِ ''( فرقہ مرجیہ کی امیداور فرقہ قدریہ کے خوف کا نام لامت ہے) یعنی فرقہ مرجیہ کی طرح بعض امور میں شریعت کی خلاف ورزی کے باوجودمغفرت کی امید رکھنا اور فرقہ قدریه کی طرح عمل میں کوتا ہی کی وجہ ہے مغفرت کے بارے میں ڈرتے رہنا، ملامت والوں کی

صفت ہاوراس میں ایک رمز ہاوروہ میک طبیعت انسانی لوگوں کے نزویک مرتبہ حاصل

ہونے کی وجہ سے جتنا درگاہ الٰہی ہےنفرت کرنے لگتی ہےا تنااور کسی وجہ ہے نہیں کرتی۔اور

کسی آ دمی کے لئے اتنا بی کافی ہے کہ کوئی اس کی تعریف کر دیتو وہ اس کودل وجان ہے

بیند کرنے لگےاورای وجہ ہے وہ خدا تعالیٰ ہے دور ہو جائے کیں خوف کرنے والا پر کوشش 🗝 کرتا ہے کہ خطر ہے کے مقام ہے بھی دور رہے اور طالب کے لئے اس کوشش میں دو خطرے پیش آتے ہیں۔ایک لوگوں کے حجاب کا خوف اور دوسرااں فعل ہے رو کنا جس کی وجہ بےلوگوں نے اسے گنہگار سمجھااوراس پر ملامت کی۔ بینہ توان کےنز دیک مرتبہ حاصل کر کے مطمعین ہوتا ہے اور نداس بات کا سامان ہے کہ ان کوان میں ملامت ہے گنہگارگر وانے۔ یں ملامتی کو جا ہے کہ پہلے جس معاملہ میں کوگ اسے ملامت کرتے ہیں اس کے متعلق دنیا و آخرت کا جھگزاختم کرے اور دل کی نجات کے لیے ایسافعل اختیار کرے جوشر بیت میں نہ کبیرہ ہونہ صغیرہ تا کہلوگ اے رد کریں حتی کہ اس شریعت کے معاملات بیں اس کا خوف قدریوں کے خوف کی طرح اور ملامت کرنے والوں کے معاملین اس کی مغفرت کی امید مرجیوں کی امید کی طرح ہو .... در حقیقت کسی چیز کی محبت ملامت کی محبت ہے بہتر نہیں ہوتی کیونکہ دوست کی ملامت کا دوست کے دل پر اثر نہیں ہوتا اور دوست کا گز رکو چے دوست کے سوا کہیں ہوتا اور دوست کے دل میں غیروں کا خیال بھی پیدانہیں ہوتا جیسا کہ ایک سجا عاش -الله تعالى كو كاطب كرك كبتائ "أجله الملاعَة في هواك للذيذ لانَّ المَلاَمة رَوُضُ العُاشَين وَنزَهةُ المجين وَراحَةُ المثامِينَ وَسُوْورَ المريكَينَ " (من تيري محبت من ملامت كولذيذ محسوس مكرتا بول كيونكه ملامت عاشقول كا باغيج دوستان حق کی سیرگاہ مشتا قان خدا کی راحت اور مریدین حق کاسرور ہے )اوریپگروہ دونوں

عالم (جنوں اور انسانوں) میں ول کی سلامتی کے لئے اپنے بدن کی ملامت اختیار کرنے ۔

میں مخصوص ہے،اور تلوق میں ہے کسی مقرب،کسی کروبی اورکسی روحانی کویہ درجہ حاصل نہیں

اوراس امت کے صوفیا اور دنیا ہے قطع تعلق کے رائے پر چلنے والوں کے سواپہلی امتوں کے عابد، زامداور طالبان وراغبان حق بھی اس مرتبہ پرنہیں پہنچ سکے ....لیکن میرے نز دیک ملامت کی طلب عین ریا ہے اور ریاعین منافقت کیونکد ریا کار بنکلف ایسے راستے پر چلتا ہے کہ لوگ اسے قبول کرلیں اور ملامتی صوفی جنکلف ایسے رائے پر جلتا ہے کہ لوگ اس کور د کر دیں اور دونوں گروہ لوگوں میں الجھ کررہ گئے ہیں اور اس سے باہر نہیں نکل سکے یہاں تک ان میں سے ریا کاروں کے گروہ نے میمل اختیار کیا ہے تو سلامتی صوفیوں کے گروہ نے و ممل اختیار کرلیا ہے .....اور حقیقی درویش کے دل میں تو لوگوں کا خیال تک نہیں گز رتا اور جب اس کا در مخلوق ہے قطع تعلق کئے ہوئے ہوتا ہے تو وہ ان دونوں راستوں ہے فارغ اور بے نیاز ہوتا ہے اوران میں ہے کی چیز کا پابندنہیں ہوتا۔ مجھے (مصنف) ایک دفعه ماوراالنهر کے ایک ملامتی صوف کے ساتھ صحبت کا اتفاق ہوا اور جب میں خوش ہوا تو میں نے کہااے بھائی!ان تابیندیدہ افعال کے تمہاری مراد کیا ہے؟اس نے جواب ویا ''لوگوں کواین ذات میں ننا کردینا''۔ میں نے کہا'' کر پخلوق تو بے ثار ہے اوراین تھوڑی می عمر میں وہ زمانہ اور درجہ حاصل نہیں کر سکے گا کہ لوگوں کوائیے حال میں فنا کر سکے لہذا تو اپنی ذات کو مخلوق میں فنا کر دے تا کہ اس ہر وقت کی مشغولیت کے چھٹکارا حاصل کرے۔ادر ایک گروہ وہ ہے جومخلوق میں مشغول ہوتا ہے لیکن خیال کرتا ہے کہ خلقت ان میں مشغول ہے پس کوئی شخص تجھے نہیں و کھنا تو بھی اپنے آپ کونہ دیکھ، جب زمانہ کی خرابی خودتمہاری آ کھے ہوتی تجھے غیرے کیا سروکار ہے؟ وہ خض دانشند نہیں جے برہیز ہے شفاطلب کرنی ہولیکن وہ دواہے طلب کرتا رہے اورا یک گروہ ایبا ہے جو کسرنفسی کے لئے ملامت کو اختیار کرتا ہے تا کہ لوگوں کے سامنے ذلت کی وجہ ہے اس کانفس موذ ب ہو جائے ادروہ آیے نفس سے اپناانصاف طلب کرے کیونکہ ان کے نز دیک سب سے زیادہ اچھاونت وہی ہوتا ہے جب وہ اینے نفس کو ذلت وخواری میں دیکھیں ۔حضرت ابراہیم بن ادھم رحمتہ اللہ

علیہ کے بارے میں حکایت نقل کرتے ہیں کہ کی شخص نے آپ ہے دریافت کیا کہ کیا کبھی آ پ کوآ پ کی مراد بھی حاصل ہوئی ہے؟ فر مایا ہاں! دومر تبدا یک مرتبہ تو میں کشتی میں سوار تھا اوروہاں کوئی بھی مجھے بیجا نتانہ تھا۔ایک بھٹی ہوئی گدڑی میرالباس تھااور بال بڑھے ہوئے تھے کشتی والے بھی مجھ پر ہیئتے اور تمسخراڑاتے تھے۔ادر کشتی میں ہمارے ساتھ ایک منخرہ تھا وہ بار بار آتا اور میرے سر کے بال بکڑ کر کھنچتا اور تمسنح کے طور پر مجھے ذکیل کرتا تھا اور میں اس ودت اینے آپ کو با مراد پاتا تھا اورانی اس حالت پرخوش ہوتا تھاحتی کہ میری پہنوشی ایک انتبا تک پہنچ گئی اور وہ یوں کہ وہ مخر ااٹھا اور اس نے مجھ پر پیشاب کر دیا ..... دوسری مرتبہ بخت بارش کے دوران میں ایک گاؤں میں پہنچااس طرح کدمیری گدڑی یانی ہے تر ہو چکی تھی اور موسم سر ماکی سر دی مجھ رہنا لب ہو چکی تھی۔ میں ایک مسجد میں چلا گیا لوگوں نے مجھے وہاں ندر ہنے دیا۔ میں دوسری معجد میں گیا تو وہاں بھی لوگوں نے رہنے نہ دیا میں بھر تیسری مسجد میں چلا گیاوہاں بھی لوگوں نے نہ ایکے دیا اور میں عاجز ہو گیا اور میرےول پر سر دی نے شدت اختیار کرلی۔ تو میں ایک حمام کی بھٹی میں تھس گیااورا پنادامن اس کی آگ یرتان دیا۔اس کا دھواں مجھ پر پڑتار ہااورمیرامندادر کیڑااس کی وجہ سے سیاہ ہو گیااس رات بھی میں اپنی مراد کو پہنچا تھا۔

اورخود مجھے(علی بن عثان جوری گ) بھی ایک مرتبدایک واقعہ پیش آیا تھا اور بیں
نے اس امید براس کے لئے بڑی جدوجہد کی کہ وہ حل ہوجائے کین وہ حل نہ ہوا۔ اور اس
سے پہلے بھی مجھے اس طرح کا ایک مشکل مسئلہ پیش آچکا تھا جس کے لئے میں پیش بایزید رحمت
اللہ علیہ کی قبر پر جا کر مجاور ہوا تب وہ حل ہوا تھا۔ اس مرتبہ بھی بیس نے وہاں کا بی ارادہ کیا
اور تین مرتبدان کی تربت پر جا کر مجاور ہوا تا کہ وہ حل ہوجائے کیکن پھر بھی حل نہ ہوا جبکہ میں
اس کوحل کر بنے کی کوشش میں روز انہ تین مرتبہ خسل اور تمیں مرتبہ وضو کرتا تھا لیکن اس کے
باوجود وہ حل نہ ہوا تو میں اٹھا اور خراسان کے سفر کا ارادہ کیا۔ سفر کے دوران ایک رات میں

برکش نام کے ایک گاؤں میں پہنچاوہاں ایک خانقاہ تھی جس میں صوفی نما لوگوں کی ایک جماعت موجود تھی۔ اور میں ایک کھر دری بوسیدہ گدڑی پہنے ہوئے تھا اور اہل رسم (صوفیوں) کے سامان میں ہے ایک عصا اور ٹاٹ کے علاوہ میرے باس کچھ بھی نہ تھا۔ میں اس جماعت کی نگاہوں میں بخت حقیر معلوم ہوائسی نے مجھے نہ بیجیا نا اوروہ آپس میں رسم کے انداز میں کہتے کہ بیخص ہماری جنس میں سے نہیں۔ ادر سچی بات بھی وہی تھی جو وہ کہد رے تھے۔ کہ میں ان میں سے نہ تھا۔لیکن مجھے مجبور اس رات وہاں رہنا تھا۔ مجھے تو انہوں نے ایک بالا خانے پر پھایا اور خوداس سے او پروالے بالا خانے پر چڑھ گئے گویا میں فرش پر بیٹا تھا۔ مجھے تو انہوں 2 کی سوکھی روٹی دی جو پر انی ہونے کی وجہ سے سز ہو چکی تھی۔اور وہ خود ایسا کھانا کھار ہے تھے کہ اس کی خوشبو کومسوں کررہاتھا اور بالا خانے سے میرے ساتھ طنزآ میزفتم کی با تیں کر رہے تھے۔ جب دہ کھانے سے فارغ ہو گئے تو خربوزہ کھاتے ہوئے اپنی خوش طبعی میں اور میری حقارت سے لئے اس کے تھیک جھ پر پھینک رہے تھے....اور میں دل ہی دل میں کہدر ہاتھا کہ بارخدایا ک نبوں نے تیرے دوستوں کا سا لباس ند پہن رکھا ہوتا تو میں ان سے بیذات بھی برداشت نہ کہتا۔ اور وہ جس قدران کی طعن مجھ برزیادہ ہوتی ای قدر میں دل میں خوش ہوتا یہاں تک کہ اگر ذلت کا بوجھ بخوشی برداشت کرنے کی وجہ سے وہ مشکل مسئلہ مجھ برحل ہو گیا اور اس وقت مجھے معلوم ہوا کہ مشائخ طریقت نے جاہلوں کواسے اندر گھنے کا موقع کیوں دیا اوران کی ذلت کابار کس لئے برداشت كرتے ہيں .... پس ملامت كاحكام يى تھے جن كومين نے الله تبارك تقدس كى تو فیق ہے بوری تحقیق کے ساتھ بیان کردیا۔

#### ساتواں باب

### صحابه رض الدعنهم مليل سيصوفيا كائمه

ابہم صوفیاء کے اماموں کے حالات بیان کرتے ہیں اور صحابی سے بھی ان مہاجرین وانصار کے بعض احوال کا تذکرہ کرتے ہیں جنہوں نے ایمان قبول کرنے میں دوسروں پر سبقت اور اولیت حاصل کی کہ وہی انبیاء ملیہم السلام کے بعد تصوف کے معاملات میں اہل تصوف کے بیشر و ، الفاس میں ان کے بیشوا اور احوال میں ان کے قائد ہوئے ہیں اس تذکرہ سے تمہاری مراد ثابت ہوجائے گی انشاء اللہ عزوجل۔

## حضرت صديق البررض اللهعنه

ساعت کے نزدیک تو آ ہتہ یاز ور ہے پڑھنا دونوں طرح برابر ہے۔اور جب حضور عظامتہ نے حضرت عمرٌ سے يو چھاتوانهوں نے جواباعرض كيا ''اُؤنِ خُل السؤسْنَا أَي السَائِسِم وَ ٱلله حسودُ الشيط انَ "(ش من مون والول كوجهًا تا اورشيطان كوبهًا تا بول) حضرت عمر رضى الله عندى بيحالت ان كي عام عليد وي باور حفرت صديق اكبررضى الله عندكى وہ بات ان کے مشاہرے کی علامت ہے، اور مقام مجاہرہ مقام مشاہرہ کے مقابل میں اتنی بی حیثیت رکھتا ہے جتنی ایک قطرہ کوسمندر کے مقالبے میں حاصل ہوتی ہے۔ اس لئے تو يِغْبِرِعَلِي ﴿ فَاللَّهُ مِنْ مَا مِنْ مُلَّا أَنْتَ حَمَقَةٌ \* مَنْ حَسَناتِ أَبِي بِكُو \* ( ابوبكر كَي نيكول کے مقابلہ میں تیری جیٹیت ایک نیکی جتنی ہے ) غور کرو کہ جب حضرت عمرٌ کو جواسلام کی عزت میں کی حیثیت حضرت الو کمڑ کے نیکیوں کے مقابلہ میں ایک نیکی جتنی ہے تو باتی الل جہاں کی آپ کے مقابلہ میں کیا حقیقت ہوگی۔ آپ کے بارے میں روایت ہے کہ فرمایا " دَارُنَا فَانِيَة" وَاحُوالُسَا عَارِية" وَالْنَفَالِسُنَا مَصْدِودة" وْكَسُلُنَا مَوْجُوْدَة" "(ہمارا گھر فنا ہونے والا ہے، ہمارے سب احوال ناہائیدار ہیں۔ ہمارے سانس گنتی کے میں اور ہماری سستی موجود ہے ) پس فانی گھر کوآ باد کرنا جہالت ہے اور نایا ئیدار حالت بر مجروسه کرنا بے وقوفی ہے اور گنتی کی چند سانسوں پر دل نگالیمنا غفان ہے اورسستی کو دین کہنا خساراہے کیونکہ جو چیز مستعار ہے واپس ہوجائے گی جو چیز جانے والی ہے ندر ہے گی جو چیز شار کی جاسکتی ہےا کیک دن ختم ہو جائے گی اور کا بلی کا تو کوئی علاج ہی نہیں ۔حضرت رضی اللہ عنہ نے ہمیں خبر دی کہ دنیا اور دنیا کی چیزیں اس قابل نہیں کہ دل کو ان میں مشغول کیا جائے۔ کیونکہ جب تو فانی میں مشغول ہوتو ہاتی ہے تجاب میں ہوجائے گا۔ چونکے نفس اور دنیا دونوں حق تعالیٰ ہے جاب کا سبب بنتی ہیں اس لئے دوستان حق نے ان دونوں ہے کنار ہکشی ۔ اختیار کی ہے اور جب انہوں نے جان لیا کہ بیسب چیزیں مستعار بیں اور مستعار چیز دوسروں کی ملکیت ہوتی ہیں رتو دوسروں کی ملک میں تصرف سے ہاتھ تھینچ لیا .....نیز آ پُ

بی کے بارے میں روایت کرتے ہیں کدانی مناجات میں آپ نے فرمایا "اک لھے البسطُ فِي الدنيا وَزهدُني عنها "(اسالله! مير الحَدَ ونيافراخ كرد اور مجھ اس سے بے پرواہ بناذے) پہلے تو آپ نے دعا کی کدد نیا مجھ پر فراخ کروے اور پھر فرمایا کہ مجھےاس کی آفت ہے محفوظ رکھ۔اس میں ایک خاص رہز ہےاور دہ پہ کہ پہلے دنیا عطا فر ما تا که میں اس پر تیراشکرادا کروں <sub>-</sub> پھر مجھے اس بات کی تو فیق مرحمت فر ما کہ میں تیری رضا جوئی کے لئے اس سے دست بردار اور کنارہ کش ہو جاؤں تا کہ صبر کا مقام مجبوری اور اضطراری طور پزئبیں بلکه اختیاری طور پر حاصل کرلوں ،اور آپ کا بیڈول اس دنیا دارپیر کارد ہے جس نے کہا تھا کہ جس کا فقر مجبوری ہے ہووہ اس سے بہتر ہے جس کا فقراینے اختیار ہے ہو۔ کیونکہا گرفقراضطراری ہوتو گو یافقیراس کامعمول ہوااورا گراختیاری ہوتو گو یافقر اس فقیر کامعمول ہوااور چونکہ پہلی صورت میں اس کے کسب اور فعل کوفقر کے حصول میں کوئی دخل نہیں اس لئے وہ اس شخص ہے بہتر <sup>السجم</sup> نے حکلف فقر کو اختیار کیا ہو.....اور ہم کہتے ہیں کہ فقر کاعمل تو اس وقت ظاہر ہوتا جب غنا کی حالت میں اس کے دل پر فقر کا اراد ہ غالب ہوجائے اوراس خض براس قدراثر انداز ہوجائے گہامی کواولا د آ دم علیہ السلام کی -محبوب چیز دنیا ہے الگ تھلگ کر دے۔ نہاس طرح کے فقر کی حالت کیں دولت کی خواہش اس کے دل پر اس قدرغلبہ حاصل کئے ہوئے ہو کہ اس کو درجم ودینار کے لئے ظالموں اور بادشاہوں کے در باروں میں جانا پڑے اور در حقیقت فقر کاعمل سے ہے کہ وہ عنا چھوڑ کر فقر کو اختیار کرے نہ ریک فقر کی حالت میں سرداری اور دنیا کی دولت وٹروّت کا طلبگار ہو۔ چنانچہ حضرت صديق اكبرًا مياعليم السلام ك بعدتمام خلوق عصمقدم اور بلندمقام بير لهذا کسی کے لئے پیرچائز نہیں کہ وہ نہ کہ کران کا مقابلہ کرے کہ وہ فقرا ختیاری کوفقراضطراری پر مقدم گردانتے تھے .... اور تمام مشائخ طریقت کا بھی وہی مسلک ہے جوحضرت صدیق ا کبڑگا ہے سوائے اس د نیاوار پیر کے کہ جس کے قول کو پم نے حضرت صدیق اکبڑ کے قول

اورواضح جحت ہےردکردیاہے۔

اورامام زہری رحمتہ الله علیه ان سے روایت کرتے میں کہ لوگوں نے جب آب کے ہاتھ برخلافت کی بیعت کی تو آپ نے برسر منبر خطبہ ارشاو فر مایا اور دوران خطبہ فر مایا '' واللُّهِ مَا كُنُتُ حَرِيصًا عَلَىَ الاَمَارَةِ يَوْمًا وَلاَ لَيلَةً قط وَلاَ كُنُتب فِيها راخباً وَلاَسِا لُتِها اللُّهَ قَطُ فِي سِروَعَلانَيةٍ وَمَالِي فِي الامَارة رَاحَةٌ "(الله كَاتِم مِن نے کسی دن میں اور کسی رات میں بھی بھی امارت کی حرص نہیں کی اور نہ ہی مجھے اس کی خواہش تھی اور نہ میں نے بھی پیشید ہ یا ظاہراللہ تعالیٰ ہے اس کی درخواست کی اور نہ ہی مجھے اس میں کوئی راجت ہے ) اور جب اللہ تعالیٰ بندے کو کمال صدق پر پہنچادے اور عزت کے مقام برمعزز ومتمكن كروييج بين تووه بنده الله تعالى كامر كالمنتظرر بتاہے كه وه كس انداز میں آتا ہے تا کدامرالہی کے مطابق وہ ای طرح ہوجائے اگر حکم آتا ہے کہ فقیر ہوجا تو وہ فقیر ہوجاتا ہےادرا گرحكم آتا ہے كمامير ہوجا، تو وہ امير ہوجاتا ہے، اس حكم ميں ايل طرف سے کوئی تصرف نہیں کرتا۔ جیسا کہ حضرت صدیق اکبرؓ نے ابتدا ہے انتہا تک تعلیم ورضا کے علاوہ کوئی راستہ اختیار نہیں کیا۔ پس تجرید تمکین فقر برحرص اورسروری کے ترک برصوفیا کرام آ پ کی ہی افتدا کرتے ہیں کیونکہ وہ تمام مسلمانوں کےعموماً اور اہل طریقت کےخصوصاً د ين امام اور پيشواي<u>س</u>\_

حضرت فاروق أعظم رضىاللهءنه

اورانبی میں سے ایک اہل ایمان کے میر اشکر اہل احسان کے مقد ااہل تحقیق کے امام اور محبت اللهی کے سمندر کے شناور حضرت الوحفص عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ ہیں جن کی کرامات مشہور اور فراست ایمان کی باتیں لوگوں میں عام ہیں اور وہ دین کے معاملات میں فراست اور سخت یابندی کے ساتھ مخصوص ہیں۔ اور طریقت وتصوف میں آپ کے بہت

ے لطائف اور قیمتی رموز میں اور پیغمبر علیہ نے آپ کے متعلق ہی فرمایا کہ "المسحَلَقُ ينطق عَلى لِسَان عمو "(عمرٌ كي زبان رحق بوليّا ب) اورنيز پيغمر عليه في فرمايا "فَدُ كَانَ فِي الأُمَم مُحَدَّثُونَ فَإِنْ يَكُ مِنْهُمْ فِي أُمِّتِي فَعُمَرُ ''( يَهُلُ امتول مِن محدث ہوتے تھے۔اگرمیری امت میں کوئی محدث ہے تو دہ عراہے ) اور اس طریقت میں آپ کے بہت سے لطائف ہیں جن کواس کتاب میں شار کرناممکن نہیں۔ تاہم آپ کے بارے مِن تاہے کفرمایا "اَلْصُولَةُ وَاحَة" مِنْ خُلَطَاءِ السوءِ "(برے بمنشینوں سے علیحد گی راحت ہے) .....اورعزلت دوطرح ہوتی ہے ایک لوگوں سے اعراض کرنا اور ووسری ان نے قطع تعلق کر لیما ..... لوگوں ہے ائراض کرنے کا مطلب ہے خالی جگہ اختیار کرنا ہم جنسوں کی صحبت ہے کنارہ کش ہونا۔اینے برےا ممال کی خرابیوں کے دیکھنے ہے آرام یانا۔اینے آ ب کولوگوں سے باتھ کی جول سے خلاصی طلب کرنا اورلوگوں کوایے ہاتھ کی برائی ہے محفوظ رکھنا۔اورلوگوں ہے قطع تعلق کل ہے ہوتا ہے اور دل کی صفت کا ظاہر ہے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ جب کوئی شخص دلی طور پر قطع تعلق کر لیتا ہے تو مخلوق کی کسی چیز ہے اس کا کوئی واسط نہیں رہتا کے مخلوقات کا خیال اس کے دل پر غلب حاصل کر سکے۔اور اس وقت بیہ شخص اگرچے مخلوق کے اندر ہی موجود ہوتا ہے لیکن در حقیقت مخلوق ہے بالکل الگ ہوتا ہے اوراس کا ارادہ ان ہے بالکل منفر د ہوتا ہے اور بیہ مقام بہت بلند اور دور ہے اور بیصفت حضرت عمرٌ میں بوجہ اتم موجودتھی کہ انہوں نے تنہائی کو راحت قرار دیا۔ حالانکہ آپ بظاہر مخلوق کے درمیان امارت وخلافت کی ذمہ داریاں سرانجام دیتے تھے اور بیاس بات کی واضح دلیل ہے کہ اہل باطن اگر جہ بظاہر مخلوق کے ساتھ ملے جلے ہوتے ہیں لیکن ان کا دل حق تعالیٰ ہے وابستہ ہوتا ہے اور ہر حالت میں اس کی طرف متوجہ رہتے ہیں ۔اور جتنا وقت ان کالوگوں کے ساتھ گزرتا ہےا ہے وہ حق تعالیٰ کی طرف سےاینے لئے آ ز ماکش سجھتے ہیں اور مخلوق کی اس ہے صحبت ہے حق تعالی کی طرف بھا گتے ہیں غرضیکہ دوستان حق کو بیدد نیا

کبھی بھی مصفامعلوم نہیں ہوتی اور نہ اس کے حالات بھی ان کے ساتھ خوشگوار ہوتے ہیں۔
چنا نچہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے '' ذار اُسسٹ علی البلو ہی بلابلوی فعال ''
(جس گھر کی بنیاد ہی مصیبت پر رکھی گئی ہو اس کا مصیبت سے خالی ہونا محال ہے) اور
حضرت عمر رسول اللہ علیات کے خاص صحابہ میں سے تصاور حق تعالیٰ کی بارگاہ میں آپ ہے
تمام افعال یہاں تک مقبول سے کہ اہل اسلام میں حضرت عمر کی آمد کے موقع پر حضرت
جر ملی علیہ السلام رسول اللہ علیات کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا ''فَ سلواس تُبشر وَ اُلْمَا عَلَمَ اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم عَمو ''(اے مُحمد اللہ اللہ علیات بیاں کا اللہ علیار کرر ہے ہیں) پس صوفیاء کی جماعت گدر کی بہنے اور دین
پر آسان والے خوشیوں کا اظہار کرر ہے ہیں) پس صوفیاء کی جماعت گدر کی بہنے اور دین
کے معاملات میں شدت اختیار کرنے میں آپ بی کی چروکی کرتی ہے کیونکہ آپ دین و

#### حضرت عثمان ذ والنون بن رض الله عنه

اور ان میں سے ایک حیاء کا خزانہ اہل صفا میں سب سے زیادہ عبادت گزار رضائے الہی کی درگاہ سے تعلق رکھنے والے ادر حضرت محمطفے بیسی کے طریق سے مزین حضرت ابوعم عثمان بن عفان میں کہ تمام معاملات میں ان کی فضیلتیں آشکار اور فضائل ظاہر میں ۔ حضرت ابوعم عثمان بن عفان میں کہ تمام معاملات میں ان کی فضیلتیں آشکار اور فضائل ظاہر میں ۔ حضرت عبداللہ بن رباح اور ابوقا وہ روایت کرتے ہیں کہ حرب الدار (حضرت عثمان کے گھر کے چالیس روز کے محاصرہ کے بعد آپ کی شہادت کا واقعہ ہونے ) کے دن ہم آپ کے پاس موجود تھے جب باغی آپ کے دروازہ تک پہنچ گئے تو آپ کے غلاموں نے ہتھیار کے پاس موجود تھے جس باغی آپ کے دروازہ تک پہنچ گئے تو آپ کے غلاموں نے ہتھیار سنجال لئے ۔ حضرت عثمان نے فرمایا '' جو خص ہتھیار نہ اٹھائے وہ اللہ کے راہ میں میری مکبیت سے آزاد ہے'' سے اور ہم لوگ خوف کی صالت میں باہر نکلے تو حضرت حسن بن علی ہمیں راستہ میں طے۔ ہم بھی ان کے ساتھ حضرت عثمان کے پاس لوٹ آگے تا کہ جان

سلیں کہ حضرت حسن بن علی کرم اللہ وجہ کس مقصد کے پیش نظر آ ب کے یاس آ رہے ہیں۔ حضرت حسن اندرآب کے پاس آئے تو آپ کوسلام کیا اور اس مصیبت پراظہار افسوں و ہدردی کرتے ہوئے عرض کیا کہ''اے امیر المونین'' میں آپ کے فرمان کے بغیر مسلمانوں پرتلوارنہیں کھینچ سکتا اور آپ امام برحق ہیں مجھے تھم فر مائے تا کہ اس قوم کی پیہ مصيبت آپ سے دفع كردول' تو حضرت عثمانًا نے آپ كوجوا بافر مايا ''بَسا ابن أنجسي إِرْجِع وَاجِلِس فِي بَيتكَ حَي يَاتِنيَ اللَّهُ بِآمِرِه فَلاَ جَاجَةَ لَنَا فِي اِهْرَاق المبيماءِ ''(اےمیرے بھتیج!لوٹ جاؤاورایے گھر میں بیٹھ جاؤحتی کہاللہ تعالی اپناھکم بھیج دے ہم خون بہانے کی <del>شرورت محسوں نہیں کرت</del>ے )اور بیہ بات خلت کے درجہ میں مصیبت کے وار دہونے کے دفت تسلیم ورضا کی علامت ہے،جیسا کہنمر و لعین نے آ گ بھڑ کائی ادر حضرت ابراہیم علیہ السلام کواس میں جینگئے کے لئے ننجنیق کے پلڑے میں رکھا تو حضرت جرئيل عليه السلام نے حاضر ہو كر يو چھاكه المفل ليك مِنْ حَاجَةِ "( كيا آپ كوكوئى حاجت ہے؟) تو آپ نے جواب دیا ''امّسا النّک فلا ''(تیری طرف تومیری کوئی حاجت نہیں) حضرت جرئیل نے عرض کیا تو پھراللہ تعالی سے الداد طلب سیجئے تو آپ نے فرمایا ''حسبی مِن سوالی عِلَمه بی لِی ''(میرے مال کے لیے اتنای کافی ہے کہ وہ میرے سوال کو بذات خود جانتا ہے ) یعنی اللہ بزی اچھی طرح جانتا ہے کہ مجھ پر کیا بیت رہی ہےاور دہ میرے حال کو مجھ ہے بھی بہتر طور پر جانیا ہے۔اس لئے مجھے سوال کرنے کی ضرورت نہیں اے معلوم ہے کہ میری بہتری کس چیز میں ہے؟ پس اس جگہ حضرت عثمان کی بالكل وبى حالت ہے جو مجنجنق میں حضرت ابراہیم علیہ السلام كی تھى اور (سبائى ) باغیوں كا اجھاع بمزله آتش نمردد کے تھا اور حضرت حسنٌ یہاں حضرت جبرئیل علیہ السلام کے قائم مقام تھ(فرق پیے کہ) حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس مصیبت سے نجات یا گی اور حضرت عثمانًا اس مصیبت میں شہید ہو گئے اور ظاہر ہے کہ نجات کا تعلق بقاہے ہے اور

ہلاکت کا تعلق فنا سے ہے اور بقا وفنا کی تفصیل ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں۔ پس گروہ صوفیاء مال و جان کوراہ خدا میں قربان کر دینے اپنے تمام امور کو خدا تعالیٰ کے سپر دکر دینے اور عبادت میں اخلاص کے طریقے میں حضرت عثان میں کی اقتدا کرتے ہیں۔ آپ در حقیقت شریعت اور حقیقت میں امام برحق ہیں اور طریقت کی ترتیب میں آپ کی محبت بالکل ظاہر ہے۔

## حضرت على كرم الله وجه

ادر انبی صحابہ میں ہے حضرت مصطفیٰ عظیہ کے بھائی بحرابتلاء کے غریق آتش ولايت كےسوختہ اورتمام اولياءواصفياء كےمقتداءا بولحن على بن ابي طالب كرم الله وجهه میں۔طریقت میں آپ کی تان بری عظیم اور درجہ بہت بلند ہے۔اصول حقیقت کی باریک ودقیق عبارتوں کے بیان کرنے میں آپ کو پورا حصہ حاصل تھا۔ یہاں تک کہ حضرت جنید رحمة الله علي فرمات بين كه "نسيخُ عَنَا فِي الأصول وَالبّاء عَلَى المُوتَضىٰ" (اصول حقیقت اور مصیبتیں برداشت کرنے میں جانب شیخ حضرت علی میں) یعنی طریقت اوراس کےمعاملات میں حضرت علیٰ ہمارے امام ہیں۔ ایک لئے کہ اہل طریقت علم طریقت کواصل اصول کہتے میں اور مصیبتوں کو برداشت کرنا معاملات علی فیقت کہلاتا ہے۔ روایت میں آیا ہے کہ ایک شخص حضرت علیؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ''اے امیر المومنين! مجه كونى وصيت يجيئ آپ فرمايا "لا تجعلنَ أكبر شُعُلِك بأهلك وَوَلَـدِكَ فَان يَكُ اَهُلُكَ وَوَلَدُكَ مِن اَوْلِياءِ اللَّهِ تَعَالَىٰ فَإِنَّ اللَّه لاَيَضْيعُ اَوُلِيَساءَ فَعاِنَ كَانُواَعداء اللَّهِ فَمَا هَمُّكَ وشُغلُكَ لَاعداء اللَّهِ ''(ثَمَا يُن يَوْن بچوں میں مشغول ہونے کوسب سے بڑا کام نہ بنانا کیونکہ اگر تیرے بیوی بیجے اللہ تعالی کے دوستوں میں ہے ہیں تو اللہ تعالیٰ اینے دوستوں کو تھی ضائع نہیں کرتالیکن اگر وہ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں میں سے ہیں تو اللہ تعالیٰ کے دشمنوں میں مشغول ہونااوران کافکر کرنا تیرے لئے

ی طرح بھی درست نہیں ) اور اس مسلے کا تعلق غیر اللہ سے دل کے قطع تعلق کے ساتھ ہے كونكه الله تعالى اين بندول كوجس طرح عابها إاى طرح ركهتا بي جيها كه حفرت موى عليهالسلام حضرت شعيب عليه السلام كي صاحبز ادى ايني بيوى كوايك وقت مشكل ترين حالت میں چھوڑ کر خداد ندتعالی کے سپر دکر گئے تھے اور حضرت ابراجیم علیہ السلام نے حضرت ہاجرہ سلام الله عليها اور حضرت اساعيل عليه السلام كواشما يا اوربي آب و گياه زمين ميس لے جاكر خدا تعالیٰ کےسپر دکر دیا تھااوران میں مصرف رہنے کواپنا شغل نہ بنایا اوراینے دل کو کمل طور یرحق تعالیٰ ہے وابسنة کرلیا۔ یہاں تک کہاللہ تعالیٰ عز وجل پرتمام معاملات میں بھروسہ کر لینے کی وجہ ہے اس بظاہر نام ادی کی حالت میں بھی انہوں نے دونوں جہانوں کی مرادیں حاصل کرلیں اور بیہ بات بالک<mark>ر ہیں تو</mark>ل کے مشابہ ہے جو حضرت علیؓ نے اس سائل کے جواب میں فرمایا تھا کہ جس نے آپ ہے دریافت کیا تھا کہ یا کیزوترین کام کونسا ہے؟ تو آب نے ارشادفر مایاتھا ''غَنِساءُ القَلُبُ بِاللَّهُ ''(ول کوالله سے لگا کرغیرے بے برواہ ہو جانا) جودل اللہ تعالیٰ کی محبت ہے مالا مال ہود نیا کا نہونا اس کوتیاج نہیں کرتا اور دنیا کا ہونااس کیلیے خوثی کا باعث نہیں بنآ۔اس معنی کی حقیقت سے فقر اور صفوت کی حقیقت واضح ہوجاتی ہے جس کا ذکراس ہے بل ہو چکا ہے۔ پس اہل طریقت کو چاہیئے کہ وہ عبارات کی حقیقتوں اشارات کی بار یکیوں ، دنیاو آخرت ہے بے برواہی ادر تقتر برالہی برنظرر کھنے میں آ ب ہی کی اقتدا کریں ادرآ پ کے کلام کے لطا نف شار میں آنے ہے کہیں زیادہ ہیں اور اس كتاب بين ميراطريق اختصار كابيد وبالله التوفيق

#### آ ٹھواں ہاب

رسول الله علی کے خاندان میں سے صوفیاء کے انکمہ پینم میں سے صوفیاء کے انکمہ پینم میں سے صوفیاء کے انکمہ پینم میں پینم میں بینم میں پینم میں بینم کا گئے ہیں ہے۔
ساتھ مخصوص ہیں ان ہیں سے ہرا یک کوطریقت کے معاملات میں پوری دستری حاصل تھی اور ان ہیں سے عام و خاص سب ہی اہل طریقت کے پیشوا ہوئے ہیں۔ ہیں انشاء اللہ ان ہیں سے ایک گروہ کے حالات بیان کروں گا۔

## عسيدنا حضرت حسن رضى الله عنه

ان میں ہے ایک جگر پارہ رسول اللہ عظیمی خفرت علی کے دل کے پھول اور حضرت فاظمۃ الزہرارضی اللہ عنہا کی کھوں کی شندک ابوجہ حسن بن علی کرم اللہ وجہ بیں جن کوطر یقت میں نظر کامل اور تصوف کی بار سوب کو بیان کرنے میں پورا حصہ حاصل تھا یہاں تک کہ آپ نے اپنی وصیت میں فرمایا تھا ''علیک م بحفظ اسر ایو فائ الله مطلع علی الضمائو '' (باطن کے اسرار کی حفاظت کرو کیونگہ اللہ تعالی دلوں کے بعیدوں کو جانے والا ہے ) حقیقت اس کی ہے کہ بندہ کو باطن کے اسرار کی حفاظت کا حکم بھی اس طرح دیا گیا ہے جس طرح کہ ظاہری احوال کی حفاظت کا پس اسرار باطن کی حفاظت ہے ہے کہ انگہ کے اور احوال ظاہر کی حفاظت ہے ہے کہ اپنی باگ کہ اختیار (ماسوی اللہ ) کی طرف توجہ نہ کر ہے اور احوال ظاہر کی حفاظت سے ہے کہ اپنی باگ اللہ تعالیٰ کی مخالفت سے موڑ لے چنانچے روایت میں آتا ہے کہ جب گروہ قدر سے نے غلبہ حاصل کیا اور معتز لہ کا فم جب دنیا میں کہا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرحمٰن الرخيم السلامُ عَلَيْكَ يَابُنَ رَسُوُل اللَّهِ وَقَرةَ عَيْنِهِ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَوَ كَاتُهُ امَّا بعد!

فَإِنَّكُمُ مَعَاشِرُ بَنِي هَاشِم كَالْفُلُكِ الجَارِيَةِ فِي بَحُرِلُّجيّ وَمَصَابِيحُ الدُّجي وَاعْلاَمُ الهُديٰ وَالْائمَةُ القَادَةِ الذِيْنِ مَنْ تَبعَهُم ' نَجِي كَسَفُينَةِ نُوُحٍ فِ المَشْحُونَةِ الَّتِي يَوُّلُ اَلَيْهَا المُؤمِنُونَ وَيَبرُ و افِيها المتُمسِكُونَ فِيمَا قِوُلُكَ يَـابُـنَ رَسُّـول اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلِيهَ وسَلَّمَ عِنْدَ حَيْرَ تِنَا فِي القَدُر وَاحتِلاَفِنَا فِي الاستِطَاعةِ لِتُعَلِّم مِنَا بِمَا تَاكِدُ عَلَيهِ رايكَ فَإِنَّكُمْ ذريَةٌ ' بَعُضُهُا مِن بَعُض بعلْم اللَّهِ عَلِيتُم وَهُوَ الشَّاهِدُ عَلَيْكُمُ وَانتُم شُهَداء اللَّهِ عَلَى الناس وَالسَّلاَمَ ترجمه: ۔ اللّٰہ کے نام سے شروع کرتا ہوں جو پڑامہر بان نہایت رحم کرنے والا ہےا ہے رسول برکت ہو۔اس کے بعداے گروہ بنی ہاشم! آپ کوک بحریر امواج میں جاری کشتی کی طرح روثنی کے جراغ مدایت کے جھنڈ ہے اوروہ امام ورہنما ہیں جبیجی ان کی امتاع کرے وہ نجات یا جائے اور آپ لوگ حضرت نوح علیہ السلام کی کشی کی طرح میں کہ اہل ایمان اس كي طرف رجوع كرتے اوراس ميں بيضے والے نجات پاتے ہيں۔ پس الكر سول الله عليہ کے فرزند ارجمند! تقدیر کے بارے میں ہماری حیرت اور استطاعت کے بارے میں ہمارے اختلاف میں آپ کی کیارائے ہے؟ تا کہ میں معلوم ہوجائے کہ آپ کی رائے کس بات پر قائم ہے کیونکہ آپنسل درنسل انبیاء کرام کی اولا دہیں ،اللہ تعالیٰ کےعلم ہے آپ کو تعلیم دی گئی ہےوہ اللہ آپ کا محافظ و تگہبان ہےاور آپ لوگ اللہ کی طرف سے لوگوں بر ع**حواه بي**روالسلام

جب بيخط حفرت حسن كي خدمت مين پينچاتو آپ نے بيجواب لكھا

#### بِسمِ اللَّهِ الرحمٰن الرحيم

امابعد!

ترجمہ: (شروع اللہ کے نام سے جوبرا مہر بان نہایت رقم کرنے والا ہے امابعد
آپ کی اور ان لوگوں کی کہ جن کوآپ ہماری امت میں جھتے ہیں'' جیرانی کے بارے میں
آپ کا خط جھے بین گئی گیا۔ اس مسئلہ کے متعلق میری رائے ہے ہے کہ جوشی اس بات پر ایمان
نہیں رکھتا کہ ہر نیک اور ہرے کام کی نقد ہر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہوہ کا فر ہا اور جس
نے گنا ہوں کو اللہ تعالیٰ کے ذمہ لگایا وہ فاجر و گمراہ ہے نہ تو اللہ تعالیٰ کی اطاعت جبراً کی جاتی
ہے اور نہ ہی اس کی نافر مانی کسی مجبوری کے تحت کی جاتی ہے اور نہ ہی وہ اپنی مملکت میں
اپنے بندوں کو مہلت و بتا ہے۔ تا ہم وہ ان تمام چیزوں کا مالک ہے جن کا اس نے اپنی بندوں کو مالک بنایا ہے اور ان سب چیزوں پر اس کی قدرت ہے جن کا اس نے اپنی بندوں کو مالک بنایا ہے اور ان سب چیزوں پر اس کی قدرت ہے جن پر اس نے اپنی بندوں کو مالک بنایا ہے لہذا اگروہ اطاعت کا ارادہ کریں تو وہ ان کورو کتایا فر مانبرداری کرنے سے ہٹنا تانہیں اور اگروہ تا فر مانی کا ارتکاب کریں اور پھروہ ان پر احسان فر مانا چاہتو ان

کے اور معصیت کے درمیان حائل ہو جاتا ہے اور اگر وہ الیا نہ کرے تو اس نے ان کو معصیت پر نہ تو مجبور کیا ہے۔ اس نے تو معصیت پر نہ تو مجبور کیا ہے۔ اس نے تو ان پر بیرسب پچھ بتا کرا پی جت قائم کر دی ہے کہ آئیس کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کی قوت بخش دی گئی ہے اور ان کے لئے اس امر کے اختیار کرنے کی جس کی اس نے آئیس دعوت دی ہے اور اس کام کے ترک کرنے کی جس سے اس نے آئیس کم کے ترک کرنے کی جس سے اس نے آئیس کم کے ترک کرنے کی جس سے اس نے آئیس کم کیا ہے آسانی پیدا کردی تھی۔ اور اللہ تعالی کی جس ہی عالب ہے۔ والسلام

اس کا مطلب ہے ہے کہآ ہے نے جوانی اوران لوگوں کی جنہیں آپ حضور علطے کی امت میں مجھتے ہیں تقدیم کے مسئلہ میں حیرت واستعجاب کے بارے میں ہماری رائے وریافت کی ہے تو اس مسلمیں بھاری رائے تو یہ ہے کہ جو خص خیرا در شرکی تقدیر کواللہ تعالی ک طرف سے تسلیم نہیں کرتا وہ تو کا فر ہے اور جو گناہ کواس کے ذمہ لگاتے ہوئے کہتا ہے کہ الثدتعاليٰ نے ہمیں نافر مانیوں برمجیور کیا ہے تو وہ فاحن و فاجر ہے یعنی تقدیر کا اکار قدر رہے کا ند بب ہے اور معاصی کو اللہ کے ذہبے لگا تا جبریہ کا ند بہت ہے حالا تکہ بندہ اللہ کی دی ہوئی طاقت کےمطابق اپنے اعمال میں خودمختار ہےاور ہمارااہل سنت و جماعت کا ندہب قدر ہیہ اور جربیہ کے درمیان ہے .....اوراس خط کُوَقل کرنے سے میرا (حضر معلی جویری)مقصود صرف اسی قدرتھالیکن بورا خطاس لئے درج کردیا کہ وہ فصاحت وبلاغت کا آیک شاہ کار ہے اوریسب باتیں اس لئے میں نے بیان کردی ہیں تا کہتہیں معلوم ہوجائے کہ حضرت حسن ا حقائق معرفت اوراصول طریقت کے کس بلند در ہے پر فائز تھے کہ حضرت حسن بھریؓ جیسا بلندیابیعالم بھی اس طرح کے دقیق مسائل اوراشارات میں آی گی طرف رجوع کرتا تھا۔ اورایک حکایت میں میں نے ویکھا ہے کہ حفزت امام حسن کوف میں اینے مکان ک وہلیز پرتشریف فرما تھے کہ ایک ویہاتی آب کے باس آیا اور آپ کو اور آپ کے ماں باپ کو گالیاں بکنے لگا۔ آپ اٹھے اور فر مایا اے اعرابی ایجھے بھوک تگی ہے یا پیاس یا کوئی

## سيدنا حضرت سين رضى الله عنه

اورانبی آئمہ خاندان نبوت میں سے شکا آل جم علیات ،معاملات و نیا سے بنیاز اور اپنی آئمہ خاندان نبوت میں سے شکا آل جم علیات ،معاملات و نیا سے باند اور اپنی دور کے سر دار حضرت ابوعبداللہ الحسین بن علی بن ابی طالب جھی ہیں۔ آپ بلند پایا اور ایسان ہیں ہیں ۔ اہل طریقت آپ کے جانبا و طاہر دہا آپ اس کے تابع رہ حال و کر دار کی در تی پر متفق ہیں کہ جب تک حق غالب و ظاہر دہا آپ اس کے تابع رہ لیکن جب حق مفقو دہونے لگا تو آپ نے تلوار تھینجی لی اور جب تک آپ نے اپنی عزیز جان راہ خدا میں قربان نہ کر دی آ رام و چین سے نہ بیٹھے اور رسول اللہ علیات کی علامات اب میں موجود تھیں جن کی وجہ ہے آپ متاز تھے چنا نچہ حضرت عمر بن خطاب روایت کرتے ہیں کہ ایک دن میں حضور علیات کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ آپ نے حضرت حسین گوا بی پشت مبارک پر بٹھا رکھا ہے اور ایک رسی اپنے دھن مبارک ہیں ڈال کر حضرت حسین گوا بی پشت مبارک پر بٹھا رکھا ہے اور ایک رسی اپنے دھن مبارک ہیں ڈال کر حضرت حسین گوا بی پشت مبارک پر بٹھا رکھا ہے اور ایک رسی اور دہ حضور علیاتے کو چلا رہے ہیں اور دہ حضور علیاتے کو چلا رہے ہیں اس کے سرے حضرت حسین کے ہاتھ میں دیئے ہوئے ہیں اور دہ حضور علیاتے کو چلا رہے ہیں اس کے سرے حضرت حسین کے ہاتھ میں دیئے ہوئے ہیں اور دہ حضور علیاتے کو چلا رہے ہیں اس کے سرے حضرت حسین کی جاتھ میں دیئے ہوئے ہیں اور دہ حضور علیاتے کو چلا رہے ہیں اس کے سرے حضرت حسین کے ہاتھ میں دیئے ہوئے ہیں اور دہ حضور علیاتے کو چلا رہے ہیں اور دی حضور علیات

اورخودحضور علی کے منٹوں کے بل چل رہے ہیں۔ جب میں نے سے کیفیت دیکھی تو میں نے كَمِا ''نِعْمَ الجَمَلُ جَمَلُكَ يَا اَباعبدالله ''(الصحينَّ آپكااوْث بهت بي اچماہے) يہ س كر يغبر النفية في المالي "نِغُمَ الراكِب هو يَا عُمَر "(اعْمِرٌ الهيروار بهي توبهت احِهاب) طریقت میں آپ کے بہت سے لطا نف اور بے شار رموز اور برحکمت اقوال میں اور آپ کے بارے میں یہی روایت بیان کرتے میں کہ آپ نے فرمایا ''اَشُفَ فَ الانحُوان عَلَيْك دينكَ "( بهائيوں سے بھی زبادہ تچھ پرشفقت كرنے والا تيرادين ہے ) کیونکہ دین کی متابعت میں ہی انسان کی نجات اور دین کی مخالفت میں اس کی موت و ہلاکت ہے پس عقلمندآ دی وہ ہے جوایئے مشفقوں کے فرمان کے مطابق عمل کرے اوراینے اویران کی شفقت کوقبول کرتے ہو کے ان کی مخالفت سے اجتناب کرے اور بھائی وہ ہے جو دوسرے بھائی کونھیجت کرے اور اپنی شفقت کا درواز ہ اس پر بند نہ کرے اور میں نے حکایات میں بڑھا ہے کہ ایک دن ایک شخص آ ہے کے پاس آیا اور کہنے لگا''اے رسولٰ الشَّعَافِيكُ كَصاحِر او ي مِن اللَّه وروايش آدى مول أورض حب اولا دمول مجھ آج كى رات کے کھانے کے لئے اپن طرف سے کچھ عنایت فر مائے۔ حفرت حسینؓ نے اسے فر مایا بیٹھ جاؤ! ہماراروزینہ ابھی راہتے میں ہےابھی آ جائے گا ابھی زیادہ دیرنہ گذری تھی کہلوگ آپ کے پاس حضرت امیر معاویہ کی طرف سے یا پچے تھیلیاں لے کرآئے۔ ہرتھیلی میں ایک ہزار دینار تھے لوگوں نے عرض کی کہ حضرت امیر معاویہ آپ سے معذرت حاہج ہوئے کہتے تھے کہ یقھوڑی می رقم خرچ کیجئے پھراس کے بعداس سے بہتر امداد کی جائے گی۔حضرت حسینؓ نے اس درولیش کی طرف اشارہ کیا آوروہ یا پنج تھیلیاں اسے عطافر مادیں ً ا، را اس ہے معذرت کی کہ تھوڑی در ہوگئی اور ریہ بے قدرساعطیہ ہے جو تحقیہ ملااگر مجھے علم ہوتا کہ بیرقم اتنی تھوڑی ہے تو میں تہیں انتظار کے لئے نہ کہتا۔ ہمیں معدور سمجھنا کہ ہم اہل بلا میں ہم دنیا کی تمام راحوں سے دست بردار ہو کیلے میں اور اپنی خواہشات کو کم کرکے

دوسروں کی ضرورتوں کے لئے زندہ ہیں۔ادرآپ کے مناقب اس فقد رمشہور ہیں کہ امت کے کسی فردیر یوشیدہ نہیں۔رضوان اللہ علیہ۔

#### حضرت زين العابدين رحته الشعليه

اور انہی میں سے نبوت کے وارث امت کے جراغ سیدمظلوم، امام مرحوم، عیادت کرنے والوں کی زینت اور اوتا د کی شمع حضرت ابوالحن علی زین العابدین بن حسین ين على ابن ابي طالب كرم الله وجهه بين - آب اسية دور من سب سے زياد و كريم اور عبادت گزار تھےاورمعرفت کے حقائق کو کھو لئے اور طریقت کے دقائق کو بیان کرنے میں مشہور تھے ایک دفعہ لوگوں نے آئے ہے استفسار کیا کہ دنیا د آخرت میں سب سے زیادہ سعادت مندكون ہے؟ توارشادفر مايا' مَسنُ إِذَا وَضِيىَ لَمْ يَحْمِلهُ وَضَا عَلَى الْبَاطِل وَإِذَا سَخَطَ لَهُ بِمِنْ حِرْجِهُ سَنْحُطُهُ مِنَ الْحَقِ " ( وَوَقَعْ كَهِ جِسِينُوتَى بِهُوتُو اس كَيْنُوتَى اس كوباطل بر آ مادہ نہ کرے اور جب ناراض ہوتو اس کا غصر ان کوئی سے باہر نہ نکال دے )متعقم الحال لوگوں کے کامل اوصاف میں ہے ہے اس لئے کہ باطل پرراضی ہونا باطل ہے اور غصہ کی حالت میں حق سے دست بردار ہو جانا بھی باطل ہے اور موں بطن کا ارتکاب کرنے والانہیں ہوتا.....اورروایات میں یہ بھی آیا ہے کہ سائیوں نے جب حضرت حسین بن علیٰ کو مع آپ کے عزیز وا قارب کے کر بلا کے میدان میں شہید کر و یا اور حفزت زین العابدین کے علاوہ کوئی باقی نہ رہا جوعورتوں کی تگرانی کرتا اور آپ بیار بھی تھے حضرت حسین ؓ آپ کوعلی اصغر کہتے تھے جب ان کو برہند پیٹھ (بے کجاوہ) اونٹول پرسوار کر کے وشق میں بزید بن معاوية كما من لايا كيا توالك شخص في آب سي كها" كيف أصْحِبُ م يَسا عَلَي وَيَا اَهَ ل بَيْستِ الموحمتِ "(اسعلی اوراسے الل بیت دحت! آ یہ نے صبح کیسے کی) تو آ بي ئے جواب دیا''اصب حسَا مِن قَوْمِسَا بِمَنزَلَةِ قَوْم موسیٰ مِنُ ال فرعوُن یک بنے کوئ آبناء ہم ویست کیون نساء ہم فلا نگری صبا حسنا مِن مساءِ نا وہدا مِن حَساءِ نا وہدا مِن حَساءِ نا وہدا مِن حَقِيْقَةِ بَلاءِ نا "(ہم نے اپن قوم ہے بالکل ولی بی صبح کی جیسی کہ حضرت مولی علیہ السلام کی قوم نے آل فرعون سے کی تھی کہ وہ آل فرعون ان کے بیوں کو ذی کرتے اور عور توں کو زندہ چھوڑتے تھے ہیں ہم نہ کے کو پہچا نے ہیں نہ شام کوبس یہی ہماری مصیبت کی حقیقت ہے ) اور ہم اللہ تعالی کی نعمتوں پر اس کا شکر اوا کرتے ہیں اور اس کی آزمائش پرصبر کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

اور حکایات بیس آتا ہے کہ بشام بن عبدالملک بن مردان ایک سال ج کے لئے آیا خانہ کعبہ کا طواف کر نے ہوئے جراسود کا بوسہ لیمنا چاہا تو لوگوں کے بجوم کی وجہ ہے کوئی راستہ نہ ملاتو منبر پر چڑھ کر خطبہ دینے لگائی دوران حضرت زین العابدین بلی بن الحسین بن علی سمب تشریف لائے چاند ہے چہرے، روشن رخساروں اور خوشبودارلباس کے ساتھ آپ نے بیت اللہ کا طواف شروع کیا ۔ آپ جب جمراسود کے قریب پنچ تو آپ کی ساتھ آپ نے بیت اللہ کا طواف شروع کیا ۔ آپ جب جمراسود کے قریب پنچ تو آپ کی تعظیم کے لئے لوگوں نے جمراسود کے آپ بیس کی جگہ خالی کردی، بشام نے کہا یہ نو جوان کون ہے؟ میں اس کو فید پیچا نیا ۔ اس ہے مقصداس کا یہ قاکہ اللی شام اس کونہ پیچا نیں اور نہ بی اس کی خلافت کی خواہش کریں ۔ فرز وق شاعر وہاں کھڑا تھا اس نے کہا '' میں اس کو خوب پیچا نیا بول لوگوں نے پوچھا اے ابافر اس! بہیں بنا و وہ کون ہے؟ کہ ہم نے اسے بڑا خوب بول کو رات وان دیکھا ہے ، فرز وق نے کہا '' اچھا خوب کان لگا کر سنو میں اس کی صفت اور اس بارعب جوان دیکھا ہے ، فرز وق نے یہ شعر پڑھے۔

# قصيده

هَذالبَذِى تَعْرِفُ البَطحاءُ وَطُنتَه والبَيْتُ يَصوِفه والحلِ والحرمُ البَطحاءُ وطُنتَه والبَيْتُ يَصوفه والحلِ والحرمُ الله عيده مِتى هي الله والمرابق المرابق الم

هَذابن فاطمه الزهرا ان كنت جاهله وَبحدهِ انبياء الله قَدُخُتِم بي فاطمة الزهرا كاصاحر اده بالرتواس ي تاواقف باوراس كانا پرانبياء كاسلسله فتم كيا كيا ب

هَذا ابن حير عباد الله كلهم هذا التقى النقى الطاهر والعِلْم يالله كالم الله كلهم الله كلهم الله كلهم الله كلهم يالله كالم الله كالله كاله

بعضُ حَيَاءً وَيعضى مِنْ مهابته فسما يُكَلَّمُ إِلَّا حِسيُن يهنسم وه حياء كسب نگامين جمكائر بها به اورلوگ اس كرعب سے نگاميں نيكى ركھتے ميں اوراس وقت بولتے ميں جب و و مسكرار ہا ہو۔

يسمِى إلى ذُروَةِ الغِز التَّى قَصِوت عَنْ بِيلِهَا عَوبُ الاسلام العَجُمُ وه عزت كاس بلس بريبخيا بواج جهال تك عرب وجم كتمام سلمان يَنْ فَيْ سعقاصر بيل -إذا دائسه وسيس "قال قائلها الى مكسارَمُ هَذَا يستهى الكومُ قبلة قريش احد كي كراعتراف كرتا بكراس برجود وكرم كى انتها بوچك بيد

مَّنُ جَـٰذُهُ وَانَ فَحَسَلَ الْانبِيسَالَهُ ﴿ وَفَسَصَـلُ امْتِسَهُ وَانْتَ لَسَهُ الْاَمْسُمُ

اس کنانا کامقام تمام انبیاء سے افضل ہے اور ان کی امت کوتمام امتوں پرفضیلت حاصل ہے۔ اسگیاد لیمیسکہ عرف ان راحیہ درکن المحطیم اِذا ما جاء یستیلم قریب ہے کہ طیم خود بڑھ کراس کے ہاتھوں کی خوشبوکو چوم لے جب وہ اسے چوسے کیلئے بڑھتا ہے۔

فِی کفِے ہے حیے زران ریحھا عبق' مِنُ کف اروع فی ارنیسہ شمتم اس کے ہاتھ میں بڑی خوشگوارخشبووالی بیرمشک کی چھڑی ہے۔

سَهلُ الحليقة لإيخفى بوادره يزينه اثنان حسن الحلق والشَيُم وه اليارم مراج بكرال كاغمر بخطر بحن بيرت اور صن صورت الى زينت إلى مشتقة عن رسول الله بتعتبه لجابت عناصِرُه والخيم والشِيم

الكى صفات رسول الشيطيك كى صفات من المنظمة بن اوراس كعناصرا نتها أى عده اور باكيزه بير. فَلَيْسَ قُولُكَ مَنُ هذا؟ بضائره المعجمُ

تیرااس کو پیچانے ہے انکار کرتے ہوئے'' بیکون ہے ؟ کہنا اسکی عزت میں کی کاسب نہیں

کہاس کوتو پوراعرب وعجم پہچانتا ہے۔

كلِتَ يَديهِ غيبات عَمَ نفعُهُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ العَدَمُ السَّوَ وَوَلَا يَصُو وَهُمَا العَدَمُ السَّكِ وَوَلَا يَصُو وَهُمَا العَدَمُ السَّكِ وَوَلَا يَصُو وَالتَ كَاعَمُ الْ السَّكِ اللهِ وَوَلَا يَصُو الْ السَّكِ اللهِ وَوَلَا يَصُو الْ السَّكِ اللهِ وَوَلَا يَعْمُ الْ السَّكِ اللهِ وَوَلَا يَعْمُ الْ السَّكِ اللهِ وَوَلَا اللهِ اللهِ وَوَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

عَمّ البريه بالاحسان فالقشعَتُ عن العناية والاملاق والطلم تلوق بران كاصان عام به بسلاحسان فالقشعَتُ عن العناية والاملاق والطلم تلوق بران كاصان عام به بس ان كامتا با ينهم في المن المنسطيع جواد" بعد غايتهم لايسدا يسهم في ومن وأن كسرم كو كي جوائم و تقاوت عن ان كامقا بله بيس كرسكا اوركو كي قوم ان كمقام تكنيس بي تي سكت في من المغيوث إذا ما أزِمة ازمَتَ والاسد الشرى والباس محتلم

جب قط سالی ہوتواس کے ہاتھ موسلادھابارش ہیں اور جب لوگ جنگ میں مثلا ہوں تو وہ ایک شہر کی طرح ہیں۔ ایک شہر کی طرح ہیں۔

مِنُ معشرٍ حُبَّهُم دين وبُغضُهُم كَفر وقدرُبُهم منجا و مُعتصم وواس گروه كِفرد بن جَسَهُ ونجات بـ وهاس گروه كِفرد بن جس كى محبت دين بعض كفرادران كاقرب باعث تحفظ ونجات بـ ون عُمَّد اهل التقى كانوا أنمتَّهُم أَ اَوْ قِيل مَن حيواهل الارض قِيلَ هِم الرّد نيا كِمَّام ابل تقوى كوشار كيا جائة ويدان كِمَقتدا بين اورا كريو چها جائة كه زمين والول مين بهتركون بي قواني كانام ليا جائة كار

سَيَّان ذالک إِن الروا وإِن عَذَمُوا لايَنْ قُصُ العُسر بسطًا مِن اَكْفِهم النَّس العُسر بسطًا مِن اَكْفِهم ال

السلّب فَصَد الله و والقلم بعدي بدلك له في اللوح والقلم الكوف الكوح والقلم الكوم والقلم الكوم والقلم الكوم والقلم الكوم والقلم الكوم الكو

مُقَدم ' بَعُدَ ذكر اللهِ ذكرهم في كُل صدء ومختوم ' بهِ الكلَم برِيز كَا ابتداء وانتاش الله كَذكر عدان كاذكرى مقدم ب

مَنُ يَعرفُ اللّه ' يَعرِفُ اَوَلِيتَه ' والله ين مِن بيت هذا نالَه ' الامَمُ جوُّخُصُ اللّه کو پیچانتا ہے وہ ان کی ادلیت کو بھی پیچانتا ہے کہ پوری امت کودین ان جی کے گھرانے سے ملاہے۔

ایِ القبائیل لیست فی رقابھم اِمَسالاَبَساء هـذا اَوُلَسه ' نِعَمَّمُ عرب کا کونیا قبیلہ ہے جس کی گردن اس کے یااس کے ہزرگوں کی دی ہوئی نعمتوں سے جھک نہ گئی ہو۔

اسی طرح فرزوق نے حضرت زین العابدین رحمته الله علیه کی تعریف میں چند

اشعار پڑھاور آپ کی اور پیغبر علیہ کے خاندان والوں کی خوب تعریف کی بین کر ہشام اس پر سخت ناراض ہوا اور مکہ و لدینہ کے درمیان ایک مقام صفان میں اس کوقید کر دینے کا تھم ویا۔ بیخبر جب لوگوں نے حضرت زین العابدین کے سامنے عرض کی تو آپ نے بارہ ہزار درھم اس کے پاس لے جانے کا تھم ویا اور فر مایا کہ اے کہد وینا کہ اے ابا فراس ہمیں معذور سمجھنا کہ ہم اہل بلاجیں۔ اس سے زیادہ رقم تمہارے پاس ہیں بھیج سکتے فرز وق نے وہ رقم واپس کر دی اور کہلا بھیجا کہ اے پیغیبر خدا کے بیٹے! میں نے حصول دولت کے لئے بڑے اشعار کے جی اور ان کی تعریف میں جھوٹ اور مبالغہ بادشاہوں اور امراء کے لئے بڑے اشعار کے جی اور ان کی تعریف میں جھوٹ اور مبالغہ بادشاہوں اور امراء کے لئے بڑے اشعار کیے جی اور ان کی تعریف میں جھوٹ اور مبالغہ کے بھی کام لیا ہے کی نے بڑے اشعار میں نے محض اللہ تعالی اور فرز ندان رسول اللہ کے کارہ کی محبت میں ان جھوٹی مدائے کے کفارہ کے خور کے جیں۔

جب بیہ بیغام حضرت زین العابدین کی خدمت میں پہنچا تو آپ نے فرمایا ' نیہ درہم واپس لے جاؤ۔ اوراس سے کہو کہ اے ابوفراس! اگر تنہیں ہم ہے محبت ہے تو پھراس بات کو پسندنہ کرو۔ کہ ہم جو چیز و سے چکے اورا پی ملک سے نکال چکے ہیں اسے واپس لے لیس۔ حضرت کا یہ بیغام من کر فرز وق نے وہ رقم قبول کر کی ۔ آپ کے فضائل ومنا قب اس ہے کہیں زیادہ ہیں کہ انہیں جمع کیا جاسکے۔

## سيدنا حضرت محمد با قررصنالله عليه

اور انبی ائمہ اہل بیت میں سے اہل معاملہ کی جمت ارباب شاہد کی برھان اولا و الله معاملہ کی جمت ارباب شاہد کی برھان اولا و نبی علی بن حسین بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب الباقر کرم اللہ و جہ بھی ہیں۔

یہ ہی کہتے ہیں کہ آپ کی کنیت ابوعبداللہ اور لقب باقر تھا۔ آپ کتاب اللہی کے لطیف اشارات اور علوم دینیہ کے رموز بیان کرنے میں فاصل مقام کے حامل تھے۔ آپ کی

کرامات مشہور، دلائل معروف اور براهین روش بیں کہتے ہیں کدایک دفعہ کی خلیفہ نے آپ کونل کرنے کے ارادہ سے آپ کے ماس آ دمی بھیج کرآپ کو بلوایا۔ جب آپ تشریف لائے تو خلیفہ نے فوراً آ پ ہے معانی ما تک لی اور عزت واحتر ام سے ہدیہ پیش کر کے آ پ کورخصت کر دیا درباریوں نے سوال کیا اے بادشاہ! آپ تو ان کوتل کرنے کا ارادہ رکھتے تھے کیکن ان کے ساتھ یہ اچھاسلوک دیکھ کرتو ہم جمران رہ گئے ہیں۔ آخراس کی کیا وجہ ہے بادشاہ نے جواب دیا۔ جب آپ میرے سامنے تشریف لائے تو میں نے دیکھا کہ آپ کے داکیں باکیں دونوں طرف دو ثیر موجود ہیں اور جھے کہدرہے ہیں کہ اے بادشاہ اگرتم نے حضرت کے قل کا قصد کیا تو ہم تمہیں ہلاک کرویں گے .....اور آپ ہی کے بارے میں روايت بِكَرَآتِ مِنْ تَعَالَى كَارِشَاد "فَهَنُ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيَوْمِنُ بَاللَّهِ" (پس جو شیطان کا کفرکر ہے اور اللہ برایمان لائے ) کی تفسیر کرتے ہوئے فر مایا''محل مَنُ شَغَلَکَ عَنُ مطالعت المحق فَهُو طاغوتُکَ (جو پُیزیمی تَجَے مطالع حَقّ سے باز ر کھے وہ تیرا شیطان ہے) ابتم غور کرو کہتم اللہ تعالیٰ ہے کس چیز کی وجہ سے لاتعلق اور عجاب میں ہوکہ اگر اس چیز اور حجاب کوتر ک کر دونو مکافی الی تک تمہیں رسائی حاصل ہو جائے اورتم حق ہےمنوع ادر مجوب نہ رہواور جو شخص مشاہدہ چی ہے روک دیا گیا اسے قرب حق کا دعویٰ نہیں کرنا جاہئے۔

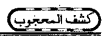
آ پ کے خصوصی عقیدت مندول میں سے ایک شخص بیان کرتے ہیں کہ جب رات کا ایک حصہ گزرجا تا اور آ پ اور ادوو ظائف سے فارغ ہوجاتے تو اپنی مناجات میں اونچی آ واز سے یوں عرض کرتے۔ اے میرے معبود! اے میرے آ قا رات آ گئی اور بادشا ہوں کے تصرف کی حکومت ختم ہوگئی اور آسان پرستارے نمودار ہو گئے اور سب لوگ نبید کی حالت میں معدوم ہو گئے اور لوگوں کی زبانیں خاموش ہوگئیں اور ان کی آ تکھیں بند ہوگئیں اور لوگ مخلوق کے دروازوں سے بھاگ گئے اور خاندان بنوا میہ آ رام پا گئے اور اپنی

خواہشات کو چھیالیا اور اینے درواز ہے بند کر کے ان پرمحافظ مقرر کر دیئے اور جولوگ ان ہے اپی ضرورتیں وابسۃ کئے ہوئے تھے۔انہوں نے اپنی حاجتیں چھوڑ دیں کیکن بارغدایا! تو زنده ہے اور ہمیشدر ہے والا اورسب کچھ جانے والا ہے اونگھ اور نیند تیری ذات پر طاری نہیں ہوسکتی۔ جوشخص تخصےان صفات کے ساتھ نہ پیچانے وہ کسی نعت کامستحق نہیں ۔اےوہ ذاہ کہ کسی کام کے کرنے سے تختے کوئی طاقت نہیں روک عتی اور ہر پکارنے والے پرتیری رحت کے دروازے کھلے ہیں اور جو شخص تیری حمد و ثنا کرتا ہے اس پر تیرے خز انے فدا ہیں تو ۔ وہ داتا ہے کہ کسی سائل کوخالی لوٹادینا تجھے زیبانہیں مومنوں میں سے جوشخص تیری بارگاہ میں دُعا كُرْمًا ہے زمين وآسان كى مخلوق ميں ہے كوئى بھى اسے سوال كرنے سے رو كنے والا نہیں ۔ بار خدایا ہم دنیا کی کی چیز ہے آ رام کیے یا سکتے ہیں جب کے موت، قبراور حساب کو ہم یاور کھتے ہیں۔ پس میں تجھ ہی 🕰 یا نگتا ہوں کیونکہ میں تجھے وا حد جانتا ہوں اور تجھ ہی ے طلب کرتا ہوں کیونکہ صرف تجھے ہی یکا رتا ہوں کہ موت کے وقت وہ راحت عطا کر جس میں عذاب نہ ہوں اور حساب کے وفت وہ خوشی محطا فیجا جس میں تکلیف نہ ہو( راوی بیان کرتا ہے کہ ) آپ پیسب باتیں کہتے ہوئے روتے جاتے تھے یہاں تک کہ ایک رات میں نے آپ سے عرض کی کہ اے میرے اور میرے آباؤ اجداد کی آتا! آپ اس گریہ وزاری اور نالہ وشیون میں کب تک لگےرین گ؟ آپ نے فرمایا اے دوست! حضرت يعقوب عليه السلام كاتوا يك يوسف مم موا تعاتو آب اس قدرروئ كرآب كي آئكيس سفيد ہوگئیں اور آپ نابینا ہو گئے تھے جب کہ میں نے اپنے باپ حضرت حسین کے ہمراہ اٹھارہ اشخاص اور دوسرے شہدا کر بلاکو کھویا ہے لہذا میں اس ہے کم تونہیں رؤوں گا کہان کے فراق میں اپنی آئکھیں سفید کرلوں ..... آپ کی ریمنا جات عربی میں فصاحت و بلاغت ہے بھری ہوئی ہے لیکن طوالت کے خوف سے میں نے اس کے فاری میں معانی بیان کروئے ہیں تا كەتكرارنە ہوالبىتەكى دوبىر بەمقام پرانشا ءاللەپ بيان كردول گا-

### سيدنا حضرت محمد جعفر رحمة الله عليه

اورانمی میں سے سنت نبوی علیہ کے پوسف ،طریقت کی زینت ،معرفت کے تر جمان اورصفوت کے مزین حضرت ابومجمد جعفر بن محمد صادق بن علی بن حسین بن علی بن ابو طالب رضی الله عنهم بھی ہیں۔ آپ بڑے بلندحال۔ نیک سیرت اور ظاہر وباطن کے آراستہ و پیراستہ تھےتمام علوم میں آپ کےعمدہ ادر لطیف اشارات موجود ہیں۔ آپ کلام اللی کی باریکیوں اور طریقت کے معانی سے واقفیت کی بنا پرمشائخ میں مشہور ہیں اور طریقت کے موضوع يرآ كي ميت ى تصانف مشهور بين \_آب كمتعلق روايت كرتے بين كه آب نِ فَرَمَايا ـُ مُنْ عَرَف اللَّه أَعُوضَ عن ماسواه '' (جس نے الله تعالی کو پیچان لیاوه غیراللہ ہے منہ پھیرلیتا ہے ) لینی عارف الہی وہ ہے جوغیر اللہ ہے منہ پھیر لے اور اسباب ونیا ہے رشتہ توڑ لے کیونکہ حق تعالیٰ کی معرفت بعینہ غیراللہ کی عدم شناخت کا نام ہے اس کے کہ غیراللد کی عدم معرفت اللہ تعالی کی معرف کی وجہ سے ہوتی ہے اور غیر اللہ کی معرفت حق تعالی کی عدم معرفت کا سبب ہوتی ہے۔ یس عارف البی مخلوق ہے الگ اور حق ہے پیوستہ ہوتا ہے غیراللہ کی اس کے دل میں اتن بھی قد رنہیں ہوتی کیان کی طرف دھیان دے ۔ اوران کے وجود سے اس کوا تنااندیشہ بھی نہیں ہوتا کہ دل میں ان کی طرف دھیان دے اور ان کے وجود سے اس کوا تنا اندیشہ بھی نہیں ہوتا کہ دل میں ان کی یاد کو جگہ دے .....اور آب سے بى روايت كرتے بي كرآب فرمايا۔ "لا تَصِحُ العِبَادَهُ الا بالتوبَةِ لاَنَّ اللُّهُ تَعَالَىٰ قَدَّمَ التوبَة عَلَى العبادة كما قَالِ الله تبارك و تعالىٰ التَائِبُونَ السعَسابدون "(عبادت،توبدئي بغير محجنبين موتى كيونكه الله تعالى في اينادشاد "التسائيسون المعابدون عمل توبكو بادت يرمقدم ذكرفر ماياب )اس لئے كرتو برطريقت کے مقامات کی ابتدا ہے اور عبودیت ان مقامات کی انتہا ہے اور اللہ تعالیٰ نے جب

كَهَارُون كاذكرفر ماياتوانبيس توبه كاحكم ديا چنانچ فر مايا' نُسُوبُو إلَى السَّلْمِ جَمِيْعًا أَيُّهَا ٱلْمُونُونُونَ ''(اےایمان والواتم سباللہ کی جناب میں توبیر رو) اور جب رسول اللَّهِ ﷺ كويا دكياتوعبوديت كے ساتھ يا دكيااور فرمايا' فأؤ حلى إلى عَبْدِهِ مَا أو حلى ''(پس وحي کی اینے بندے کی طرف جو وحی کی ) اور حکایت ہے کہ حضرت داؤ د طائی رحمتہ اللہ علیہ آپ کے پاس حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے ابن رسول النہ بھی ہے کوئی تھیسے تنے مائے کہ میر ا ول سياه ہو چکا ہے۔ آپ نے فرمايا اے ابوسليمان! آپ تو خوداينے زمانہ كے زاہد ہيں آ پ کومیری تقیحت کی کیا ضرورت ہے،انہوں نے عرض کی اے فرزند پنجم میں آپ کو تمام مخلوق پرفضیلت حاصل ہے اورسب کونصیحت کرنا آپ پر واجب ہے۔ آپ نے فر مایا اے ابوسلیمان میں اس بات ہے فرحا ہوں کہ کہیں میرے نانا یاک قیامت کے دن میرا وامن نہ پکڑلیں کتم نے میری اطاعت کائن کیوں نہیں ادا کیا اور پیفیحت کرنے کا کام کسی نسبی تعلق اورمضوط نسبت برمنحصرنہیں بلکہ یہ اللہ تعالی کے حضورا چھے اعمال برموقوف ہے۔ یہین کر حضرت داؤ د طائی رحمتہ اللہ علیہ رونے لگے اور کھنچے لگے۔اے خداوند! جب نبوت کے یانی سے گوندھی ہوئی طبیعت اور برھان و دلائل کے اصولون نے ترکیب یانے والی طبیعت والا اور رسول الله علی کا نواسه اور حضرت بتول بی بی فاطری کا صاحبز اوه اتنی حیرانی دیریشانی میں مبتلا ہے تو بھر داؤ د کون ہے جوایے عمل پر مغرور ہو ..... اور آپ ہی ہے روایت ہے کہ ایک روزاینے غلاموں کے ساتھ تشریف فرماتھے کہ ان سے ناطب ہو کرفر مایا کہ آؤ آپس میں عہداور بیت کریں کہ ہم میں ہے جو بھی نجات یا جائے قیامت کے دن سب کی شفاعت کرے گا۔ بیمن کر غلاموں نے عرض کیا''اے رسول اللہ عظیافیہ کے بیٹے آ پ کو ہماری شفاعت کی کیا ضرورت ہے۔ جب کہ آ پ کے جد بزرگوار پوری مخلوق کے شفع ہیں۔ آپ نے فرمایا۔ مجھا ہے ان افعال کی وجہ سے قیامت کے دن اپنے جدا مجد کا رخ انورد کیھنے سے شرم آتی ہے۔۔۔۔۔ یا تیں اپنفس کے عیوب کی طرف نگاہ کرنے ہے



ابہم اس کتاب میں ایجاز واختصار کے ساتھ رسول اللہ عظیمی کے اسحاب صفہ کا فرکر لاتے ہیں اور اس سے پہلے ہم نے ایک کتاب تصنیف کی ہے جس کا نام ''منہائ اللہ بن' رکھا ہے اس میں ہم نے اسحاب صفہ میں سے ہرا یک کے مناقب تفصیل سے بیان کر دیئے ہیں۔ یہاں صرف ان کے نام اور سیمیں الگ الگ بیان کریں گے تا کہ تہارا مقصد حاصل ہو۔ اللہ تہمیں عزت سے نواز ہے۔ واللہ اعم و باللہ التوفیق۔

نوال باب

# اصحاب صفه کے ذکر میں

جان لے کہ بوری امت اس بات بر مفل ہے کہ رسول اللہ عظیم کے صحاب کرام م میں ہے ایک جماعت الی تھی جو ہروفت عبادت کے لئے معجدی نبوی میں رہتی تھی۔ یہ حضرات دنیا ہے دست برداراور روزی کمانے سے کنارہ کش ہو چکے تھے۔اللہ تعالیٰ نے انبی کے لئے این پنجبر اللہ کو عماب کرتے ہوئے فر مایاتھا کہ 'وَلا تطور الَّنفِين بَدْعُونَ رَبَّهُ مُ سِالْغَدَاةِ والْعَشِيّ يُرِيُدُونَ وَجُهَهُ ''(ان لوگوں کواتِ باس سنه ہٹائے جو مُحَضَ اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے رات دن اللہ تعالیٰ کو یکار تے رہتے ہیں ) اور اللہ تعالیٰ کی کتاب ان کے فضائل پر ناطق ہے اور پیغمبر علیہ کی ان کے فضائل میں بہت می احادیث ہیں جوہم تک پینچی ہیں اورہم نے کتاب کے مقدمہ میں ان کا پچھے ذکر کر دیا ہے اور حضرت ابن عباسٌ بيغم والله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم عَـلىٰ اصـحـاب الصـفةِ فَـرَأى فَقُرَهُمُ وجَهْلَهُمُ وَطِيْبَ قُلُوبِهِم فقالَ البشِوُوايا ٱصُحَابَ اصفةِ فَمَنُ بَقِيَ مِنُ أُمَّتِي عَلَى النَعُتِ الذِى آنَتُمْ عَلَيهِ واضياً بِمَا فيهِ فَإنهُم مِنُ رُفَفَانِی فلی الجنهِ ''(رسول الله عَلِيَّةُ اصحاب صفہ کے پان جا کرکھڑے ہوئے اور ان کی تنگدستی اور مجاہد ہے ادر پھراس حالت میں ان کے دلوں کے اطمینان اور خوشی کود یکھا تو فر مایا''ا ہےصفہ والواجمہیں بشارت ہو کہ میری امت کا جو خص بھی اس صفت برر ہے گا جس يرتم مو پھراس يرراضي بھي رے گا تو دوجنت مل ميرے دفيقوں مل سے موگا۔

ان اصحاب صفه میں ہے ایک اللہ جبار کی درگاہ کے منادی اعلان کرنے والے موذن ) اور حضرت محمد مختار ملیقے کے برگزیدہ حضرت بلال بن ربائج ..... دوسرے ضداوند واحد کے دوست اور واقف احوال بیغیم علیقے حضرت ابوعبدالله سلمان فاری ..... تیسرے

لِ عمّاب كامعنى بي بيار بعرافتكوه-"

مهاجرین وانصارؓ کے سالاراور خداوند جبار کی خوشنودی کی طرف متوجہ، حضرت ابوعبیداللہ عامر بن عبدالله بن الجراح " ..... چوتھے برگزیدہ اصحاب صفہ اور زینت اہل تصوف حضرت ابواليقطان عمارين ياسر ..... يانجوي علم كاخزانه اورحكم كامخزن حضرت ابومسعود عبدالله ابن مسعود الهر لي ..... حصے الله رب العزت كى درگاه كاتمسك كرنے والے اور كنا مول سے یاک حضرت عبدالله بن مسعودؓ کے بھائی حضرت عتبہ بن مسعودؓ ..... ساتویں راہ عزلت کے سالک اورعیوب و ذلت کی باتوں ہے کتارہ کش حضرت مقدادین الاسودٌ ...... آتھویں مقام تقویٰ کے داعی اورمصیبت واہلا پر راضی حضرت جناب بن الارت ؓ .....نویں رضا الٰہی کی ِ درگاہ کااراد ہ کرنے اور مقام نیا میں بارگاہ بقائے تلاش کرنے والے حضرت صبیب بن سنان "..... دسویں سعادت کے سیٹ کے موتی اور قناعت کے سمندر حضرت عتبہ بن گزوان ؓ. گیارہویں حضرت عمر فاروق کے بھائی مخلوق اور دونوں جہاں ہے بے نیاز حضرت زید بن الخطابٌ ..... بارہویں مشاہرات کی طلب میں مجاہروں کے مالک، پنیم رکا اللہ کے غلام حضرت ابولبشر"..... تیرہویں صاحب عزت وتو بداور ساری دنیا کرچھوڑ کرحق تعالیٰ کی طرف رجوع كرنے والے حضرت ابوالمرشد كنانه الحصين العدويِّ ..... چود ہويں تواضع اور انكساري كے عبور كرنے والے دنیا سے قطع تعلق كرنے والے حذیفه الیمانی ملے علام حضرت سالم ..... پندرہویں عذاب آ خرت سے ڈرنے والے اور نخالفت شریعت سے بھا گنے والے حضرت عکاشه بن افحصن مسسولہویں مہاجرین وانصار کی زینت اور بی قار کے سر دار حضرت مسعود بن ري القارئ .....مترهوي زبد من مانندعيس عليه السلام اورشوق من مانند موي عليه السلام حضرت ابوذ رجناب ابن الجناوة الغفاريُّ .....ا ثمار موي انفاس يغمبروك كي كافظ اورخيرات شایان حضرت عبدالله بن عمر مسس انیسوی استقامت دین می قائم اوراتیاع شریعت میں راست روحفرت صفوان بن بيضًا .... اكيسوي الله تعالى كى بارگاه اميد ت تعلق ر كفيه والياور ور بار مصطفوی الله کے برگزیدہ حضرت ابولباب بن عبدالمنذر سساور با کیسویں سندر شرف

کے کیمیااورصدف توکل کےموتی حضرت عبداللہ بن بدرانجہی عنہ عنہم اجمعین ہیں۔ اگر ہم ان تمام اصحاب صفد گا تذکرہ کریں تو کتاب طویل ہو جائے گی شخ ابو عبدالرحمٰن بن الحسين اسلمي رحمته الله تعالى جوطريقت اورمشائخ كے كلام كوفقل كرنے والے میں انہوں نے اہل صفہ کے حالات برایک تاریخ مرتبہ کی ہے جس میں ان کے فضائل ومنا قب اسااور کنچنیں بیان کی ہیں ....لیکن انہوں نے مطلح بن ثابت بن عباد کو بھی اصحاب صفه میں ثار کیا ہے جب کہ میں اس کودل سے بسندنیوں کرتا کیونکہ ام المونین حضرت عائشہ صدیقة مرتهمت کی ابتداای نے کی تھی۔البتہ حضرات ابو ہربرہؓ چوبان ،معاذین الحارث، تائب بن خلاب، ثابت بن ابوعینی عویم بن ساعد، سالم بن عمر، بن ثابت، ابواللیث کعب ين عمر، وهب بن معقل ، عبدالله بن انيس اور حجاج بن عمر الاسلمي رضي الله عنهم الجمعين سب ا نہی اصحاب صفہ میں ہے تھے بھی بھی کسی خاص مقصد کے پیش نظر دنیا کی کسی دوسری خدمت میں شامل ہو جاتے تھے تاہم تمام کی تمام ایک ہی درجہ میں تھے۔ اور درحقیقت صحابہ کا دور خیرالقرون (بہترین زمانہ ) تھالہذا وہ بھی درجہ میں بھی تھے بعد کے ہرزمانہ کے لوگوں ہے بہترین اور افضل ترین محلوق تھاس لئے کی تعالیٰ نے ان کوایے بیغبر واللَّه کی صحبت کی سعادت ہے نواز اتھا اوران کے قلوب کو ہرتتم کے عیوب ہے محفوظ رکھا تھا جیسا كَرَّقِيمُ وَلَيْكُ فِي ارْثَاوْفِر ما ياكُهُ ' خيو القرون قَرْنِي ثُمَّ اللُّينَ يَلُونَهُمُ ثُمَّ المنينَ يلُونَهُمُ " الحديث (سب زمانول ہے بہتر میرا زمانہ ہے پھروہ لوگ جوان کے بعد آنے والے ہیں پھروہ لوگ جوان کے بعد ا نے والے ہیں )اورخوداللہ تعالی نے فرمایا 'و السسابقون الْكَلُّونَ مِنَ الْـمُهَاجِويُنَ وَالْانْصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَان ''اورايمان ﷺ سبقت حاصل کرنے والے پہلےمہاجرین اور انصار اور وہ لوگ جنہوں نے خلوص کے ساتھ ان کی متابعت کی الله ان ہے راضی ہو چکا اور وہ اللہ سے راضی ہو چکے ) اب ہم اس کتاب میں بعض تابعین رحمہم اللہ اجمعین کا تذکرہ کریں گے تا کہ پورا بورافا کدہ بھی حاصل ہواورز مانے بھی ایک دوسرے کے ساتھ متصل ہوجا کیں۔

وسوال باب

# تابعین میں تصوف کے امام

## حضرت اوليس قرنى رمته اللهطيه

تابعین میں تصوف کے آئمہ میں سے امت کے آفتاب اور دین وملت کی تمتع حضرت اولیں قرنی "اہل تصوف کے بڑے مشائع میں سے تھے۔ آپ رسول السوالیہ کے دورمبارک میں موجود تھ لیکن دووجہ سے پیغبر عظامتے کی زیارت سے محروم رہے ایک غلبہ حال اور دوسرے اپنی والدہ کے حقوق کے پیش نظر اور پیغیر علیہ نے صحابہ کرام ہے فرمایا تھا کر قبیلہ قرن کا ایک اویس نامی آ دی ہے جو قیامت کے روز قبیلہ ربیعہ اور مفرکی بھیڑوں کی مقدار میری امت میں شفاعت کرے گا<u>ر اور آ</u>یے نے چیرہ انور حضرت عمر فاروق اور حضرت علی کی طرف کرے فرمایا کہتم دونوں اے دیکھو کے وہ چھوٹے اور درمیانے قد کا لمے بالوں والا آ دی ہے اور اس کے دائیں پہلو برایک درہم کی مقدار سفیدنشان ہے جو جنبل کےعلاوہ کی اور چیز کانہیں اور اس کے ہاتھ کی تھیلی پر بھی ای طرح کاسفید داغ ہے ادراس کومیری امت میں قبیلہ رسیعہ ومصر کی بھیٹروں کی مقدار شفاعت کاحق ملے گا۔ جب تم اے دیکھوتواسے میراسلام پہنچا دیٹا اور کہنا کہ میری امت کے لئے دُ عاکرے، چنانجے حضور ّ کی وصال با کمال کے بعد جب حضرت عمر المکہ کرمہ تشریف لائے اور امیر المونین حضرت علی ا بھی آ یے بھراہ تھے تو آ پ نے خطبہ کے دوران فر مایا''یا اهل نجد قومُوا ''(اے نجد کے رہنے والو کھڑے ہو جاؤ) اہل نجد کھڑے ہوئے تو آپ نے ان سے دریا فت فر مایا كدكياتم من قبيلة قرن كاكوئي آدمي ہے؟ انہوں نے جواب دياباں چتانچة قرن كرہنے والے پچھلوگوں کوآپ کے سامنے پیش کیا گیا تو حضرت فاروق اعظم نے ان سے اولیں

قرنی ؓ کے متعلق یو چھاتو انہوں نے جواب دیا کہ ہاں اولیں نام کا ایک دیوانہ آ دمی ہے جونہ تو آبادی میں آتا ہے اور نہ کسی مخص کے ساتھ بیٹھتا ہے اور نہ ہی وہ چیز کھاتا ہے جولوگ کھاتے ہیں اورغم وخوثی میں شریک نہیں ہوتا۔ جب لوگ بنتے ہیں تو وہ روتا ہے اور جب لوگ روتے ہیں تو وہ ہنتا ہے، حضرت عمر نے فرمایا میں اس سے ملاقات کرنا ھا ہتا ہوں ، انہوں نے عرض کی کہ وہ تو تمہارے اونٹوں کے ساتھ جنگل میں ہے۔ دونوں بڑے بزرگ (حضرت عمر وعلیؓ) اٹھے اور اس کے یاس پہنچ گئے حضرت اولیں اس وقت نماز میں مشغول تھے۔ جب وہ فارغ ہوئے تھے تو انہیں سلام کیااورا پیے پہلواور شیلی کا نشان دکھایا تا کہان کومعلوم ہوجائے بھران کے انہوں نے دُعا کی وصیت کی۔ پیدھنرات تھوڑی دیران کے یاس تھبرے تب حضرت اولیں 🔑 رض کی کہ آپ حضرات نے تکلیف گوارا فر مائی اب آب واپس تشریف لے جائے کہ قیامت فزدیک ہے ہمیں وہاں ایس ملاقات نصیب ہوگی کہ اس ہے بھی محروم نہ ہوں گے کیونکہ اس وقت میں سفر قیامت کا سامان تیار کرنے میں مصروف ہوں..... جب اہل قرن ان دونوں امراً سے واپس او نے تو انہیں حضرت اولیں ً كے مرتبے اور مقام كا نداز ه اور علم ہو چكا تھالہذا آپ وہاں ہے گوفہ چلے گئے .....بس ايك دَن هرم بن حیان رحمته الله علیہ نے آ پ کودیکھااس کے بعد کسی نے تبینی دیکھاحتی کہ جب حضرت علیؓ کے ہمراہ آپ کے خالفین کے ساتھ جنگ کی یہاں تک کہ جنگ صفین کے روز شبادت يائى" عساشَ حَسميسدَ اومَساتَ شهيدا " (زنده ريخِتوتوريف كالأَلّ اور وفات یائی تو شہادت کی ،اللہ ان سے راضی ہو ) آ ب سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا "السلامة فسى الموحلة" (سلامتى تنهائي ميس ب) اس لئے جس كادل تنها بهووه غيرك خیال سے الگ ہوتا ہے اور ایے تمام حالات میں تلوق سے بہلال ہوتا ہے یہاں تک کہ برقتم کی آفات ہے محفوظ رہتا ہے اور تمام لوگوں سے منہ پھیر لیتا ہے لیکن اگر کوئی پی خیال کرے کہ تنہا جیناوحدت ہےتو بیرا یک محال امر ہے کیونکہ جب تک شیطان ہے کسی کے دل

#### حضرت هرم بن حيان متالله تعالى عليه

اورانہی ائمہ تابعین میں سے صفائی باطن کا سرچشہ اور اخلاص وفا کی کان حضرت هرم بن حیان ہیں آ پ طریقت کے معاملات میں حصد وافرر کھتے تھے اور طریقت کے معاملات میں حصد وافرر کھتے تھے اور صحابہ کرام گئی صحبت سے مشرف ہوئے تھے۔ آ پ نے حضرت اولیں قرنی گئی زیارت کا ارادہ کیا لیکن جب قبیلہ قرن کے پاس پہنچ تو معلوم ہوا کہ وہ وہاں سے چلے گئے ہیں آ پ مایوں ہو کر مکہ کی طرف آ ئے تو معلوم ہوا کہ وہ کو فد میں رہتے ہیں چنا نچہ آ پ شوق زیارت میں کوفد آ ئے تو بہاں بھی ملا قات نہ ہوئی کچھ روز وہاں تھم کر آ پ بھرہ کی طرف روانہ ہوئے تو راستہ میں دریائے فرات کے کنارے پران سے ملا قات ہوگئ کہ وہ وضوفر مار ہے تھے انہوں نے گدڑی زیب تن کر رکھی تھی اس لئے ان کو بھیان لیا، حضرت

اولیں ؓ نے دضو سے فارغ ہوکر دریا کے کنارے سے ذراجٹ کربالوں کوئنگھی کی تو حضرت هم بن حیان یے سامنے آ کرسلام کیا۔انہوں نے جواب میں کہاا سے هم بن حیان کم بر بھی سلام ہو! آپ نے سوال کیا کہ آپ نے کس طرح مجھے بیجان لیا کہ میں حرم ہوں؟ انہوں نے جواب دیا کہ'عَوَفَتْ دوحی دوحکَ ''(میری روح نے تمہاری روح کو · پیچان لیا ہے) تھوڑی دیریدا کھے بیٹھے پھر آپ کو رخصت کر دیا''ھرمٌ فرماتے ہیں کہ میر ے ساتھ زیادہ تر باتیں ہر دوامیر (عمر وعلی رضی اللّٰہ عنہما) کے بارے میں کرتے رہے اور میرے لئے انہوں نے حضرت عمر سے روایت بیان کی کہ حضرت عمر نے بیغبر علیہ سے روايت بيان كي كرآ في فرايا "إنَّــمَا الاعمال بالنيات وَلِكل اموءٍ مانوى فَمَن كانىت ھىجىرتىە' الىي الله ورسولە فهجونُه' إلى اللهِ ورسولە وَمَن كَانت هـجـرتُـه إِلَى الدُنيا بصيها اواني أمراةٍ تيزوجها فجهرتُه ُ إي مَا هاجَرَاليهِ '' (بے شک اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے اور پڑ دئی کے لئے وہی ہے جس کی اس نے نیت کی پس جس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہے تو اس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول کی طرف ہی شار ہوگی اور جس کی ہجرت دنیائے لیے ہے کہ اس کو حاصل کرے ماکسی مورت کی طرف ہے کہاس سے نکاح کر ہے واس کی جمرت ای کیلیے بھی جائے گی جس ك طرف اس نے جرت كى) چرآپ نے مجھ سے فرمايا كه عَلَيْكَ بقلبك "(جھير اینے دل کی حفاظت لازم ہے) یعنی غیراللہ کے خیال سے اینے دل کو محفوظ رکھ اوراس کے دومعنی ہیں .....ایک بیرکہ مجاہرہ کی حالت میں اپنے دل کوحق کے تابع کردے .....اور دوسرا یہ کہ اینے آپ کو اپنے دل کے تالع کر دے اور یہ دونوں اصل قوی ہیں حق تعالیٰ کے اراد تمندوں کا کام یہ ہے کہ دل کونفسانی شہوات کی کشرت اورخواہشات کی محبت سے خالی کر دیں دل سے ناموافق حالات کوآ ہستہ آ ہستہ دور کریں ادرعمل کی درنیکی اورامور طریقت کی تگهداشت کی مذبیر میں اپنی نگاہ کوآیات خداوندی میں لگادیں تا کہ جن تعالیٰ کی محبت کامحل ہو جائيں اورائيے آپ كودل كے تالح بناليا كال لوگوں كا كام ہے تن تعالى في جن كے دلوں کوایے جمال کے نورے منور فرمایا اور تمام طاہری اسباب وعلل سے ان کونجات عطافر مائی اور بلندمقام پر پہنچا کرخلعت قرب ہے سرفراز فر مایا اور اپنے لطف وکرم ہے ان پر تجلی فر ما كراييخ مشاہرہ اور قرب سے محبت كى نظر ڈالى ہے ان كے جسم كودل كے موافق كر ديا ہے.....پس بہلا گروہ وہ ارباب قلوب ہوتے ہیں اور دوسرا طبقہ مغلوب القلوب لوگوں کا ہوتا ہے اور صاحب قلوب دلوں کے مالک اور باتی الصفیۃ ہوئے ہیں اور مغلوب القلوب فانی الصفعة اوراس مسئله کی حقیقت جی تعالی کے اس ارشاد سے واضح ہوتی ہے کہ اللہ عزوجل فِي الله عِب المُحكِ مِسنَهُمُ المُعُلَصِينَ "(كرتير، ووبند، جواخلاص والي جِير) اس ميں دوقر آني آنيتي جيں تخلصين يكسرالام اورمخلصين بفتح الام مخلص يكسرالام فاعل اور باتى الصفعة موتاب اور مخلف بفتح الام مفعول اور فانى الصفعة بمعنى غالص كيا كيا موتا ہاورانشاءاللد سیمسئلکسی دوسرے مقالم بر ترجی و تفصیل کے ساتھ بیان کرول گا .....اور در حقیقت فانی الصفت لوگ زیادہ فضیلت کے حامی ہوئے ہیں کہ وہ اپنے اجسام کودل کے موافق کر لیتے ہیں کیونکہ اس طرح ان کے دل حق کی تحویل میں ہوتے ہیں اور ای کے مشاہرہ میں قائم رہے ہیں بانسبت ان لوگوں کے جو باقی الصفت ہوئے ہیں اور دل کو ب تکلف امرالی کےموافق کرتے ہیں .....اوراس مسلد کی بنیاد صحور اور شکر ( ہوشیاری دیے موشی )اور شاہرہ اور محامرہ برقائم ہے ....واللہ اعلم ..

حضرت حسن بصرى رمتدالله تعالى عليه

اور انہی میں ہے امام العصر اور یکنائے زمانہ حصرت ابوعلی الحسن بھری ہیں ہیں۔ ایک گروہ آپ کی کنیت ابو محمد بتلاتا ہے اور دوسرا گروہ ابوسعید۔ اہل طریقت کے نزدیک آپ کی بڑی قدر ومنزلت ہے اور علم معاملات میں آپ کے بڑے لطیف اشارے ہیں اور

میں نے حکایات میں بڑھا ہے کہ ایک اعرابی نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر صبر کی حقیقت دریافت کی تو آپ نے فرمایا کہ صبر دوطرح کا ہوتا ہے .... اول مصیبتوں اور آ ز مائشوں میں صبر کرتا اور دوسراان کاموں سے بازر ہنے پرصبر کرتا جن سے اللہ تعالیٰ نے اجتناب كرنے كا حكم ديااوران كى متابعت ہے نع فر مايا ہے اعرابي نے كہا' ٱلْستَ زَاهِده " مارايتُ أزُهَلَمِنُكَ "(آب يقيناً زام بن من في آب سي برُ هركوكي زام زبيس ويكها) امام حسن بھریؒ نے فرمایا اے اعرائی! میراز ہدتمام تر رغبت ہے اور میراصر بے قراری! اعرابی نے کہا''اس کلام کی تفسیر بیان فرمائے کیونکہ اس سے تو میرا اعتقاد یریثان ہو گیا ہے'' آپ نے کو ہایا''مصیبت یا اطاعت وفر مانبرداری میں میراصر دوزخ ہے میرے خوف کوظا ہر کرتا ہے اور سیمین جزع اور بیقراری ہے اور دنیا ہے میرا لے تعلق ہونا آ خرت کی خواہش ہےاور بیمین رغبت کے وقیحص برا خوش نصیب جوان دونوں کے درمیان ہے اپنا حصدا تھالے تا کہ اس کا صبر عذاب ووزخ سے بیجنے کے لئے نہ ہو بلکہ اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے ہوا درای طرح اس کی رغبت بھٹ<mark>ت میں بہنی</mark>نے کے لئے نہ ہو بلکہ حق تعالی کی رضا جوئی کے لئے ہواور یمی اخلاص کی علامت ہے دورا نمی سے روایت كرتے بين كرآ بنفرمايا "صحبة الاشرار تورث سوءَ الظن بالاخيار" (شریرلوگوں کے ساتھ صحبت نیک لوگوں کے ساتھ بدظنی پیدا کر دیتی ہے ) جو تخص اس طا نفہ کے برے لوگوں کا جمنشین ہوتا ہے اس گروہ کے اچھے اور بزرگ حضرات سے بر گمان ہوجاتا ہے اور یہ بات متفق علیہ اوراس زمانہ کے لوگوں کے حال سے بالکل موافق ہے جو بارگاہ حق تعالی کے عزیزوں کا افکار کرتے ہیں اور ایساس لئے ہوا ہے کہ جب لوگ نام نہادصوفیوں کے ساتھ صحبت اختیار کرتے ہیں اور ان کے افعال کو خیانت پر ، زبان کو حموث اور رغیبت یر کانوں کو بیہودہ اور فضول با توں کے سننے یر، آ نکھ کولہوا ورشہوت یراوران کے ارادوں کوحرام اور مشتبہ چیز دل کے جمع کرنے برمصر دف د کیھتے ہیں تو پیخیال کرتے ہیں،

کہ تمام صوفیا کا یمی صال اور یمی نہ ہب ہے۔ان کا دل محت الٰہی کامسکن ہے اوران کا کان در حقیقت ساع حت کا ، آ نکھ مشاہدہ تجلیات کا اوران کی ہمیت روئیت حق کا مرکز وکل ہے۔ یہ سب اسراراللی میں ....اور کچھلوگ ایسے بیدا ہو گئے ہیں جوصوفیا کی جماعت اوران کے کر دار وسیرت میں خیانت کا ارتکاب کرتے ہیں لیکن ان خیانت کرنے والوں کی ضیافت کا تعلق محض خودان کی ذات کے ساتھ ہے جہاں کے شرفااور زمانہ کے سادات کے ساتھا اس کا کوئی تعلق نہیں ..... پس جو شخص کسی طبقہ کے شریر لوگوں کے ساتھ محبت کرتا ہے تو وہ در حقیقت اس کی اپنی برائی اور شرارت کا نتیجہ ہے کیونکہ اگر اس کے وجود میں کوئی بھلائی ہوتی تو وہ نیک لوگو کی صحبت اختیار کرتا ہیں ہر مخص کواینے آپ پر ملامت کرنی حاہیے کہ وہ ایک نالائق اور نامناسب شخص ہے صحبت اختیار کرتا ہے اور صوفیا کرام کے اقوال س کر بھی سب سے زیادہ ایسے شریراوررڈی ہی ہیں کدرڈیلوں اور شیریروں سے ان کی صحبت ہوتی بےلہدا جب سیےصوفیا کرام ہےائی خواہشات نفس نہیں یاتے توان کے منکر ہوجاتے ہیں ادران شریراورر ذیل نامنها د صوفیوں کی اقتد آگرے بلاک ہوجاتے ہیں۔ بخلاف ان نیک اور بارگاہ خداوندی کےعزیزوں کےجنہوں نے اپنی چٹم رضا کے ساتھان صوفیاء میں سے نیک لوگوں کودیکھا۔ان کی صحبت کودل وجان سے خریدلیا۔ پوری دنیا میں سے اس برگزیدہ گروہ کے طریق کوا ختیار کر کے ان کی بر کات ہے دونوں جہانوں کامقصود حاصل کرلیا اور باتی سب ہے تعلق منقطع کردیااورای مفہوم کوایک بزرگ نے یوں ادا کیا ہے۔ فَلاَ نحِقُونَى نفسِي دانت حبيبُها ﴿ فَكُلِ امْرَءٍ يَصِيبُ الِّي مَنَ بِجَانِشُ ترجمه زبس میر نفس کوتقیر نه تمجه جب که تواس کامحبوب ہے کیونکہ برخف اسیے ہم جنس کا مشاق ہوتا ہے۔

### حضرت سعيربن المسيب رحته الله عليه

ادرانبی میں سے علماء کے سردارادر فقہا کے مقتدا حضرت سعید بن المسبیب رحمتہ الله عليه بي - آپ كى شان بهت بدى اور قدر بهت بلند باور آپ كافر مان قابل عزت أورسينة قابل تعريف تقااورعلم فقدءتو حيد ، حقائق طريقت ، تفسير ، شعرادر دوسرے تمام فنون کے علوم میں آ ب کے بے ثار مناقب ہیں۔ کہتے ہیں کہ آ ب بظاہر ہوشیار اور طبعًا یار ساتھے اورتمام مشائخ طریقت کے نزویک یہی طرز عمل نہایت عمدہ اور قابل تعریف ہے اور آپ كروايت كرت بي كرفران إلىسير مِنَ الدنيا مع ملامةِ دينكَ كمارَضى قوم" بكثير ها مَع ذَهاب دينهم" (تواين وين كى سلامتى كرماته ونياك تعور ب ے مال برراضی ہوجا جس طرح کچھلوگ دیں کے چلے جانے کے بدلے میں بہت ی دنیا مِراضی ہوئے بیٹھے ہیں ) یعنی دین کی سلامتی کے مقر وافلاس اس دولت مندی اورغنا ے بدر جہا بہتر ہے جو دین سے غفلت کا سبب بن جائے کیونکہ فقیر جب دل کی طرف وهيان ديتا ہے تو وہاں زيادتى دنياكى خواہش نبيس يا تااور جب باتھ ويكتا ہے تو ناياك دنيا ویکھتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ کے دوستوں کا اللہ تعالیٰ کی خداوندی پر بغیر غفلت کے راضی رہنا۔ خداتعالی سے عافل لوگوں کے دھوکا دینے والی دنیا پر راضی رہنے سے بہتر ہے اور مصیبت پر حسرت و ندامت کے بغیر عبر کرنا اس نعمت سے بدر جہا بہتر ہے جس کے ساتھ ذلت اور معصیت ہو۔ پس جب مصیبت آتی ہے تو غافل لوگ کہتے ہیں۔ الحمد للذ کہ پیمصیبت جسم پر نہیں آئی۔اور دوستان حق تعالیٰ کہتے ہیں کہ الحمد للہ کہ بدن مصیبت میں مبتلا ہوا ہے ہے مصيبت بمارے وين پر واقع نہيں ہوئی۔ كيونكه أگر مصيبت جسم پر واقع ہوليكن دل ميں بقا موجود ہوتو یہ مصیبت جسم کے لئے خوثی کاموجب ہوتی ہے ادرا گردل میں غفلت شعاری ہو توجم اگرچ نعمت میں ہی کیوں نہ ہووہ نعمت عذاب بن جاتی ہے اور در حقیقت تھوڑی ہی دنیا

پرراضی ہونادنیائے کیر پرراضی ہونے کے برابر ہےاورزیادہ دنیا پرراضی ہوناقیل دنیا کے مترادف ہاس لئے کہ دنیا کی قلت بھی دنیا کی کثرت کی طرح ہی ہے ۔۔۔۔۔اورآپ ہی کے متعلق آتا ہے کہ آپ ایک روز کم مکر مدیس تشریف فرما تھے کہ ایک آدمی نے حاضر ہوکر سوال کیا کہ بچھے وہ حلال چیز بتائے جس میں کوئی حرام نہ ہواور وہ حرام چیز کہ جس میں کوئی حرام نہ ہواور وہ حرام "وَذکر غیرہ حلال نہ بُو؟ آپ نے جوابافر مایا" ذکوئر الله تعالی کا ذکر ایسا حلال ہے کہ اس میں پچھ بھی حرام ہیں اور غیر الله تعالی کے ذکر میں اور غیر الله تعالی کے ذکر میں اور فیر الله تعالی کے ذکر میں اور فیر الله تعالی کے ذکر میں نہیں کے جس میں پچھ بھی حلال نہیں ) کیونکہ الله تعالی کے ذکر میں نہیات ہواور غیر الله کے ذکر میں ہوا کہت !اور تو فیق الله بی کے قضہ میں ہے۔

حکیارہواں باب

## تبع تابعين ميں ہے ائم تصوف

# حضرت حبيب بحجى رحمة الله تعالى عليه

تع تابعین میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ طریقت کے بہادر اور شریعت میں بڑے مضبوط تھے آپ کا نام حضرت حبیب عجی ہے آپ بڑے بلند حوصلہ اور قیتی انسان تھے اور مردان خدا کے در جائے میں بہت بڑے مرتبہ کے حامل تھے آپ کوشروع میں حضرت حسن بھبری رحمتہ اللہ علیہ کے ہاتھ پر تو بی نصیب ہوئی تھی کہ آپ ابتدا عمر میں لوگوں کوسود پر رقم دیا کرتے تھے اور ہرقتم کا غلط کام کرتے تھے لیکن اللہ تعالیٰ ہے آپ کو تجی تو ہہ کی تو فیق نصیب ہوئی اور آپ نے رب العزت کی طرف ہوع فر مایا اور طریقت کاعمل اور اس کا بنیادی علم حضرت حسن بصریؓ ہے سیکھا۔ آپ کی زبان عجی تھی اور عربی پر جاری نہ ہوتی تھی۔ · الله تعالیٰ نے آپ کو بہت ی کرامات ہے مخصوص فر مایا تھا اور آپ اِس درج تک پہنچ گئے تھے کہ ایک شام حضرت حسن بھری رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ آپ کے عبادے خانیہ کے درواز ہے یرے گزررہے تھے کہ آپ تجمیر کہہ کر شام کی نماز میں کھڑے ہو چکے تھے۔حفزت حسن بھریؓ آئے کیکن نماز میں آپ کی اقتدانہ کی۔ کیونکہ آپ کی زبان عربی اور قر آن مجید کی تلاوت پر جاری نه ہوتی تھی ..... جب رات کوسوئے تو خواب میں حق تعالی کی زیارت نصیب ہوئی۔ یو چھابار خدایا! تیری خوشنو دی کس چیز میں ہے؟ حق تعالیٰ نے فریایا ہے حسن!میری رضا تو نے یا تو کی تھی کیکن تو نے اس کی قدر نہ کی۔ آپ نے عرض کی بار خدایا! پید کیے؟ فرمایا!اگرگزشتەرات تو حبیب کی اقتداء میں نمازادا کر لیتااوراس کی صحت نیت تجھ کو اس کی عبادت کے انکارہے باز ندر کھتی تو میں تجھ سے راضی ہو جاتا .....طا کفہ صوفیاء میں بیہ

بات مشہور ہے کہ جب حضرت حسن بھری تجاج بن بوسف کے کارندوں سے بھاگ کر آ ب کی عبادت گاہ میں آ گئے تو وہ سابی آئے اور حضرت حبیبٌّ ہے دریافت کیا اے حبیب! حسن بھری کوآ پ نے کسی جگہ دیکھا ہے؟ فر مایا ہاں انہوں نے یو جھاتو وہ کہاں میں؟ فرمایا میری عبادت گاہ میں موجود میں! چنانچہ وہ عباوت خانہ میں داخل ہو گئے *لیکن* وہاں انہوں نے کسی کونہ ویکھا تو سیمجھ کر کہ حبیب ؓ نے ان سے استہزاء کیا ہے آپ کے ساتھ پخت کلامی کی کہ آپ نے ہم سے غلط بیانی کی کہ حسنؓ یہاں ہیں۔ آپ نے قتم کھا کر کہا کہ میں بچ کہیں ہاہوں اس طرح سیابی دوبارہ اور پھرسہ بارہ اندر گئے کیکن حضرت حسنٌ کونہ یا یا اور داپس کیلے گئے تو حفزت حسنٌ ہا ہرتشریف لے آئے اور فرمایا اے حبیب! میں جانبا ہوں کہ اللہ تعالی نے تیزی برکت سے مجھے ان کی نگا ہوں سے پوشیدہ رکھا ہے۔لیکن آب نے بیر کوں کہاتھا کہ حس ؓ اندر ہی موجود ہے؟ آپ نے جواب دیا سے استاد محترم!وہ جوآ پ کود کیمہ نہ سکے تھے یہ میری برکت نہ تھی بلکہ میرے سے بولنے کی برکت ہے وہ آپ کو و کھھ نہ سکے تھے اور اگر میں دروغ بیانی سے کام لیٹا تو وہ مجھے اور آپ دونوں کورسوا کرتے۔ اورآ ب کی اس طرح کی کرامات بہت ہیں۔آب سے لوگوں نے یو چھا کہ اللہ تعالی کی رضا كس چيزيس بي توآب نے قرمايا' كينس فيه غبار النفاق "(الله كي رضااس ول ميں ہے جس میں منافقت کا غبار نہ ہو) اس لئے کہ نفاق وفاق کی ضد ہے اور رضاعین وفاق ہے اور محبت کونفاق کے ساتھ کوئی تعلق نہیں اور اس کا کل رضا ہے۔ پس قضا الٰہی برراضی رہنا حق تعالیٰ کے دوستوں کی صفت ہے اور نفاق وشمنوں کی صفت ہے ....اور یدمسکد بڑا اہم ہے ہم اسے انشاء اللہ کسی دوسر مے مقام پر بیان کریں گے اور تو فیل ادر مدد اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

حضرت مألك بن وينار رمته الدعليه

اورانبی آئم تابعین میں سے الل محبت کے نقیب اور جملہ جن وانس کی زینت حضرت مالک بن دینار رحمتہ اللہ تعالی علیہ بھی ہیں وہ حضرت حسن بھریؓ کے دوست اور

طریقت کے بررگول میں سے تھے ان کی کرامات مشہور ہیں اور ریاضیات میں ان کے خصائل مذکور ہیں آپ کے والد وینارغلام تھے اور حضرت مالکؓ کی ولاوت والد کی غلامی کے دور میں بی ہوئی تھی اور آپ کی تو ہے کی ابتدااس طرح ہوئی کہ ایک رات آپ ایک گروہ كے ساتھ عيش وطرب ميں مشغول تھے جب سب لوگ سو گئے تو جو بلجه آپ بجارہے تھا اس مِن بِآ وَازْ ٱ لَى 'أَيَا مَالِكَ مَالَكَ أَنْ لاتتوبَ ''(اے الك تَحْ كيا بواكم توب نہیں کرتے ) چنانچہ آپ نے ان سب چیزوں ہے ہاتھ اٹھالیااور حفرت حسن بھریؓ کی خدمت میں حاضر ہوکرتو بہ کی اور اپنامعاملہ درست کر لیا پھراس مقام تک پہنچے کہ ایک دفعہ مشتی میں سوار تھے کہ ایک دوسرے سوار کا ایک قیمتی موتی عائب ہو گیا۔ آپ چونکہ سب کے لئے اجنبی تھاں لئے انہوں نے موتی چرانے کی تہمت آپ پر لگادی۔ آپ نے اپناسر مبارک آسان کی طرف اٹھایا تو فورا دریا کی تمام مجھلیوں نے اپنے سرسطح یانی پر نکال کئے اور برمچھلی نے اپنے منہ میں ایک قیمتی ہ<del>قر لے رکھا تھا۔ آ</del>پ نے ان میں سے ایک موتی لے کر اں شخص کودے دیا اور خود کطح یانی پر قدم رکھا اور دریا کے بانی پر چلتے ہوئے ساحل پر پہنچ كَيُّ-آپ سے روایت ہے كه آپ نے فرمایا'' حَبُ الأَعْمَىٰ لِ إِلَّى الاحلاص فِي الاعمال " (میرے زویک سب سے پندید ممل اعمال میں اخلاص ہے) کیونکہ کوئی عمل اخلاص سے بی عمل بنرآ ہے گو یاعمل کے لئے اخلاص کی وہی حیثیت ہے جوجم کے لئے روح کی ہوتی ہے جس طرح روح کے بغیرجسم ایک پھر ہوتا ہے ای طرح ا خلاص کے بغیر عمل بھی ایک بیار چیز ہوتا ہے لیکن اخلاص کا تعلق باطن کے معاملات سے ہے اور عبادت ظاہری اممال میں سے ہے اور ظاہری اعمال باطنی اعمال کے ساتھ مل کر ہی تھمل ہوتے ہیں اور باطنی اعمال ظاہری اعمال کے ساتھ ہی قیتی بنتے ہیں۔اگر کوئی شخص ہزار سال تک دل میں مخلص ہولیکن جب تک اس کاعمل اخلاص کے ساتھ موا فق نہیں ہوگا۔اخلاص کی کوئی حیثیت نہیں اوراگرایک شخص ہزارسال تک ظاہری طور پڑمل کرتار ہے لیکن جب تک خلوص نیت اس كِمْل كِساته نبين طع كاوه عمل عبادت نبين قراريائے گا۔

حضرت حبيب بن اسلم الراعي رخته الله تعالى عليه

اورانبی تبع تابعین رحمهم الله اجمعین میں سے بہت بڑے فقیراور تمام اولیاء پرامیر حضرت ابوطیم حبیب بن اسلم الراعی میں آب مشائخ طریقت میں بہت بڑے مرتبہ کے حامل تصحتمام احوال میں آپ کے بہت سے براہین اور دلائل موجود ہیں۔ آپ حضرت المان فارئ كى صحبت ميل بيض والے تھے۔ آب بغير علي كا سے روايت كرتے ہيں كه آ ب نے فر ایل کھیے المُومِن حَیو" مِنْ عَعلِهِ " (موُن کی سیح نیت اس کے ممل سے بہتر ہے) حضرت حبیب نے بھیڑ بکریاں رکھی ہوئی تھیں اور فرات کے کنارے پر قیام فرماتھے اورعزات وجہانشینی اختیار کر کھی تھی ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کدایک وفعہ میں آپ کے یاس سے گزراتو میں نے آپ کونماز میں مشغول پایا اور و یکھا کہ بھیڑ ہے آپ کی بحر یوں کی حفاظت كررہے ہيں۔ ميں نے ول ميں سوچا كہ ميں اس پير كي ضرورزيارت كروں كا كه جھے اس میں بزرگی کی علامات نظر آتی ہیں۔ میں کچھ در وہاں تلمبرار ہا یہاں تک کہ جب دہ نماز ے فارغ ہوئ تو میں نے انہیں سلام کیا۔ انہوں نے فر مایا بیٹے کس کام کے لئے آئے ہو؟ میں نے عرض کی کہ آپ کی زیارت دیے لئے فرمایا'' اللہ تعالی تمہیں اس کی جزاد ہے میں نے کہا''یا شخ! بھیڑئے کو بھری کے موافق و کھے رہا ہوں اس کی کیا وجہ ہے؟ تو انہوں نے فرمایا''اس کی دجہ رہے کہ بحریوں کے چرواہے نے حق تعالیٰ کے ساتھ موافقت اختیار کرر کھی ہے'' یہ کہ کرآ پ نے لکڑی کا ایک پیالہ ایک پھر کے نیچےرکھا تو اس پھر ہے دو چشم پھوٹ بڑے ایک دودھ کااور دوسرا شہر کا ....آپ نے فرمایا ۔ لو بی لویس نے عرض کی "اعض أب ني كم على وجد سي مقام حاصل كيا؟ فرمايا" حفرت محمي الله كي متابعت سے مرتجر فرمایا ''اے لڑے حضرت موی علیہ السلام کی قوم باد جود کہ اسے نبی کی

خالفت تھی پھر بھی بھرنے ان کے لئے پانی دے دیا تھا اور جب کہ حضرت موئی علیہ السلام بھی حضرت موئی علیہ السلام بھی حضرت محمد علیہ کے درجہ کے برابر نہ تھے۔ تو جب میں حضرت محمد علیہ کا اطاعت گزار بھی حضرت محمد علیہ کے درجہ کیوں نہ دے گا جب کہ حضرت محمد علیہ میں حضرت موئی علیہ السلام سے کہیں بہتر تھے ۔۔۔۔ میں نے عرض کی کہ مجھے کوئی تھیے ت فرمائے آپ نے فرمایا: 'لا تَدَجعَل قَلْبِک صَندوق الحرص وبطنک و عالمحرام ''(اپنول کو دنیوی لا کی کا صندوق اور آپ بیٹ کو حرام مال کا برتن نہ بنا) کیونکہ تخلوق کی تباہی آئی دو چیزوں سے تفاظت میں ہے اور اس کی نجات آئی دو چیزوں سے تفاظت میں ہے اور اس کی نجات آئی دو چیزوں سے تفاظت میں ہے اور اس کی نجات آئی دو چیزوں سے تفاظت میں ہے ا

اور میرے شخصت اللہ علیہ نے آپ کے بارے میں مجھ سے بہت ی روایات بیان کی ہیں کی دوایات بیان کی ہیں گین دفت کی قلت کی وجہ سے اس سے زیادہ لکھناممکن نہیں کہ میری کتابیں غرنی میں رہ گئی ہیں اللہ انہیں محفوظ رکھے ) اور میں خود ہندوستان کے شہر بہنور (لا ہور) میں ہوں جو ملتان کے مضافات میں سے ہاور برگانہ لوگوں میں گھر اہوا ہوں اور خوشحالی و تنگ حالی ہر حالت میں اللہ تعالی کاشکر ہے .....

حضرت ابوحازم مدنى رحته الأملية

اورانبی میں سے بڑے نیک بزرگ اور مشائخ طریقت میں کے بعض کے پیشوا حضرت ابو حازم المدنی " بھی ہیں۔ طریقت کے معاملات میں آپ حصدوا فراور مقام بلند کے مالک تصاور تقرمیں کجی استقامت اور مجاہدات میں کامل دسترس رکھتے تصاور حضرت عمر بن عثمان کی آپ کے احکام پرتخی سے پابند تصاور آپ کے کلام کو دل و جان سے پسند کرتے تھے بہت می کمابوں میں فہ کور ہے اور یہی عمر بن عثمان آپ سے روایت کرتے ہیں

كداو كون في معرف ابوحارم من دريافت كياك المراحات الك "(آپكامال كياب؟) تَوَ آِ بِ نے جواب دیا۔' السوضاء عن الله والغنَى عَنِ الناس'' (برحال میں اللہ سے راضی رہنااورلوگوں ہے بے نیاز رہنا)اورلامحالہ جو تحض حق تعالیٰ سے راضی ہوو ہ مخلوق ہے بے برواہ ہوتا ہےاور کس مرد بزرگ کے لئے سب سے برا اخزانہ یمی رضا النبی ہےاوراس میں خدائے عز وجل کے ساتھ غنی ہونے کی طرف اشارہ ہے پس جو شخص ذات حق تعالی کے ذر اید غنی ہوتا ہے وہ غیر اللہ سے بے نیاز ہی ہوتا ہے اور اس کی درگاہ کے علاوہ کسی کے دروازے کا راستہنیں جانتا اور طاہر و باطن میں اس کے علاوہ کسی کونیس پکارتا .....مشاکخ میں سے ایک جوگ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت ابو حازم کی خدمت میں حاضر ہوا اس دفت آپ سور ہے تھے میں تھوڑی دیرتھبرا کہ آپ بیدار ہوئے اور مجھ سے فر مایا ' اکراہمی میں نے بیٹیر اللہ کوخواب میں دیکھا ہے کہ آپ نے مجھے تمہارے لئے پیغام دسیتے ہوئے فرمایا کہ مال کے خو<del>ق کی ح</del>فاظت کرنا حج اداکرنے ہے بہتر ہے اس لئے لوث چااور ماں کی دلجوئی کر''میں و ہیں ہے *واپی*ں لوٹ آیا اور مکہ مکرمہ کی طرف نہ گیا۔ اس سے زیادہ کوئی کلام میں نے آپ سے متعلق نہیں جا۔

### حضرت محمرين واسع رمته اللهلية

اور انبی تبع تابعین میں سے اہلی مجاہدہ کے دائی اور مشاہدات میں ہمیشہ قائم رہنے والے حضرت محد بن واسع بھی ہیں۔ آپ کے دور میں آپ کا ہم مرتبہ بزرگ نہ تھا۔ آپ نے تابعین میں سے بہت سے حضرات کی صحبت کا شرف پایا تھا اور مشائخ حقد میں میں سے ایک گروہ کے ساتھ ملاقات کی تھی۔ آپ طریقت میں کامل حصدر کھتے تصطریقت میں کامل حصدر کھتے تصطریقت میں کامل حصدر کھتے تصطریقت میں بہت اعلی خیالات اور کامل اشارات آپ سے ثابت ہیں سے اور آپ سے می آتا ہے کہ آپ نے فرنایا 'مما رایٹ شیا الاور ایت الله فیه '' (میں نے کوئی چیز میں آتا ہے کہ آپ نے فرنایا 'مما رایٹ شیا الاور ایت الله فیه '' (میں نے کوئی چیز

كولوگوں في حضرت ابوحازم معدريافت كياكذ ما مالك "(آپكامال كياہے؟) تُو آ پ نے جواب دیا۔''السرضاء عن الله و العنبي عَن النام ''( ہرحال میں اللہ سے راضی رہنااورلوگوں ہے بے نیاز رہنا )اورلامحالہ جو تحف حق تعالیٰ ہے راضی ہووہ پخلوق ہے بے برواہ ہوتا ہےاور کسی مرد بزرگ کے لئے سب سے بڑا خزانہ یہی رضاالٰہی ہےاوراس میں خدائے عز وجل کے ساتھ غنی ہونے کی طرف اشارہ ہے ہیں جو تخص ذات حق تعالی کے ذر بعد غنی ہوتا ہے وہ غیر اللہ سے بے نیاز ہی ہوتا ہے اور اس کی درگاہ کے علاوہ کسی کے دروازے کا راستے نہیں جانتا اور ظاہر و باطن میں اس کے علاوہ کسی کونہیں یکارتا .....مشاکخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت ابو حازم کی خدمت میں حاضر ہوااس وقت آ پ سور کے تھے میں تھوڑی در پھیرا کہ آپ بیدار ہوئے اور مجھ سے فر مایا'' کہ ابھی میں نے پیغیر اللہ کو اب میں دیکھا ہے کہ آپ نے مجھے تہارے لئے پیغام دمیتے ہوئے فرمایا کہ ماں کے حقوق کی حفاظت کرنا حج اداکرنے سے بہتر ہاس لئے لوث جااور ماں کی دلجوئی کر''میں وہیں ہے واپس لوٹ آیا اور مکہ مکرمہ کی طرف نہ گمیا اس سے زیاوہ کوئی کلام میں نے آپ سے متعلق نہیں سا۔

#### حضرت محمربن واسع رمته التدمليه

اور انبی تبع تابعین میں سے اہلی جاہدہ کے دائی اور مشاہدات میں ہمیشہ قائم رہنے والے حضرت محمد بن واسط بھی ہیں۔ آپ کے دور میں آپ کا ہم مرتبہ بزرگ نہ تھا۔ آپ نے تابعین میں سے بہت سے حضرات کی صحبت کا شرف پایا تھا اور مشاک متحقد مین میں سے ایک گروہ کے ساتھ ملاقات کی تھی۔ آپ طریقت میں کامل حصدر کھتے تھے طریقت کے حقائق میں بہت اعلی خیالات اور کامل اشارات آپ سے تابت ہیں سساور آپ سے بی آتا ہے کہ آپ نے فرایا ''ما رایٹ شیا الاور ایت الله فید '' (میں نے کوئی چیز الی نہیں دیمی جس میں اللہ تعالی کونہ دیمی ہوں ہے مقام مقام مشام ہوہ ہے کہ بندہ فاعل حقیق کی عبت میں اس مقام تک بینی جاتا ہے کہ جب اس کے کی بھی فعل پر نظر کرتا ہے تو فعل کو نہیں دیکھتا بلکہ صرف فاعل کو دیکھتا ہے جیسا کہ کوئی شخص کی تصویر کو دیکھتے ہوئے مصور کو دیکھتا ہے اور اس کل کی حقیقت تی فیم خدا حضر ت ابراہیم خلیل علیہ السلام کے قول کی طرف لوثی ہے کہ انہوں نے چاند سورج اور ستارے کے بارے میں کہا کہ 'ھیفا دیسی '' بیمیرا رب ہے ) اور یہ چیز محبت کے غلبہ کی وجہ سے تھی کہ جس چیز کو بھی دیکھتے اس کو اپنے محبوب کی صفت پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان اللی نگاہ کرتے ہیں تو تمام جہان کو اللہ تعالی کے قبر صفت پر دیکھتے تھے کیونکہ جب دوستان اللی نگاہ کرتے ہیں تو تمام مجان کو اللہ تعالی کے قبر صفت پر دیکھتے ہیں اور تمام موجودات میں ان کے فاعل محقیق کی قدرت کے متلاثی ہوتے ہیں اور تمام موجودات میں ان کے فاعل محقیق کی قدرت کے متلاثی ہوتے ہیں اور تمام کو جودات میں ان کے فاعل سے اس میں دیکھتے ہیں تو مغلوب کو نہیں بلکہ فاعل کو دیکھتے ہیں اور تمام کو باب مشاہدہ میں انشاء اللہ دیکھتے ہیں اور تعلق کی دیکھتے ہیں اور تعلق کی واب مشاہدہ میں انشاء اللہ دیکھتے ہیں اور تعلق کی واب مشاہدہ میں انشاء اللہ دیکھتے ہیں اور تاریک کی گھتے ہیں اور تعلق کو باب مشاہدہ میں انشاء اللہ دیکھتے ہیں اور تاریک کی گھتے ہیں اور تاریک کی گھتے ہیں اور تاریک کی گھتے ہیں اور تو کی ہے ہیں اور تاریک کی گھتے ہیں اور تاریک کی تاریک کی کھتے ہیں اور تاریک کی کھتے ہیں کی کھتے ہیں کو تاریک کی کھتے کی کھتے کی کھتے تاریک کی کھتے کی کو تاریک کی کھتے کی کھتے کے کہ کھتے کھتے کی کھتے کہ کھتے کے کہ کھتے کہ کی کھتے کے کہ کھتے کے کھتے کے کھتے کی کھتے کے کہ کے

اوراس مقام پرایک گروہ مغلط میں متلا ہوا ہے چنا نجوہ کہتے ہیں کہ حضرت محمد بن واسع نے جو کہا ہے کہ ' رائیٹ اللّه فید ' (میں نے اس چز میں فی تعالی کود کھا) یہ مکان حق تعالی کے لئے جزیداور طول کا تقاضہ کرتا ہے اور یہ بات صریح کفر ہے اس لئے کہ مکان حقوق ہے تو مکان حقوق ہے تو مکان حقوق ہے تو مکان کلوق ہے تو مکان کو بھی قدیم کمیں بھی تخلوق ہوتا ہے اوراگر اس تقدیر پر مانے کہ متمکن قدیم ہے تو مکان کو بھی قدیم مانا پڑے گا اس طرح اس قول ہے دوفسادلا زم آئیں گے یاتو مخلوق کوقد یم مانا پڑتا ہے یا منا پڑتا ہے یا مانا پڑتا ہے یا اس طرح دیکھنا اس معنی میں ہے جو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اشیاء میں اللہ تعالی کی قدرت کی آیا سامور ہیں جنہیں ہم قدرت کی آیا ہے اور براہین دیکھنا مراد ہے ۔۔۔۔۔۔اوراس میں بڑے اطیف رموز ہیں جنہیں ہم قدرت کی آیا ہے اور براہین دیکھنا مراد ہے۔۔۔۔۔۔۔اوراس میں بڑے اطیف رموز ہیں جنہیں ہم

ا پی جگه بر بیان کریں گے انشاء اللہ۔

حضرت امام اعظم ابو حنیفه رمته الله علیه

اورانمی میں سے اماموں کے امام اہل سنت وجماعت کے مقدا و فقہا کے باعث شرف اورعلاء کے لئے نشان عزت حضرت ابو حنیفہ نعمان بن ثابت الخرازُ بھی ہیں مجاہدات اورعباوات میں آپ بڑے صاحب استقامت تصاوراس طریقت کے اصولوں میں بڑی بلندشان کے مالک تھے۔ آپ نے ابتدائی زندگی میں خلوت تشینی کاارادہ فرمایا تھااورلوگوں ہے الگ ہو کر بالکل تنہا رہنا جا ہا تھا کیونکہ آپ نے اپنے دل کو دنیاوی ریاست اور طلب جاہ ہے بالکل یاک کرلیاوراینے دل کوئل کے لئے اچھی طرح سنوارلیا تھاجی کرایک رات آ پ نے خواب دیکھا کہ آ گے کی مبارک ہڈیوں کو آ گے کی قبر منور میں اکٹھا کر ڈ ہے ہیں اور ان میں ہے بعض کوبعض سے چن رہے ہیں۔ آپ اس خواب کی ہیب سے بیدار ہوئے اور امام محد بن ميرينٌ كاسحاب ميں سے ايك ميكي ماس جاكراس خواب كى تعبير دريافت كى ۔ انہوں نے تعبیر بیان کی کہ آ پ کےعلوم نبوت اور آ پ کی سنت کی حفاظت میں بڑے بلند مرتبہ و مقام پر پہنچیں گے اور اس میں پوری مہارت حاصل کر کے سیح احادیث کوضعیف روایات سے جدا کریں گے ..... آپ نے بھر دوبارہ خواب میں پیٹیر والیہ کی زیارت کی کہ آ پ تر مار ہے ہیں 'اے ابو صنیفہ! اللہ تعالیٰ نے تمہاری زندگی کومیری سنت کے زندہ کرنے ك لئ بناياب" كوشه يني كااراده نه كرو".

آ پ ابراہیم بن ادھم، فضیل بن عیاض داؤد طائی، بشرحافی رحمہم اللہ اجمعین اور ای طرح کے مشاکح طریقت کے بردوں بزرگوں میں سے بہت سے حضرات کے استاد تھے

ا صاحب کشف الحجوب نے امام اعظم حفزت امام ابوصفے ما تا تا بعین میں کیا ہے لیکن بدایک مسلمہ تاریخی حقیقت ہے کہ صحابی رسول النمائی اللہ محصورت المن کی طاقات اور زیارت کا شرف آپ کو حاصل ہے اس اعتبارے آپ کا شار حضرات تا بعین میں ہوتا ہے لندا آپ کا تذکرہ اس سے قبل باب میں ہوتا جا تھا۔ (مترجم)

علماء میں یہ بات مشہور ہے کہ خلیفہ ابوجعفر منصور نے یہ تدبیر کی کہ حضرت امام ابو حنیفہ ؓ، حفرت امام سقیان توری ،حفرت امام صله بن اشیم اور حفرت امام شریک رحمهم الله اجمعین میں ہے کسی ایک کو قاضی مقرر کیا جائے کیونکہ یہ چاروں حضرات اپنے دور کے بڑے عالم سمجھ جاتے تھے۔خلیفہ نے آ دمی بھیج کران جاروں حضرات کو دربار میں بلوایا۔ جب سیہ دربار کی طرف جارہے تھے تو راہتے میں حضرت امام ابوصیفہ نے فرمایا میں ہرایک کے لئے دربار جانے کے بارے میں فراست سے ایک بات کہتا ہوں ''انہوں نے کہا تھیک ہے فرمائے! تب آپ نے فرمایا میں تو ایک حیلہ کے ذریعدا س عہدہ قضا کوایے ہے ہٹالوں گا اورصلهایے آپ کو دیواکر بتا ہے، اور سفیان بھاگ جائے گا اور شریک قاضی بن جائے گا جنانچة حضرت سفيان تُورِيُ تُوموقع بِإكرراسته ہے ہى بھاگ گئے اورايك سُتى ميں داخل ہوكر کشتی والوں سے کہا کہ مجھے چھیالومیر (رکا ٹیا جائے ہیں۔ اور آپ نے یہ بیغیرعافیہ کی اس صديث كى تاويل كے طور پر كہا كەحضور تايستان فر ماياتھا كە مُنْ جُعِلَ قاضياً فقد ذُبح ببغیسر مسکین ''(جوُمحُص قاضی بنایا گیاتو گویاوہ بغیر پیری کے ذبح کرویا گیا)چنانچہ ملاح نے آپ کو کشتی میں چھیالیا۔ باتی ان نتیوں آئمہ کرام کو خلیفہ کے جربار میں لے گئے۔خلیفہ نے سب سے پہلے حضرت اما ابوصنیفہ سے کہا کہ آپ کو قاضی ہونا جا ہے۔ آپ نے جواب دیا''اے امیر! میں ایک عجمی نسل کا آ وی ہوں عربی نبیں بلکہ ان کے غلاموں میں سے ہوں لہذا سردار ان طرب میرے احکام پر دائشی نہ ہوں گے ' خلیفہ نے کہا اس عہدے کا نسب کے ساتھ کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کا تعلق علم سے ہے اور علم کے اعتبار سے آپ اس وور کے تمام علما پر مقدم ہیں''آپ نے فر مایا میں اس کام کے لائق نہیں ہوں اور اس قول میں اگر میں سیا ہوں تو واقعی قضا کے لائق نہیں اگر جھوٹا ہوں تو جھوٹے آ دمی کومسلمانوں کی قضا کے . كي نبيل مونا جائ اورآب كوجو خليفه وقت من كسي جمواتي آوي كوابنا قاضي نبيل بناتا چاہے اور نہ ہی مسلمانوں کے مال،خون اور شرمگا ہوں سے متعلق اس برجمروسہ کرنا جاہے

''آپ نے بید کہاا درعہدہ قضا سے نجات حاصل کرلی بعدازیں حضرت صلہ ''منصور کے سامنے آئے اور اس کا ہاتھ بکڑ کر کہنے گئے'' آپ کیے ہیں؟ اور آپ کے فرزندوں اور جانور دں کا کیا حال ہے؟ منصور نے کہا'' بیتو دیوانہ ہےا ہے باہر نکال دو۔ پھرشر یک ہے كها آب كوقضاكي خدمت سرانجام ديني جائية آب في جوابافر مايا كه يم سودائي مزاج كا آ دمی ہوں اور میراد ماغ کمز در ہے اس لئے میں اس عہدہ کی ذمہ داریاں پوری نہ کرسکوں گا۔ خلیفہ منصور نے کہا ' مقوی اور موافق غذاؤں اور خوشبودار کھلوں کے بوس سے علاج کیجئے تا کہ آپ کی عقل تیز اور مضبوط ہوجائے۔ پھر عہدہ قضا ان کے سپر دکر دیا۔ اس کے بعد حضرت الوصليفة ترقي كوچھوڑ ديا اور پھر بھى آپ سے بات ندكى ۔ اور بيسب پھھآپ کے ہر خض کے بارے میں سمجی فراست۔خودصحت وسلامتی کی راہ پر چلنے محلوق کواینے ہے دور کرنے لوگوں کے تردیک مرتبد دائی چیز پرمغرور نہ ہونے دیں اور کامل الحال ہونے کی واضح علامت ہاورآ پ کی سے حکایت اس بات کی قوی دلیل ہے کہ لوگوں سے کنارہ کش ر ہنا ہی صحت وسلامتی کا موجب ہے کہ ان تینوں بزرگوں نے کسی نہ کسی حیلہ کے ذریعہ کلوق کواینے آب سے دور کر دیا۔ لیکن آج کے عام علاء اس معالم کے مثکر میں کیونکہ وہ خواہشات نفس ہے آ رام پاتے ہیں اور حق کے رائے سے بھاگ گئے ہیں اور امراء کے دروازوں کوا بے لئے قبلہ اور ظالموں کے درباروں کواسے لئے بیت المعور اور جابرلوگوں كدسترخوان كوايية لئ مقام قاب قوسين كى طرح قابل تعظيم بنالياب اورجوكو كي بهى ان ک خواہشات کی مخالفت کرے وہ اس سے انکار کردیتے ہیں مسسایک دفعہ میرے قیام غزنی (الله اس کی حفاظت کرے) کے دوران امانت اور علم کے مدی ایک شخص نے دعویٰ کیا کہ گدڑی پہننا بدعت ہے۔ میں نے کہا'' حشیش اور دیتی جو بالکل ریشی کپڑے ہیں جن کا استعال كرنا مردول كے لئے حرام محض ہے اور پھر ظالموں كے مطلق حرام مال سے منت اور زاری کو کے حلال کرنا اور بھی زیادہ موجب حرمت بن جاتا ہے لیکن تم اس طرح حرام مال ہے حرام طریقہ سے لیا ہوا کیڑا تو بے تکلف پہن لیتے ہوا درینہیں کہتے کہ بید بدعت ہے تو پھرطال رقم سے خریدے ہوئے حلال کیڑے کو کیوں کہتے ہو کہ یہ بدعت ہے اگر رعونت طبع اورنفس کی گمراہی تم پرمسلط نہ ہوتی تو اس طرح کی کمزور بات نہ کرتے لیکن رکیثی کیڑا عورتوں کے لئے حلال اور مردول کے لئے حرام اور دیوانوں پر مباح ہے اگرتم ان دونوں میں سے کسی ایک کا قرار کرو پھرتو تم معذور ہو پس ہم ناانصافی سے اللہ کی پناہ ما تگتے ہیں۔ حضرت امام ابو عنیفة قرماتے ہیں کہ جب حضرت نوفل بن حیاتؓ نے وفات پائی تویس نے خواب دیکھا کے قیامت بیاہے اور تمام لوگ حساب گاہ میں کھڑے ہیں۔ میں نے پیغیمون کودیکھا کہ دوش کوڑ کے کنارے کھڑے ہیں اور آپ کے دائیں بائیں بہت ہے مشائخ کھڑے ہیں اورایک نیک صورت بوڑ ھے تحض کودیکھاجس نے اینے سر کے سفید بال چھوڑ رکھے تھے وہ اینے رخسار کو پیغبر بھی کے رخسار مبارک پررکھے ہوئے تھااور ان کے برابر میں حضرت نوفل کودیکھا۔ جب انہوں کے بھے دیکھا تو میری طرف آئے اور مجھے سلام کیا۔ میں نے کہا مجھے یانی دیجئے! انہوں نے فر مایاد میں آنخضرت اللے سے اجازت مانگتا ہوں۔حضور علیہ نے اپنی انگی مبارک سے اشارہ فر مایا کہ <mark>پانی ہے۔ دو۔ تو انہوں نے</mark> مجھے یانی دیا۔ میں نے اس میں سےخود بھی بیا اور اپنے ساتھیوں کو بھی بلایالیکن اس بیالہ میں سے پچھ بھی کم نہ ہوا۔ میں نے یو چھا اے نوفل! بیغبر عظیمہ کی دانی جانب بوڑھے بزرگ کون ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ وہ <sup>حض</sup>رت ابرائیم خلیل صلوات اللہ علی نبینا وعلیہ السلام ہیں اور آپ کی بائمیں جانب حضرت ابو بمرصد پن میں اس طرح میں یو چھتا جاتا تھا یہاں تک کسترہ آ دمیوں کے متعلق میں نے دریافت کیا۔ جب میں بیدار ہوا۔ تو میرے ہاتھ برسترہ کاعدوگرہ کیا ہوا تھا ....اور حضرت یکی بن معاذُ فرماتے ہیں کہا یک دفعہ میں نے بِغِ بِرَالِيَّةِ وَخُوابِ مِن و يَكُما تُو آ بِ كَي خَدِمتَ مِن عَرْضَ كِيا " يَسا رسسول السلسة أيُس أطُلُبك " ( يارسول الله الله عن آب كوكبال علاش كرول؟) تو آب فراكاي "عِند

عِلم ابی حنیفه "(ابوطیف کے کم کے یاس مجھے تلاش کرو)اور بربیز گاری وتقویٰ میں آپ کے بہت سے طریق اور بے شارمنا قب مشہور ہیں۔ بیکتاب ان کی تحمل نہیں ہوسکتی۔ اور میں علی بن عثمان الحلاقي ملک شام میں موذن رسول النہ اللہ حضرت بلال کے روضه مبارک پرسور ہاتھا کہ خواب کی حالت میں اینے آپ کو مکہ مرمہ میں موجودیا یا اور ویکھا كه پنجبر الله باب بن شيبه سے اندر تشريف لائے اور ايک بوڑ ھے مخص کواس طرح اپني بغل میں لے رکھا ہے جس طرح شفقت سے بچون کو بغل میں لیتے ہیں میں دوڑ کر آ پ کے ساہنے گیا اور آپ کے یاؤن مبارک کی پشت پر بوسہ دیا اور میں اس تعجب میں تھا کہ ہیہ بوڑھے بزرگ کون بین کے حضو علیہ معجزہ کے طور پر میرے باطن اور میری سوچ پر مطلع ہو گئے اور مجھے کہا کہ پرتمبار کے ملک کے مسلمانوں کے امام ابوحنیفہ میں مجھے اور میرے ہم وطنوں کو اس خواب میں اپنے امام کو صفور تناہیے کے پہلو میں دیکھ کر بڑی امید ہوئی اور اس خواب ہے مجھے پر بیجی واضح ہوا کہ ہمار کے انام ان بلند مرتبہ لوگوں میں ہے ہیں جواوصاف طبع سے فانی اورا حکام شریعت سے باتی اورشریعت کے ساتھ قائم ہیں اس لئے کہ اوصاف طبع ہے آپ کونکال کر لے جانے والے خود پیغمبر پیانینے ہی ہیں ادرا گروہ خود جانے والے ہوتے تو باتی الصفت ہوتے اور باتی الصفت تحطی ہوتا ہے یامصیب لیکن جب کہان کو لے جانے والنوريغيريك بين الكوه فاني الصفت بين ادر يغبروك كصفت بقاكم ماته باتى ہیں اور جب بیغمبر اللہ سے خطا کا صدور مامکن ہے تو جو تحص آپ کے ساتھ قائم ہوگا اس سے بھی خطاسرزدنہ ہو سکے گی اور بیا کیے لطیف رمز ہے ( لینی جب پیغبر پی کے ساتھ آ پ کا تعلق اتنا گہرا ہے تو آپ کے اجتہاد میں بھی خطانہ ہوگی چنانچے دوسرے جمتہدین مخطی بھی ہو علتے ہیں اور مصیب بھی لیکن حضرت امام الوحنیفہ اُپ اجتہاد میں مصیب ہی ہوں گے۔ اور بیان کرتے ہیں کہ جب حضرت داؤ د طائی " نے علم حاصل کیا اورا بے دور کے مقتدا ادرعلا کے سر دار بن گئے تو حضرت ابو حنیفہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور یو چھا

اور کتاب کی ابتداء میں علم کے باب میں مختصر طور پراس کا بیان ہم کر چکے ہیں اور تو فیق اللہ ہے ہی ہے.....

### حضرت عبداللدبن مبارك رمته الشابيه

زاہدوں کے سردار اور او تاد کے قائد حضرت عبداللہ بن مبارک المروزی ہی تج
تابعین میں تصوف کے ائمہ میں سے تھے۔ آپ اس قوم کے ذی حشمت شریعت وطریقت
کا حوال واقوال واسباب کے عالم اور اپنے دور کے بہت بڑے امام تھے۔ آپ نے بہت
سے مشاکخ کا زمانہ پایا اور ان سے ہم نشینی کا شرف حاصل کیا تھا۔ علوم کے ہر شعبے میں آپ
کی تھنیفات موجود ہیں اور آپ کی کرامات مشہور ہیں۔ آپ کی تو بہ کی ابتدا اس طرح ہوئی
کہ آپ ایک کنیزک (باعدی چھوٹی لڑکی) کے فتہ محبت میں مبتلا تھے ایک رات اپ
ساتھیوں میں سے اعظے اور ایک ساتھی کو ساتھ لے کر اپنی معثوقہ کی دیوار کے نیجے جاکر

کھڑ ہے ہو گئے وہ منڈ ریر آئی اور دونوں ایک دوسرے کے مشاہدے میں محو کھڑے رہے یہاں تک کہ جب نماز فجر کی اذان ٹی تو یہ سمجھے کہ بینمازعشاء کی اذان ہے کیکن جب دن روشن ہوا تو معلوم ہوا کہ محبوبہ کے دیدار اور مشاہرہ میں پوری رات متعفر ق رہے ہیں اس بات سے آپ کو تنبیہ ہوئی اوراینے آپ سے کہنے لگے کدا ہے مبارک کے بیٹے اجمہیں شرم آنی جائے کہ آج کی پوری رات تو نفسانی خواہش کے لئے یا دُل پر کھڑار ہا ہے اور پھر بھی تو عزت چاہتا ہے لیکن اگر امام نماز کے دوران ذرا کمی سورۃ پڑھ لے تو دیوانہ ہو جاتا ہے اس نفسانی خواہش کے دعویٰ کے ہوتے ہوئے تو ایمان کا دعویٰ کیسے کرسکتا ہے؟ چنانچہ اس وقت توبد کی اورعلم اورطلب علم میں مشغول ہو گئے اور زیدوویانت اختیار کر لی۔ یہاں تک که ا سے بلندمقام پر پنچے کدایک دفعہ آپ کی والدہ نے باغ میں آپ کود یکھا کہ آپ سور ہے ہیں اور ایک بہت بڑا سانپ ریحان کی بنی مندمیں گئے ہوئے آپ پر سے کھیاں ہٹا رہا ہے۔اس کے بعد آپ نے مرو سے کوچ کیا اور بغداد آ کرایک مرت تک مشائخ کی صحبت میں رہے پھر کچھ عرصہ مکہ مکرمہ میں رہنے کے بعد واپنی مروتشریف لے آئے۔شہر کے تمام باشندوں نے آپ کے ساتھ عہد کیا اور آپ کے لئے درس ورجلس کی مندمقرر کی۔ان دنوں شپر کے آ دھے لوگ تو حدیث کے ظاہری معانی کی متابعت کئے تھے اور آ دھے رائے اور قیاس سے بھی کام لیتے تھے۔لیکن آپ وہاں اس طرح رہے کہ لوگ آپ کو آج تك''رضى الفريقين'' ( فريقين ميں مقبول ) كہتے ہيں كيونكه آپ كاطرزعمل دونوں فريقوں کے موافق تھا اور ہرمشرب کے لوگ آپ کے بارے میں اپنا ہم مشرب ہونے کا دعویٰ کرتے تھے۔ آپ نے وہاں دور باط (مندعلم) بنائے تھا یک خاص اہل جدیث کے لئے اور دوسرا خاص اہل رائے کے لئے بیدونوں مکان اینے قاعدہ کےمطابق آج تک قائم میں لیکن کچھ عرصہ یہاں قیام کے بعد آپ دوبارہ تجاز والیس تشریف لے مجلے اودو ہاں قیام اختیار کیا ایک مرتبدآ ب سے لوگوں نے دریافت کیا کہ کا تبات میں سے آپ نے کیا

کیاد یکھاہے؟ آپ نے فرمایا میں نے ایک یا دری کودیکھا کہمجاہدات کی کثرت کی وجہ سے كمزورمو حِكا تقااورخوف اللي ہے اس كى بشت ميں خم آگيا تھا۔ ميں نے اس سے يو چھا' يَا رَاهِبُ كيف الطويق الى الله "(ا \_راب الله تعالى كي طرف راستكس طرح حاصل مِوتاب؟) تُواسَ نِے جوابِ دیا کہ ''لَوُ عَسَرَفتَ الملَّه لَعَرَفَتَ الطويق اَلِيه فقال اَعُبُهُ مِن لااَعُوفُهُ و تصصى مَنُ تعوفُهُ " (الرَّو اللَّهُ تَعالَى كُو بِيجَانِ حِكَا بِوَاسَ كَي طرف کاراستہ بھی بھیان لیا۔ پھر کہا کہ میں اس کی پرستش کرتا ہوں جسے نہ میں جانتا ہوں ادر نہ پیچانتا ہوں اور تو اس کی نافر مانی کرتا ہے جھےتو پیچانتا ہے ) یعنی معرفت خداوندی تو اس ے خوف کا تقاضہ کر 🗗 کے لیکن میں دیکھتا ہوں کہ تواس سے بےخوف ہےا دراس کی ذات ے انکار جہالت کا ملک میں ہے اور میں اینے آپ کواس سے خاکف یا تا ہوں ..... آپ نے فرمایا یہ بات میرے لئے تھیحت ہوگئی اور اس نے مجھے بہت سے نامناسب امور سے باز ركها .....اورآ ب سروايت بكرآب في في المسكون حرام على قلب اوليسائم "(الله تعالى كروستول كرول يرآن وسكون حرام ب) كيونكدونيا مين وه حالت طلب میں مضطرب اور آخرت میں حالت خوشی کے لئے بے چین رہے ہیں۔اس کئے دنیا میں تو انہیں حق تعالیٰ ہے دوری کے خیال کی وجہ ہے آ رام نصیب نہیں ہوتا اور آخرت میں جن تعالیٰ کے دربار کی حاضری اور اس کے دیدار کی تجلیات کی وجہ سے ان کے لئے آ رام جائز نہیں پس ان کے لئے دنیا تو آخرت کی طرح ہے کیونکہ دلی اطمنان دو چیزوں کا تقاضا کرتا ہے مقصد میں کامیا نی یا مقصد ہے غفلت ..... اور مقصد کا حصول اور اس میں کامیا بی تو دنیاو عقبے میں روانہیں تا کہ محبت کی خلش سے آ رام حاصل ہوا درغفلت اس کے دوستوں پرحرام ہے کہ دل طلب کی حرکات سے ساکن ہوجائے ادریہ قول اہل تحقیق کے ہاں ایک بنیادی حیثیت کا حامل ہے۔واللہ اعلم۔

# حضرت فضيل بن عياض رحمة الله تعالى عليه

اورانبی میں سے اہل حق کے بادشاہ اور بارگاہ وصل الہی کے شہنشاہ حضرت ابوعلی فضیل بن عیاض ہمی ہیں۔آپ کا شار صوفیاء کے بزرگوں اور حقیقی درویشوں میں ہوتا ہے آب طریقت کے معاملات اور حقائق میں بہت بڑے حصراور بلند مقام کے حامل تھے۔ آ بطریقت کان مشہور بزرگوں میں سے ایک تھے جن کی تمام فریق تعریف کرتے ہیں اورآپ کے احوال صدق اور اخلاص سے معمور تھے۔ آپ عمر کے ابتدائی حصہ میں مرواور ماورد کے درمیان را برنی اور تھی کیا کرتے تھے۔لیکن اس کے باوجووآپ کی طبیعت نیکی کی طرف ہر ونت مائل اور راغب رہتی تھی اور آ پ طبعاً بڑے صاحب ہمت اور جوانمر دیتھے چنانچہ جس قافلہ میں کوئی عورت موجود ہوتی ہوآ پاس کے قریب میں بھی نہ جاتے اور جس کے پاس سرمایہ کم ہوتا اس کا سامان بھی نہ چھنتے بلکہ ہر خص کے پاس کچھ نہ کچھ سرمایہ باقی رہنے دیتے یہاں تک کہ خسر و ہے ایک سودا گر سفر کے لئے نطلنے لگا تو لوگوں نے اس کہا کہ فضیل راستہ میں ہےاس لئے کوئی حفاظتی دستہ ساتھ کے لواس نے کہامیں نے سنا ہے کہ وہ ایک خداترس آ دمی ہے چنانچاس نے قر آن کے ایک قاری کوابرت پر لےلیا اورا ہے اونٹ پر بٹھالیا جوراستہ ہیں رات دن قر آن مجید کی علاوت کرتار ہا بیہاں تک کہ جب قافلہ فضيل كي كمين كاه كے مقام تك پہنچا تو اتفا قااس وقت قارى بير آيت پرُ حد باتھا "الَّهُ مَانُ الَّذِيْسَ امَنُو اَنُ تَبِحُشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكُو اللَّهِ "﴿ كِياايمان والول كَ لِمُسَاجِحُهُ وه وقت قریب نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے گڑ گڑ اٹھیں ) یہ سنتے ہی آ پ کے دل بررفت طاری ہوگئ اورا آپ کے جسم وجان براللہ تعالیٰ نے اپنے غلبہ کوظا ہر کر دیا اور آب نے اس تخل سے توبر کرلی اورجن لوگوں کا مال آب لوٹ میلے تھے ان سب کا سامان لوٹا دیا اور انہیں ہر طرح ہے راضی کر کے آپ مکہ مکر مہ کی طرف تشریف لے گئے اور ایک عرصة تك وبال قيام كيا اوراس دوران بعض اولياء الله سے ملاقات كاشرف بھى حاصل كيا

اس کے بعد آپ کوفہ واپس آ گئے اور ایک طویل مرت تک حضرت امام ابو حنیفہ کی صحبت اختیار کی فن حدیث کے جاننے والوں میں آپ کی روایات بڑی قابل قدراور بیحد مقبول ہں اورتصوف ومعرفت میں بھی آ پ کا کلام بہت بلند ہے آ پ ہی کے بارے میں روایت بِكُرَآبِ نِحْرِمَايا ''مَنُ عَـرف اللَّهَ حقَ معرفته عَبده بكل طاقةٍ ''(جس نے الله تعالیٰ کواس طرح پیچان لیا جیسا که اس کو پیچا نے کاحق ہے تو وہ پوری طاقت کے ساتھ اس کی عبادت کرتا ہے) کیونکہ جو بھی اس کو پہچانتا ہے اس کے انعام واحسان اور اس کی رحمت ومهر بانی سے پیچانتا ہے اور جب اس طرح بیچان لیتا ہے تو اس کود وست بنالیتا ہے اور جب اس کے ساتھ دوی اختیار کرتا ہے تو اپنی پوری طاقت اس کی اطاعت میں صرف کرویتا ہے۔ کیونکہ دوستوں کے فرمان مرغمل کرنا دشوارنہیں ہوتا۔ پس جس تخص کی دوتی جنتنی زیادہ ہوتی ہے اتن ہی اس کی اطاعت ریج می زیادہ ہوتی ہے اور دوتی میں اضافہ معرفت کی حقیقت کی وجہ ہے ہی ہوتا ہے جیسا کہ ام المونین حضرت عائشہ صدیقہ بیان کرتی ہیں کہ بینمبر علیاته ایک رات اٹھے اور میرے حجرے کے میں باہر تشریف لے گئے مجھے گمان گزرا که شاید کسی دوسری زوجه محتر مه کے حجرہ میں تشریف کے گئے ہیں چنانچہ میں اٹھی اور آ پ کے محسوں اثرات پرچلتی رہی یہاں تک کہ میں سجد میں پہنچ گئی اور وہاں میں نے آپ کونماز میں کھڑے پایا کہ آپ مسلسل رور ہے ہیں یہاں تک کہ حضرت بلال آئے اور انہوں نے نماز فجر کے لئے اذان دی اور جب آپنماز فجر ادا کر کے حجرہ میں تشریف لائے تو میں نے دیکھا کہ آپ کے دونوں پاؤں مبارک پر ورم آیا ہوا ہے اور انگلیوں کے سرے تھٹے ہوئے ہیں اور ان سے زر درنگ کا پانی بہدر ہاہے، میں رو پڑی اور عرض کیا'' یا رسول اللہ سَلِينَةِ آب كِتوا كُلِّهِ بِحِيلِهُمَام كُناه معاف كردية كُمَّ بين - پھرآپ اتى تكليف كيول برداشت کرتے ہیں۔چھوڑ ئے بیکام تو و چھس کرتا ہے جواپی عاقبت کے بارے میں امن میں نہ ہو۔ تو حضور علیہ نے فرمایا اے عائشہ! سب اللہ عز وجل کا لطف وفضل ہے تو ''

اَفَلاَا کُونَ عَبداً شکوراً ''( کیایم اس کاشکرگزار بندہ نہ بن جاؤں' جب اس نے اپنا کرم مجھ برفر مایا اور مجھے بخشش کا مژ وہ سنا دیا ہے تو تمہارا کیا خیال کہ مجھے اس کی بندگی نہیں كرنى جائية اورايني طاقت كےمطابق اس كى نعتوں كااستقبال نہيں كرنا جائيے .....اور نيز آنخضرت اللي في مراج كارات بجاس نمازي تبول كرليس اورانبيس مران نبيس سمجها یہاں تک کہ حضرت مویٰ علیہ السلام کے کہنے برلوٹ کر بارگاہ البی میں حاضر ہوئے اور یا نچ وقت کی نمازوں کا تھم لے کروا پس تشریف لائے۔ اس لئے کدآ پ کی طبیعت مبارکہ میں الله تعالى كے فرمان كى كى درجه من بھى مخالفت موجود نتھى۔ 'لِكنَّ المحية هِيَ الموافقة'' ( کیونکہ محبت تام ہے دوست ہے موافقت کا) .... نیز حضرت فضیل ؓ ہے روایت ہے کہ آيـِنْفرمايا "النعنيُ دارالىمرضى وَالناسُ فيها مجانينِ وللمجانين فِي دار المُوضى الغُلُّ والقيد ﴿ وَيَا يَهَارُونَ كَالْحَرِيَّ الرَّاوِلُ اسْ مِنْ وَإِلْوَلَ كَاطُرِ حَ ہیں اور دیوانوں کے لئے بھاری کے گھڑ میں طوق اور بیزیاں ہوئی ہیں) اور ہماری نفسانی خواهشات ہمارے طوق ہیں اور ہماری نافرنائیاں ہماری بیزیاں ہیں۔نضیل بن رہیع روایت کرتے ہیں میں خلیفہ ہارون الرشید کے ہمراہ مذکر مبدمیں تھا۔ جب ہم حج ادا کر سے تو خلیفہ نے مجھ سے یو چھا! کیا یہاں اولیاءاللہ میں سے کو کی موجود ہیں تا کہ میں ان کی زیارت کروں؟ میں نے کہاں ہاں حصرت عبدالرزاق صفانی " یہاں موجود ہیں خلیفہ نے کہا مجھےان کے ہاں لے چلوا چنانچ ہم ان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کچھ دیران کے ساتھ گفتگو میں مصروف رہے جب واپسی کا ارادہ کیا تو ہارون الرشید نے مجھے اشارہ کیا کہان ے یوچھو کہ کیاان کے ذمہ کوئی قرضہ ہے! میں نے یوچھا تو انہوں نے بتایا کہ ہاں میں مقروض ہوں۔خلیفہ نے وہ قرض ادا کرنے کا فرمان جاری کیا۔ جب وہاں سے نکلے تو خلیفہ نے کہا اے فضل! میراول اب بھی جا ہتا ہے کہ میں ان سے بھی زیادہ بزرگ آ دمی کی زیارت کردں۔ میں نے عرض کی کہ حضرت سفیان بن عینیڈیہاں موجود میں۔خلیفہ نے کہا

کہ وہاں چلتے ہیں'' ہم وہال حاضر ہوئے کچھ دریات جیت کرنے کے بعد جب واپسی کا ارادہ کیا تو خلیفہ نے پھر مجھے اشارہ کیا تا کہ ان کے قرضہ کے متعلق سوال کروں۔ میں نے ان سے یو چھا تو انہوں نے کہا کہ ہاں میرے ذمہ قرضہ ہے خلیفہ نے وہ بھی ادا کرنے کا فرمان جاری کر دیا۔ جب یہاں ہے باہر آئے تو خلیفہ نے کہا اے فضل! ابھی تک میرا مقصد مجھے حاصل نہیں ہوا''میں نے عرض کی کہ مجھے یاد آیا کہ حضرت فضیل بن عیاض بھی یہاں موجود ہیں۔ چنانچہ میں خلیفہ کوحضرت فصیلؓ کے پاس لے گیا دہ جھرو نکے میں بیٹھے قرآن مجید کی تلادت کررہے تھے۔ہم نے دروازے پر دستک دی انہوں نے یو چھا کون ہے؟ میں نے جواب دیا کہ امیر المومنین میں۔ انہوں نے فرمایا' وُلاَ میر المومنین " (ہمیں امیر المومنین سے کیا سروکار ہے) میں نے کہا سجان اللہ! رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ " لَيُسَ لِلْعَبُدِانَ يِذِلَّ نَفُسَهُ فلى طاعةِ الله ''(بندے کے لئے مناسب نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں اپنےنفس کو ذلیل کرے ) کی آپ نے فرمایا ''بَسلسی امّسآ الوصاء عِرْ والِم ' عنداهله '' (يهيك يهيك الكرضاك ليرضاي بميشك عزت ہے)تم اس کومیری ذلت سجھتے ہولیکن اللہ تعالیٰ کے حکم پر داختی رہنے کی وجہ ہے اس میں اپنی عزت سمجھتا ہوں اس کے بعد ینچے تشریف لائے در داز ہ کھولا اور چراغ بجھا دیا اور ایک کونے میں ہوکر کھڑے ہو گئے تو آپ نے فرمایا آ واس ہاتھ سے کہ جس سے زیادہ زم ہاتھ میں نے آج تک نہیں دیکھا۔ کیا ہی اچھا ہو کہ بینذاب الٰہی سے نج جائے بین کرخلیفہ ہارون الرشید برگریہ طاری ہو گیاحتی کہروتے روتے بے ہوش ہو گئے جب ہوش آیا تو کہا ا فضيلٌ مجھے كوئى نصيحت فرمائيّے آپ نے فرمايا اے امير المونين آپ سے دادا حضرت عباسٌ ۔ رسول اللہ علی کے بچاتھ انہوں نے حضرت پینمبر علیہ سے درخواست کی تھی کہ مجھا یک قوم پرامیر مقرر فرماد بچئ احضور علیہ نے فرمایا میں نے آپ کے ایک نفس کو آپ کے جسم پر امیر مقرر کر دیا ہے یعنی اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں گزرنے والا آپ کا ایک سانس

اس يه بهتر بي كاول بزارسال تك آپ كاطاعت كريس "إلاَنَّ الأمارة يومُ القيمة السندامة "(كونكه امارت قيامت كون ندامت كاباعث بوكى) خليفه مارون الرشيد نے عرض کی کہ پچھاورنصیحت فرمائے۔ آپ نے فرمایا ''لوگوں نے جب حضرت عمر بن عبدالعزيرُ كوخلافت يرمقرركياتو آپ نے حضرت سالم بن عبدالله، حضرت رجاء بن حيات اور ثھر بن نصب الفرضی کو بلا کر فر مایا کہ میں خلافت کی آ ز مائشوں میں مبتلا ہو گیا ہوں میرے لئے کیا تد ہیر ہے کیونکہ میں تو اس کوائے لئے بردی آنر مائش سجھتا ہوں حالا تکہ دوسر لوگ ات نعمت مجھتے ہیں؟ ان میں سے ایک نے کہا اگر آپکل قیامت کے ون الله تعالی کے عذاب ہے بچنا جا ہتے ہیں تو تمام بوڑ ھے مسلمانوں کواینے باپ کی طرح۔ان کے جوانوں کواینے بھائیوں کی طرح اوران کے لڑکوں کواینے بیٹوں کی طرح جائے اوران کے ساتھ ابیا معاملہ سیجے جیسا گھریٹن باہے بھائیوں اور بیٹوں کے ساتھ کیا جاتا ہے کیونکہ بیسارا اسلامی ملک آپ کے گھرکی طرح الجاوراس میں رہنے والے آپ کے اہل وعیال ہیں "" زُوُالَهاكَ وَاكْرِم الْهُلَكُ وَاخِس عَلَى وَلِدِكَ "(اين والدكي زيارت كراين بھائی کی عزت کر اور اینے بیٹے کے ساتھ حسن سلوک کی اس کے بعد حضرت فضیل بن عیاضٌ نے فرمایا ہے امیر المونین میں ڈرتا ہوں کہ کہیں آ پ کا پیٹوبصورت چیرہ دوزخ کی آ گ بیں گرفتار نہ ہو جائے۔اس لئے خدا تعالیٰ ہے ڈرتے رہے اوراس کاحق بہتر طور پر ادا سیجے ۔اس کے بعد ہارون الرشید نے کہا کہ ' کیا آ پ کے ذمہ کوئی قرضہ ہے؟ ' فرمایا ہاں اللہ تعالیٰ کا قرض میری گردن پرموجود ہے اوروہ اس کی اطاعت ہے اگروہ مجھے اس ہے متعلق بکڑئے تو مجھ پرافسوں ہے۔خلیفہ نے کہا''اےفضیل''میں لوگوں کے قرض ہے متعلق بات كرر ما مول تو آب نے فرمایا كە " حدادرسیاس بے خدائے عز وجل كے لئے كه مجھے اس کی طرف ہے بہت کی تعتیں میسر ہیں۔ مجھے اس ہے کوئی گلنہیں کہ بندوں کے ساہنے اس کا تھکوہ کروں۔ ہارون الرشید نے ایک ہزار دینار کی ایک تھیلی نکال کر آپ کے

سامنے رکھی اور کہا کہ اے اپ مصارف میں ہے کی مصرف میں استعال کیجے! حضرت فضیل ؓ نے فر مایا اے امیر المونین! میری تھیں آپ پر کچھ بھی سود مند ثابت نہیں ہو کیں کہ آپ نے بہیں پرظلم اور ناانصانی کا طرزعمل شروع کر دیا ہے خلیفہ نے بوچھا! میں نے کون کی بانصافی کی ہے؟ آپ نے فر مایا'' میں تو آپ کو نجات کی طرف بلا رہا ہوں اور آپ مجھ کو مصیبت میں ڈال رہے ہیں۔ یہ ناانصافی نہیں تو کیا؟ ۔۔۔۔ یہ من کر ہارون الرشید اور فضیل دونوں روتے ہوئے باہر نکلے۔ ہارون نے جھے ہما اے فضل بن رہ بھی بادشاہ تو درحقیقت فضیل ہیں اور اس کی دلیل میہ ہے کہ آپ نے دنیا اور آئل ونیا ہے منہ موڑ رکھا ہے۔ اور دنیا کی زیب وزیدت کو حقارت کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں اور اٹل دنیا کے سامنے ونیا ہے۔ اور دنیا کی زیب وزیدت کو حقارت کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں اور اٹل دنیا کے سامنے ونیا کے کے لئے کوئی تو اضع نہیں کر جے اور آپ کے ممنا قب اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ ان کوا حاطہ شریعیں لایا جا سکے۔ واللہ اعلم۔

### حضرت ذوالنون مصري حبةالله تعالى عليه

اور تحقیق و کرامت کے سفینہ اور شرف ولایک کے خزانہ حضرت ابو الفیض فروالنون بن آبرا ہیم المصر کی بھی آئمہ تبع تابعین میں ہے تھے۔ بھی کاتعلق تو بی اس المحق اور آپ کا نام تو بان تھا۔ آپ اپنی قوم کے منتخب لوگوں اور طریقت کے ان باخبر بزرگوں میں سے تھے جومصیب پندی اور ملامت کی راہ پر چلتے تھے۔ تمام اہل مصر آپ کی شان کے بارے میں جران اور آپ کے احوال کو بچھنے سے عاجز اور آپ کر مرتبے سے ناواقف تھے تی کہ آپ کی وفات تک آپ کے حال اور جمال کو کی نے شاخت نہیں کیا اور جس رات آپ دنیا سے رخصت ہوئے۔ ستر افراد نے پینمبر اللہ کے کوواب میں دیکھا کہ آپ فرمار ہے ہیں کہ خدا تعالی کے دوست ذوالنون آرہے ہیں میں ان کے استقبال کے لئے آیا ہوں سے اور جب آپ فوت ہوئے لوگوں نے آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کے آپ ہوں سے اور جب آپ فوت ہوئے لوگوں نے آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی بیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ آپ کی بیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ کہ تو سے تھوں سے تھوں کے اس کے اس کے آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ کا کہ کا کے آپ کی پیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ کی بیشانی پر بیلکھا ہوا یا یا کہ کو کے کہ کو کے کہ کی بیشانی پر بیلکھا ہوا یا کہ کی بیشانی پر بیلکھا ہوا یا کہ کو کی بیشانی پر بیلکھا ہوا یا کہ کیا کہ کو کیا تھا کیا کہ کو کھوں کے آپ کو کی کے کہ کیا کہ کو کیا کہ کی بیشانی پر بیلکھا ہوا کے کہ کی کو کو کی کے کو کی کو کو کی کے کہ کی کی کی کے کہ کو کی کے کہ کو کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کو کی کے کی کی کی کی کی کو کیا کو کیا کے کہ کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کو کی کو کو کی کو کو کی کو کی کو کو کو کی کو کی کو کی ک

''هذا حبيبُ اللَّهِ مَان فِي حُبِّ اللَّه قتيلِ اللَّهِ ''(بيالشَّكَا يِسْديه وبنده ب جواللهُ كَ محبت میں شہید مراہے) اور جب آپ کا جنازہ لوگوں نے اٹھایا تو پرندے آپ کے جنازے کے اوپر جمع ہو گئے اور ایک و دسرے کے پروں سے پر ملا کر جنازے پر سامہ کردیا۔ جب اہل مصر نے بیدد یکھا تو نادم ہوئے اور جوظلم آپ پر ڈھائے تھےان سے تو بہ کی .. علوم کے حقائق میں آپ کے بہت نے انداز اور خوبصورت کلمات ہیں چنانچہ آپ فرماتے بِين كه "العادِف كُلَّ يوم أَخْشَعُ لِانَّه، في كُلِّ ساعةٍ مِنَ الرب أقُرَبُ "(عارف ہرروززیادہ سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا ہوتا ہے کیونکہ وہ ہرساعت اینے رب ے قریب ہوتا ہے) اور چوتخص زیادہ نزدیک ہوتا ہے لامحالداس کی حیرت اور خشوع میں اضافہ ہوتا ہے اس لئے کرفن تعالی کی حکمرانی کی ہیبت سے وہ آگاہ ہوتا ہے اوراس کے دل یرحق تعالی کا جلال غالب ہوجاتا ہے دوائیے آپ کواس سے دور دیکھتا ہے اور اس کے وصل کی کوئی صورت نه یا کرخشوع و خضوع میل جواهتا چلا جاتا ہے۔ چنانچد حضرت موی علیه السلام نے اللہ تعالی کے ساتھ اپنی ہمکل می کے دوران یوں کہا ''یک رَبّ اَیْنَ اَطُبحک؟ ''(اے اللہ میں آپ کو کہاں تلاش کروں؟) تو جی تعالیٰ نے جواب دیا ۔'' عندالسمنكسوة قلوبهم "(توثي بوئ داول من) جواني اطلاص مين نااميد بو یکے ہوں۔ حضرت مویٰ علیہ السلام نے عرض کی بار خدایا! کوئی بھی دل میرے دل سے زیاوہ شكسته اور نااميد نہيں ، توحق تعالىٰ نے ارشاد فرمايا كه ' بس ميں بھى تيرے ٹوٹے ہوئے ول میں ہوں''بیں خشوع وخضوع کے بغیر حق تعالیٰ کی معرفت کادعویٰ کرنے والا جاال ہے نہ کہ عارف! اورحقیقت معرفت کی علامت سچی ارادت ہے اور سچی محبت بندہ کے لئے تمام اسباب ادراللہ کے سواتما م تعلقات کوتو ڑنے والی ہوتی ہے جبیبا کہ حفزت ذوالنون مصریؓ فَرِمَاتَ بِينِ كَهِ ''البَصِدُقُ سِيْفُ اللَّهِ فِي ارضِهِ مَا وَضَعَ عَلَىٰ شِيُّ الَّا قَطَعَه' '' (سچائی اللہ تعالیٰ کی زمین میں اس کی تلوار ہے کہ جس چیز پرر کھدی جائے اس کو کاٹ کرر کھی

وی ہے) اور سچائی یہ ہے کہ مسبب الاسباب (حق تعالیٰ) پر نظر رکھی جائے نہ کہ اسباب یر۔ اور جب ہندہ اسباب کی طرف دیکھا ہے تو سیائی کا حکم ساقط ہوجا تا ہے۔۔۔۔۔اور آپ ہے متعلق حکایات میں میں نے دیکھا ہے کہ ایک روز اینے رفقاء کے ہمراہ کشتی میں بیٹھے ہوئے تھے کہ سامنے ہے ایک اور کشتی آ رہی تھی جس میں مصر کے کھیل کووکرنے والوں کی ایک جماعت ( الله فقافتی طا کفه ) بیشی ہوئی تھی اور دریائے نیل میں اپنی عادت کے مطابق کھیل تماشے اور شور دغو غامیں مشغول تھے۔ آپ کے شاگر دوں کوان سے بڑی نفرت ہوئی اورعرض کرنے لگے''یا شخ وُعا سیجئے کہ اللہ تعالیٰ ان سب کوغرق کر دیں تا کہ ان کی نحوست لوگوں سے دور ہو جا 🍣 حضرت زوالنونؒ اپنے یاؤں پر کھڑے ہوئے اور اپنے ہاتھ دُ عا کے لئے اٹھائے اورکہابارخدایا اجس طرح اس گروہ کواس دنیا میں آپنے اچھی زندگی عطا فرمائی ہےای طرح آ خرت میں بھی ا<del>ن کواچ</del>ھی زندگی عطا فرما۔ آ پ کی اس وُعا ہے تمام مرید جیران ہوئے تا ہم جب وہ کشتی ذرا اور قریب آئی اور انہوں نے حضرت ذوالنون کو و یکھا تو سب برگر پیطاری ہو گیا اور آپ سے معذرے کرنے لگے اپنے ساز اور موسیقی کے آلات توڑ ڈالے اور توبہ کر کے اللہ تعالی کی طرف رجوع کر لیا۔ آپ نے ایے شاگر دوں ہے فرمایا'' آخرت کی اچھی زندگی اس جہان ہے تو یہ میں ہے تم لے دیکھا کہ سب کا مقصد ا پِراہو گیاتم نے اورانہوں نے اپنی اپنی مراد کو پالیا آی طرح کہ کی کوکوئی رنج بھی نہیں پہنچا۔ اس سیچے مرشد کا بیقول مسلمانوں براس کی کمال شفقت کا آئینہ دار ہےاوراس میں انہوں نے پیغبر علیہ کی افتدا کی ہے کہ باوجود میکہ کہ کفار کی طرف ہے آپ کے ساتھ بڑی جفااور ظلم کیا گیائیکن آب اس پر جیده خاطرند موع اور یمی کہتے رہے کہ ''الله ما الهام الها قَـوُمِـى فَانَّهُم لايَعلمُونِ "(ايالله ميريُ توم كوبدايت فرما كهوه مجصح جانة نهيس) نيز حضرت ذوالنونٌ ہے روایت ہے کہ فرمایا میں مصر جانے کاارادہ لئے بیت المقدس ہے آ رہا تھا کہ راستہ میں دورے آتے ہوئے ایک شخص کو میں نے دیکھا میں نے دل میں سوچ لیا

كدجب يدمير عقريب بيني جائ كاتويس اس عاليك سوال كرول كاجب وهزديك آيا تومیں نے دیکھا کہ وہ ایک بڑھیا ہے جس کے ہاتھ میں نو کدار لاٹھی ہے اور اس نے اونی حید يبن ركھا ہے۔ ميں نے اس سے يوچھا ''مِنُ أَيُن '' ( كہاں سے آر ہى ہو ) ''قالت مِنَ الله ''(اس نے کہااللہ کی طرف ہے) میں نے پھر سوال کیا کہ ''اِلی اَیُنَ ''( کہاں جا ری ہو؟)اس نے جواب دیا ''اِلَی اللّٰه ''(اللّٰدی طرف جاری ہوں)میرے یا س کچھ دینار تھے میں نے اسے دینے کے لئے وہ نکالے لیکن اس نے ہاتھ کو جنش دیتے ہوئے کہا ''اے ذوالنون! تونے جومیرے متعلق بیصورت اختیار کی ہے بیٹمہاری عقل کی کمزوری کی وجہ سے ہے میں تو اللہ تعالی کے لئے ہی کام کرتی ہوں اور اس کے علاوہ کی سے کی تھیں لیتی۔ جس طرح کہ میں اس کے سوائمی کی برستش نہیں کرتی ای طرح اس کے سوائسی ہے کی نبیں مانگتی۔ بیات کہد کروہ مجھ سے جنا ہوگئی۔اس حکایت میں ایک لطیف رمز ہے کہ اس بڑھیانے جو بہ کہا کہ میں اس کے لئے کام کرتی موں توبیاس کی بیائی اور حق تعالیٰ کے ساتھاس کی محبت کی دلیل ہے کیونکہ لوگوں میں ہے مل کرنے والے لوگ دوشم کے ہوتے ہیں ....ایک وہ جوکوئی عمل کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ حق تعالیٰ کے لئے کر رہے ہیں حالانكه وه اپنی ذات کے لئے كررہے ہيں كه اگر چدان كی نفسانی خواہش تواس سے منقطع ہوتی ہے لیکن آخرت میں انہیں تواب کے حصول کی ہوس ضرور ہوتی ہے ····اور دوسرے وہ کہ آئیں عالم آخرت کے تواب وعقاب اور عالم دنیا کے دکھاوے اور ریا کاری ہے کوئی سروکارنہیں ہوتا بلکہوہ جو کچھ بھی کرتے ہیں حق تعالی کے فرمان کی تعظیم کے لئے کرتے ہیں اور حق تعالیٰ کی محبت کے نقاضے کے پیش نظر اپنی غرض اور خواہش کو چھوڑ دیتے ہیں اور ان لوگوں **کا خیال یہ ہے کہ**وہ جو پچھ بھی کرتے ہیں سامان آخرت کے لئے کرتے ہیں اور پیہ درست ہےاور وہ رہیمی جانتے ہیں کہتی تھ کی اطاعت میں اطاعت کرنے والے کووہ دافر حصدماتا ہے جواس سے زیادہ ہوتا ہے جو تسی معصیت کرنے والے کو دنیا بیس ملتا ہے

کیونکہ گنا ہوں کی لذت اور راحت ایک ساعت کے لئے ہوتی ہے اور اطاعت گزاری کی راحت ہمیشہ کے لئے ہوتی ہے .....اورلوگوں کے مجاہدات اور محنتوں ہے حق تعالیٰ کو کیا فائدہ ہے اوران کے ترک سے کیا نقصان ہے؟ اگر تمام اہل عالم حق تعالیٰ کی تصدیق میں سيدنا حضرت ابوبكرصديق كي طرح ہو جائيں تو اس كا نفع خودانهي كو حاصل ہوگا اورا گرحق تعالیٰ کی تکذیب میںسب کےسب فرعون کی طرح ہو جا ٹیں تو اس کا نقصان بھی انہی کو ہو كارجيها كدن تعالى كافرمان بي "إن أخسنته أخسنته إلانفسكم وإنَّ أساتُهُ فَلَهَا ''(اگرتم احِمانی کرو گے توایے لئے کرو گے ادراگر کوئی برائی کرو گے تووہ بھی تمہارے لَتَ بِي هُوكَى نِيزِيةِ بِهِي ارتثادَ حِيلَ " وَمَنْ جَاهَدَ فَانَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ الله لَغَنيّ عَن الْعَالَمِينَ "اورجو تحض دين من جدوج بدكرتاب توه واين الح بي كرتاب كيونكه ب شک الله تعالیٰ تو بے پرواہ ہے جہان والوں 📤 )لوگ تو اپنے نیک اعمال کے ذریعہ اپنے لئے ابدی ملک یعنی جنت کی خواہش کرتے ہیں اور پیر کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے لئے کر رہے ہیں لیکن اپنے آپ کو دوتی کے راہتے پر چلانا ایک الگ چیز ہے کیونکہ اس راہ کو اختیار کرنے والے حق تعالیٰ کے فرمان کی تمیل میں دوئی کے معاملائے کو ہی پیش نظر رکھتے ہیں اوران کی نگاہیں اس کےعلاوہ کسی دوسری چیز برنہیں ہوتیں۔اوراس کتاب ہیں اس طرح کی اور با تیں ہم انشاءاللہ بابالا خلاص میں بیان کریں گے۔

حضرت ابراتهم بن ادهم رمتاله مليه

سرداروں کے سرداراور لقاالی کی راہ کے سالک حضرت ابوالحق ابراہیم بن ادھم منصور بھی انہی تنع تابعین علی سے ایک جیں۔ آ پاپنے دور عس طریقت کے مکم اور اپنے جمعصروں کے سردار تھے اور حضرت خضر علیہ السلام کے مرید تھے۔ بہت سے متقد مین مشائخ سے ملاقات کی تھی اور حضرت امام ابو عنیف کی صحبت عمل رہ کرعلم حاصل کیا تھا۔ آپ

ابتدامیں بنخ کے بادشاہ تھا کی روز شکار کرتے ہوئے اپنے اشکر سے جدا ہو گئے اور ایک ہرن کے تعاقب میں دور تک نکل گئے۔اللہ تعالی نے ہرن کوآپ کے ساتھ بات کرنے کی قدرت عطافر مائی اور ہرن نے بوی قصیح زبان میں آپ سے مخاطب ہو کر کہا ''اکھ سند خُلِفُتَ أَمْ بِهذا أُمِرُت "( عَمِياتُواس كام كے لئے بيداكيا كياہے يااس كام كاتم ميں حكم ویا گیاہے؟) آپائ کی اس بات سے بے صدمتاثر ہوئے اور اللہ تعالی کے حضور توب کی اورامورمملکت سے ہاتھ مھینج کئے اور زہداور پر ہیزگاری کی زندگی اختیار کر لی۔ آپ نے حضرت فضیل بن عیاض ً اور حضرت سفیان تو رئی ہے شرف ملاقات حاصل کیا اور ان کی صحبت اختیار کی۔ پھر تو ہے لینے کے بعدا پنے ہاتھ کی حلال کمائی کے علاوہ کچھنہیں کھایا۔ آ پ کے معاملات واضح اور کراہات مشہور ہیں اور تصوف کے حقائق میں آ پ کے عجیب کلمات اورنفیس لطا نُف موجود ہیں جضرت جنیدٌ فرماتے ہیں که'' مفاتح العلوم ابراہیم'' (حصرت ابراہیم تمام علوم طریقت کی تنجی ہیں) اور آپ ہے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا'' "اتبخِمذ اللُّمه صاحبًا وَ ذَرِ الناس جانباً "(الله تَعالى كوا بنادوست بنااورلوكول كوايك طرف چھوڑ دئے )اس کامطلب یہ ہے کہ جب بندہ کی توجیحی تعالیٰ کی طرف درست ہوادر حق تعالیٰ ک محبت میں وہ مخلص ہوتو یہ چیز مخلوق سے اعراض کرنے کا خود بخو د تقاضہ کرتی ہے کیونکہ مخلوق کی صحبت کاحق تعالیٰ کی باتوں کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ،ادر محبت حق یہ ہے کہ حق تعالی کے فریان کی بجا آ وری میں اخلاص ہواور اطاعت میں اخلاص در حقیقت سمجت حق ے بی پیدا ہوتا ہے اور حق تعالی کی محبت کا اخلاص ایے نفس کی خواہشات کے ساتھ وشمنی کا نام ہے جو کوئی بھی اپنی خواہشات ہے آشنا ہووہ حق تعالیٰ سے جدا ہوتا ہے اور جوشخص خواہشات سے رشتہ توڑ دے وہ حق تعالیٰ کی محبت ہے آ رام یا تاہے ہیں اینے حق میں تو خود ہی تمام مخلوق ہے لہذا جب تونے اپنے آپ سے ہی اعراض کرلیا تو گویا تمام مخلوق سے تونے اعراض کرلیا اور اگرتمام مخلوق سے تعلقات منقطع کرنے کے باوجود تو اپنی ذات کی

طرف متوجد م اتوبیتوظلم ہے کیونکہ تمام لوگ جس جس کام میں لگے ہوئے ہیں حکم خداوندی اور تقدیر کے سبب ہیں تیرامعاملہ تیری ذات کے ساتھ متعلق ہےاور طالب حق کے طاہرو باطن کی استقامت دو چیزوں پرموقوف ہے۔ایک کاتعلق پہچانے سے ہےاور دوسری کا کرنے سے جو چیز پیچاننے کے قابل ہے وہ پیہے کہ تمام اچھائیوں اور برائیوں میں اللہ تعالیٰ کی تقدر کوحق جانے کہ یوری دنیا میں حق تعالیٰ کی بیدا کی ہوئی حرکت کے بغیر کوئی ساکن متحرک نہیں ہوسکتا اور نہ ہی کوئی متحرک، ساکن ہوسکتا ہے ....اور جو چیز کرنے کے قابل ہےوہ یہ ہے کہ فتی تعالیٰ کے احکام کو بجالائے،معاملات کو درست رکھے اور حلال و حرام کی تمیز کرے کیونکہ اس کی تقدیر کسی حالت میں بھی اس کے فریان کو ترک کرنے کے لئے جمت نہیں بن علی پس خلوق علی اس اس وقت تک درست نہیں ہوسکا جب تک اپنی ذات ہے بھی اعراض نہ کرے اور جب توانی ذات ہے اعراض کرلے گاتو پوری محلوق حق تعالی کی مراد کے حصول کے لئے تیار ہوجائے گی اور جیب تو حق تعالی کی طرف متوجہ ہوگا تو خود حق تعالی کے احکام کوقائم کرنے کے لئے تیار ہوجائے گائیں مخلوق کے ذریعہ آرام پانے کی تو کوئی صورت نہیں اور اگر حق کے سواکسی اور چیز ہے تو خلاصی یا تا جیا ہے تو غیرے خلاصی حاصل کر کیونکہ غیرے چھٹکارا حاصل کرنا توحید حق کو دیکھٹا ہے اور آنی ڈات کے ساتھ آرام تعطل کو ثابت کرنا ہے اس لئے حضرت شیخ ابوالحن سالبہ نے فرمایا کہ مرید کوکسی بلی کے حکم میں رہنااس ہے کہیں بہتر ہے کہ وہ اپنفس کے تابع رہے کیونکہ کسی غیر کی صحبت خدا تعالیٰ کے لئے ہوتی ہےاورا بی صحبت ایے نفس کی خواہشات کو یا لنے کے لئے ہوتی ہےاور اس معنى يے متعلق انشاء الله اس كتاب ميں اپني جگه برمزيد كلام كيا جائے گا۔

اور حضرت ابراہیم بن اوھم کی حکایات میں آتا ہے انہوں نے بیان کیا کہ جب میں جنگل میں پہنچا تو ایک بوڑھ اشخص میرے پاس آیا اور جھے سے کہا کہ اے ابراہیم! تم جانع ہو کہ یہ کونی جگہ ہے جس میں بغیر سامان سفر اور سواری کے چلے جارہے ہو؟ آپ حضرت بشرحافي رحته اللهعليه

معرفت کے تت اور اہل معاملہ کتا ت حضرت بشرالحافی ہی انہی تی تا بعین میں سے سے مجاہدات میں آپ بڑی شان اور الله برحان اور طریقت کے معاملات میں کائل نعیب کے مالک سے آپ کو حضرت فضیل بن عیاض کی صحبت حاصل رہی اور اپنی ماموں حضرت بوعلی بن حشر آپ کے مرید سے اور آپ علم اصول وفر ورغ کے زیر دست عالم سے آپ کی تو بدکی ابتدا یوں ہوئی کہ آپ متی کی کیفیت میں کہیں جار ہے تھے کہ راستہ میں ایک کاغذ کا کھڑا بڑا پایا جس پر ''بسم الله المرحمن الموحیم '' کلھا تھا آپ نے بڑی تعظیم کے ماتھوا سے اٹھا یا اور عطر لگا کر ایک پاک جگہ پر رکھ دیا۔ اس رات خواب میں حق تعالی کی ساتھوا سے اٹھا یا اور عطر لگا کر ایک پاک جگہ پر رکھ دیا۔ اس رات خواب میں حق تعالی کی نیارت ہوئی کہ وہ فرمار ہے ہیں ''یا بیشو طیت اسمی فیعونی لاطین اسمک فی الملفیا والا خو ہ ''اے بشر! تو نے میر ے تام کو خوشبو لگائی۔ جھے اپنی عزت کی تتم میں تیر سے نام کو دنیا اور آخرت میں خوشبو دار کروں گا) یہاں تک کہ جب بھی کوئی تیے اتام سے گا اپ دل میں راحت محسوں کرے گا آپ نے اس وقت تو بہ کر لی اور زید وعبادت کا راستہ اختیار کر دل میں راحت محسوں کرے گا آپ نے اس وقت تو بہ کر لی اور زید وعبادت کا راستہ اختیار کر ایا اور مشاہدہ حق کے غلب کی یہاں تک شدت تھی کہ اپنیا وال میں کوئی چیز نہ جہنے تھے اوگون

نے آپ ہے اس کا سب یو چھا تو فرمایا'' کہ زمین انڈر تعالی کا بچھایا ہوابستر ہے اور میں جائز نہیں سمجھتا کہاس کے فرش اور میرے یا وُں کے درمیان کوئی چیز حائل ہو۔۔۔۔۔اوریہ بات آب کے معاملات کے گائب میں سے ہے کدانی مت کوحل تعالی کے ساتھ مجتع کرنے من جوتا بھی آ ب کوجاب نظر آیا آب ہے ہی روایت ہے کہ فرمایا ''مَسنُ اَرَادَانُ سِکُونَ عَظِيماً في اللنيا وشريفاً في الاخرة فليجتُب ثلاثاً لايَسال احدا حاجةً وَلايَذْكُرُ احداً بسوء وَلاَ يُجيبُ اَحداً الى طَعَامِهِ " (جَرَّخُص دنيا مِن صاحبٌ عزت اورآ خرت صاحب شرف بننے کاارادہ رکھتا ہوا ہے کہ تین باتوں سے اجتناب کرے۔ ا کسی ہے بھی اپنی حاجت کے بارے میں سوال نہ کرے،۲ کسی کو برائی کے ساتھ ماد نہ کرے اور۳۔ کھانے کی طرف کی کا بلاوا قبول نہ کرے ) کیونکہ جو تحض راہ خدا ہے واقف مے خلوق ہے کی حاجت کی طلب نہیں کر تا اس کئے کہ خلوق سے حاجت طلب کرنامعرفت نہ ہونے کی دلیل ہے کہ اگروہ قاضی الحاجات (جاجت روا) ہے وابستہ ہوتا تو ا يى طرح كى كلوق سے حاجت نه الكما "كلون استعانة المخلوق إلى المخلوق كا ستعانة المسجون إلى المبحون " (كوتك تلوق كاثلوق ب مرما تكنا اياب جي کدایک قیدی کا دوسرے قیدی سے مدد مانگنا) اور جوکوئی کسی کو برا کہتا ہے قید مدا تعالی کے تھم میں تصرف ہے کیونکہ و چخص اور اس کافعل دونوں ہی اللہ تعالیٰ کے پیدا کردہ میں ادر جو الله تعالى كى مخلوق كوردكرتا بي كوياوه حق تعالى كوردكرتا بي كيونكه جوكس فعل كوعيب دار كيے كاتو گویااس نے فاعل کوعیب دار کیا۔البتہ سوائے اس کے جوخود حق تعالی نے فرمایا ہے کہ میری موافقت میں کفار کی ندمت کرو۔ باقی یہ جوفر مایا ہے کہ لوگوں کی دعوت طعام قبول کرنے ہے پر ہیز کروتو بیاس لئے کہاصل رز ق دینے والاتو خداہےا گراس نے محلوق کو تیری روزی کا سبب بنا دیا ہے تو تو اس سبب کو نید مکھ بلکہ جان لے کہ وہ تیری ہی روزی تھی جوخدا نے تجھے پہنچائی ہے نہ کہ اس سبب کی اور اگر دہ شخص یہ جھتا ہو کہ وہ اس کی ملکیت ہے اور اس

طرح وہ تھے پراحسان کرتا ہے تو اس کی دعوت قبول نہ کر کیونکہ روزی کے معاملہ میں کسی کا کسی پر ہرگز کوئی احسان نہیں۔ اس لئے کہ اہل سنت و جماعت کے نزدیک روزی غذا ہے اور معتزلہ کے نزدیک کی پر درش فرماتے ہیں معتزلہ کے نزدیک کمایت ہے اور خدا تعالی غذاؤں کے ذریعہ مخلوق کی پر درش فرماتے ہیں اور اس قول کے جواز کے لئے ایک اور وجہ بھی ہے۔ واللہ اعلم۔

### حضرت بأبزيد بسطامي رحته اللهعليه

معرفت کے آسان اور محبت خداوندی کی کشتی حضرت بایز بدطیفور بن عیسی بسطامی رحمتہ اللہ علیے بھی ہز رگ ترین تبع تابعین اور بڑے حشائخ میں شارہوتے ہیں آپ کا حال سب سے بردا اور شان سب سے عظیم تھی یہاں تک کہ حضرت جنیدؓ نے فر مایا کہ '' بايزيلمِنا بمنزله جبويل من الملنكةِ "(بم مِن بايزيداى طرح بلندم تبريب طرح حصرت جبرئیل فرشتوں میں ) آ ہے کے دادا مجوی تھے اور والد بسطام کے بزرگوں میں سے تصاور انہوں نے بغیر عظیمہ کی احادث میں سے بہت روایتیں بیان کی ہیں اور آ ب كاشارتصوف كے دس بڑے اماموں میں ہوتا ہے آپ سے قبل علم تصوف كے حقائق ے استنباط کی اتنی عمارت کسی کو حاصل نہ تھی جتنی کہ آپ کو حاصل ہوئی'' در حقیقت آپ تمام حالات میں علم دوست اور شریعت کی تعظیم کرنے والے تھے بخلاف اس گروہ کے جو الحاد کی وجہ ہے مردود تھا اورمصنوعی طور پر آپ کے ساتھ وابستگی کا دعویٰ کرتا تھا'' آپ کا ابتدائی دور مجاہدات اور معاملات طریقت میں ریاضت پر مشتمل تھا ..... اور آپ ہے روايت بَكِرْمايا "عُدِلْتُ في المجاهَدَةِ ثلنين سَنةً فَمَا وَجدتُ شيًّا أَشَد عَلَىَّ مِنُ العِلمِ وَمتابِعتِهِ وَلُولًا احتلافُ العُلْمَاءِ لَبَقَيتُ واحتلافِ العلماء رحمة الا تعجويد المتوحيد "(أس فيمس سال كاعرصه عابده مس كزارا إس مس في علم اوراس کی متابعت ہے زیادہ سخت کوئی چیز نہیں دیکھی اورا گرعلاء کے درمیان اختلاف نہ

ہوتا تو دین کے تمام امور بڑعمل کرنے ہے میں قاصر رہتا اور مسئلہ تو حید کے علاوہ دوسرے امور میں علاء کا اختلاف رحمت ہے) اور حقیقت بھی بہی ہے کیونکہ انسانی طبیعت علم کی بجائے جہالت کی طرف زیادہ ماکل ہوتی ہے کیونکہ جہالت میں بہت سے کام بغیرر نج کے کئے جا سکتے ہیں۔لیکن علم میں بغیر تکلیف کے ایک قدم بھی نہیں رکھ سکتے۔اورشر بعت کی راہ اس جہان کی ملی صراط ہے بھی بہت زیادہ ہار یک اور بہت زیادہ پرخطر ہے پس تمہیں جا ہے كهتمام احوال مين اس طرح رب كه اگر بلندا حوال او عظیم مقامات سے تورك بھی جائے تو شریعت کے میدان کی طرف تو تیری توجہ برقرار رہتا کہ اگر تمام معاملات تجھ سے جاتے بھی رہیں تو بھی عمل تو تیرے ساتھ رہ جائے اس لئے کہ مرید کے لئے سب سے بوی آ فت عمل کا ترک کرنا ہے اور جھو <mark>کے وعو</mark>یداروں کے تمام دعوے شریعت بڑمل کرنے کے مقالع میں ﷺ میں اور تمام اہل زبان اس برابری سے عاری میں ۔۔۔۔ نیز آپ سے روايت بكرفرمايا "البعنه لاحظر لها عنداهل المحبة محجوبون بمحبّتهم " (اہل محبت کے نز دیک جنت کی کوئی وقعت نہیں اور اہل محبت اپنی محبت کی وجہ سے حجاب میں ہیں ) اور حق تعالی کی محبت کے سوا کوئی چیز ان کے نزدیک تبیس آ سکتی یعنی بہشت اگر چەاعلى درجە كى مخلوق ہے كيكن محبت اللى اس كى صفت قىدىم ہے مخلوق نېيى اور جۇمخف غير مخلوق کو چھوڑ کرمخلوق میں الجھ جاتا ہے اس کی کوئی قدرو قیمت نہیں رہتی ۔ پس دوستان حق کے لئے مخلوق کی کوئی وقعت نہیں اور دوستان حق اس کی محبت میں مجوب ہیں کیونکہ غیر کی محبت كا وجود دوكي كا تقاضه كرتا باوراصل توحيد مين دوئي كاتصور غلط باور دوستان حق كا راستہ واحدانیت کی طرف ہوتا ہے اور راہ محبت میں بیابات دؤتی کے لئے نقصان دہ ہے کہ دوی میں ایک مرید مواور دوسرا مراد فراه حق تعالی مرید موادر بنده مرادیا بنده مرید مواور حق تعالی مراد \_ اگر مریدحق تعالی مواور مراد بنده توحق تعالی کی مرادیس بنده کی ستی ثابت ہوگئی اورا گرمرید بندہ ہواورمرادحق تعالیٰ تو مخلوق کی طلب وارادت کواس میں کوئی راہ نہیں

#### حضرت حارث بن سيدرمة الدعليه

تمام فنون کے امام اور تمام شبہات کا پنة لگا لینے والے حضرت ابوعبداللہ حارث بن اسدالمحاس جمی تبع تا بعین میں سے اصول اور فروع کے بہت بڑے عالم اور اپنے دور میں تمام المل علم کے لئے مرجع تھے۔ آپ نے اصول تصوف میں رغائب نام کی ایک کتاب تصنیف کی اور اس کے علاوہ بھی تمام فنون میں آپ کی بہت می تصنیفات ہیں آپ بڑے بلند حال اور بزرگ ہمت اور اپنے دور میں بغداد کے شخ المشائخ تھے آپ سے روایت بیان بلند حال اور بزرگ ہمت اور اپنے دور میں بغداد کے شخ المشائخ تھے آپ سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا "العمل بحر کات القلوب فی مطالعة القلوب اشرف مِن العمل بحر کات القوب عرک مرکات سے جہان کے پوشیدہ علوم حاصل کرتا اعضا کی ترکات سے عمل کرنے سے زیادہ شریف ہے) اس سے مرادیہ ہے کہ محل کرنا اعضا کی ترکات سے عمل کرنے سے زیادہ شریف ہے) اس سے مرادیہ ہے کہ علم محل

کمال ہےاور جہالت بحل طلب! اور بارگاہ خداوندی میں علم جہالت سے بہتر ہے۔ کیونکہ علم انسان کو درجه کمال تک پہنچا دیتا ہے اور بارگاہ الٰہی میں جہالت کا گز ربھی نہیں ہوسکتا۔ ورحقیقت علم عمل سے زیادہ بزرگ ہے کیونکہ علم سے اللہ تعالیٰ کو پہچانا خاسکتا ہے اور عمل سے اسے حاصل نہیں کیا جاسکتا اگر عمل کوعلم کے بغیراس کی بارگاہ میں رسائی ہوسکتی تو نصاری اور ان کے یا دری اینے سخت مجاہدوں کے سبب مشاہدہ اللی کی منزل میں داخل ہو جاتے اور گنهگارمومن راه حق ہے دورر ہتے۔ پس عمل بندے کی صفت ہے ادر علم حق تعالیٰ کی ....اس قول کے بعض راویوں کوغلطی واقع ہوئی اورانہوں نے دونوں جگہ لفظ عمل کو بیان کر دیا اور *يول كهاكه `` ال*عمَل بيحركاتِ القلوب اشرف مِنَ العَمَل بحركاتِ البحوارح '' (ول کی حرکات سے عمل کرتا ہا عضا کی حرکات سے عمل کرنے سے زیادہ بہتر ہے ) حالا تک یمال ہے بندہ کاعمل صرف دل کی جرکات ہے ہی متعلق نہیں ہوتا البتہ اگر اس سے نظر اور احوال باطن كامرا قبه مراد ليتے ہوں تو كوئي تعجب نيس كيونكه پيغبر عليك في ارشاد فر مايا كه " تَفَكُّرُساعَةِ حيو" مِن عبادةِ ستين سَنَةٍ "(وَل مِن)ايكساعت كے ليِّغوروُلكرنا ساٹھ سال کی عبادت ہے بہتر ہے ) اور در حقیقت اس اعتبار ہے دل کے اعمال کو اعضا کے اعمال سے زیادہ فضیلت حاصل ہے اور باطن کے احوال وافعال کی تیرظاہری اعمال سے زياده كامل موتى باس لئے كتے بين كه "نوم العَالِم عَساف وسهر الجاهل معصیة "(عالم کی نیز بھی عبادت ہے اور جاہل کی بیداری بھی معصیت ہے) کیونکہ عالم کا ول خواب اوربیداری دونوں حالتوں میں مغلوب موتا ہے اور جب دل مغلوب موتوجهم بھی مغلوب اور تابعدار ہوتا ہے ہی ول کا غلبرت سے مغلوب ہونا مجاہدہ کی وجہ سے نفس کے ظاہری حرکات پر غلبے سے بہتر ہے ..... نیز آپ سے روایت ہے کہ آپ نے ایک روز ایک ورولیش نے فرمایا ''مُن للهِ وَإِلا فَلا تَكُنُ '' (خداوندتعالی کے لئے ہوجاؤورنہ پھر کچھ بھی نہ رہو) یعنی باتی رہنا ہے تو حق تعالیٰ کے ساتھ باتی رہویا پھراینے وجود سے فانی ہو

جاؤ ۔ یعنی یا تو صفائی قلب سے اپنی خاطر مجتمع رکھ اور یا فقر سے اپنے آپ کو پریشان ۔ یا تو اس صفت کے ساتھ متصف رہ کہ جوتی تعالی فرماتے ہیں کہ ''اس مجد و الا دُمَ ''(آ دم علیہ السلام کو بحدہ کرو) یا پھراس صفت کے ساتھ متصف رہو کہ ''ھُلُ اُتنی عَلَی الْلائسان علیہ السلام کو بحدہ کرو) یا پھراس صفت کے ساتھ متصف رہو کہ ''ھُلُ اُتنی عَلَی الْلائسان حِیْن مِن مِن اللَّهُ وِ لَمُ یَکُنُ شیا مَّذُ کُووا ''(انسان پرایک وقت ایسا بھی گزرا ہے کہ وہ عالم بستی میں قابل ذکر چیز نہ تھا) اگر تو اپنی مرضی سے اللہ تعالیٰ کے لیے ہوجائے گا تو تیرا وجود بذات خود قائم رہے گا اور اگر تو اپنے اختیار سے نہ ہوگا تو تیرا قیام حق تعالیٰ کے ساتھ ہوگا اور یہ معنی بہت لطیف ہیں۔ واللہ اعلم۔
گا اور یہ معنی بہت لطیف ہیں۔ واللہ اعلم۔

حفرت داؤ دابن طائى رمتاشعليه

کلوق سے قطع تعلق کرنے والے اور طلب جاہ سے بیخے والے امام ابوسلیمان محضرت داؤد دائن طائی " بھی تع تابعین بین سے تھے آپ اپنے دور کے مشاکح کبار اور اللی تصوف کے سرداروں میں شار ہوتے ہیں اور الینے زمانہ کے بے نظیرانسان تھے۔ آپ محضرت امام ابو حفیقہ کے شاگر داور حضرت فضیل و حضرت ایم ابور الله میں کافی دسترس اور سے ہمع معصر اور طریقت میں حضرت حبیب راعی کے مرید تھے۔ تمام علوم میں کافی دسترس اور بلند درجہ کے مالک تھے خصوصاً فقہ میں تمام فقہا زمانہ کے امام مانے جاتے تھے آپ نے گوششنی اختیار کی اور ریاست چھوڑ کر زہد وتقوی کی کار استہ اپنالیا تھا۔ آپ کے منا قب بہت ہیں اور فضائل کا بہت ج چاہے کیونکہ آپ طریقت کے معاملات کے عالم اور حقائق کے بیان کرنے میں کائی مہارت رکھتے تھے روایت ہے کہ آپ نے ایک مرید سے فر مایا" اِن اُر دُتَ الکو املۃ کیوِ علی الاحوۃ " (اگر بیان کرنے مالی کا نواہاں ہے تو دنیا کوسلام کہہ ، سے اور اگر بزرگی چاہتے ہوتو آخرت بر تکمیر موت برخصوری لینی دنیا وآخرت دونوں ہی کل نباب ہیں اور ہوتم کی فراغت ان دوچیز وں سے ہی

وابسة ہےلہذا جو تحفل بدن ہے فراغت چاہتا ہوتو اسے چاہئے کہ وہ دنیا ہے کنارہ کش ہو جائے اور جو تخص دل سے فارغ ہونا چاہتا ہوتو اسے کہددو کہوہ آخرت کی محبت اپنے دل ے نکال باہر کرے ۔۔۔۔ حکایات میں آپ کے متعلق آتا ہے کہ آپ ام محمد بن حسن شیبا کی ے اکثر میل ملاقات کاسلسلہ رکھتے لیکن امام قاضی ابو پوسف ؒ ہے بہت کم تعلق رکھتے تھے۔ آپ سے دریافت کیا گیا کہ بید دونوں ہزرگ علم میں بڑے درجہ کے حضرات ہیں آپ ان میں سے ایک کو کیوں عزیز رکھتے ہیں اور دوسرے کواپنے پاس نہیں آنے دیتے؟ جواب میں فر مایا اس لئے کہ محمد بن حسنؓ دنیا اور اس کی تمام نعمتوں کو چھوڑ کرعلم میں داخل ہوئے ہیں چنانچيرآ پ کاعلم دين کي عن اور دنيا کي ذلت کا سبب ہےاور قاضي ابو پوسف ٌ درويشي اور ذلت کوچھوڑ کرعلم میں داخل ہوئے ہیں اورعلم کواپنی عزے اورعہدہ کے لئے سبب بنایا ہے۔ اس کے محمد بن حسن خلوص میں امام ابو پوھٹ سے بلند مرتبہ ہیں.....اور حضرت معروف کرخیؓ فرماتے ہیں کہ میں نے کسی شخص کونہیں دلیک اس کی نگاہوں میں دنیااس قد رحقیر ہو جتنی که حضرت داؤ د طائی " کی نظر میں کہ دنیااور دنیادار کی آپ کے نز دیک پھیجی قدر نہ تھی کیکن فقرا کو آپ بڑی ہی وقعت کی نظر ہے دیکھتے تھے خواہ وہ بظاہر کتنے ہی مصیبت زوہ كيول نه بهول اورآب كمناقب بشاريس والله اعلم

# حضرت سرى سقطى رحمةالله عليه

اور انہی تبع تابعین میں سے اہل حقائق کے شیخ اور جملہ علائق دنیا سے بے نیاز حضرت ابوالحن سری بن مفلس اسقطی جمی ہیں۔ آپ حضرت جنید بغدادی کے ماموں تھے۔ اور تصوف میں آپ عظیم شان کے مالک تھے آپ پہلے خفس ہیں جنہوں نے مقامات کی تر تیب اور احوال کی وضاحت میں غور فر مایا۔ عراق کے مشاکخ میں سے بہت سے بزرگ کی تر تیب اور احوال کی وضاحت میں غور فر مایا۔ عراق کے مشاکخ میں سے بہت سے بزرگ آپ کے مرید ہیں۔ آپ کو حضرت حبیب رائی کود کھنے کی سعادت نصیب ہوئی اور آپ

سے صحبت کا شرف بھی حاصل ہوا۔ آپ حضرت معروف کرخی کے مرید تھے۔ آپ بغداد کے بازار میں کہاڑی کی دکان کرتے تھے جب بغداد کا بازار جل کر خاکستر ہو گیا تو لوگوں نے آپ کواطلاع دی کہ آپ کی دکان جل گئی فر مایا'' چلواس کی فکر ہے تو فارغ ہوئے'' لیکن جب لوگوں نے وہاں جا کر دیکھا تو معلوم ہوا کہ اردگر دکی تمام د کا نیس جل چکی ہیں لیکن آپ کی دکان محفوظ ہے، آپ نے خود تشریف لا کر جب بیر حالت دلیکھی تو اپنا تمام سامان درویتوں میں تقسیم کر دیااورخو دتصوف کاراستداختیار کرلیا۔ آپ سے ایک دفعہ لوگوں نے یو چھا کہ شروع میں آپ کی حالت کیاتھی؟ فر مایا کہ ایک دن حضرت حبیب ٌمیر کی د کان پرے گزرے میں **نے ر**وٹی کے گڑے انہیں دیئے کہ وہ درویشوں میں تقسیم کردیں تو انہوں نے مجھے کہا'' خیرک اللہ'' (اللہ تجھے بھلائی دے ) بس جس دن سے میرے ان کانوں نے ان کی بیدُ عاسیٰ ہےاحوال دنیا ہے بیزار ہو گیا ہوں اور دنیا سے چھٹکارا حاصل کرلیا ہے ..... آب سے بى روايت بے كر مايا" اله م فهم عاعد بتنى به بشى فلا تعذبنى بذل السحسجساب "(اےاللہ!اگر مجھے کس چیز کے کپ عذاب دیں تو تجاب کی ذلت ہے عذاب نہ دیں ) کیونکہ جب میں حجاب میں نہ ہوں گا تو گیر ہے ذکر اور مشاہرہ کی وجہ سے ہر قتم کی تختی مجھ برآ سان ہو جائے گی اور جب میں تجھ سے تجاب میں ہوں گا تو تجھ سے تجاب کی وجہ سے دنیا کی نعتیں بھی میرے لئے ہلاکت کا باعث ہوں گی پس جومصیبت ،مشاہد ہ محبوب کے اندر ہو وہ مصیبت نہیں ہوتی۔ بلکہ مصیبت تو وہ نعت ہوتی ہے جو محبوب سے عجاب میں ہواور دوزخ میں کوئی مشقت حجاب ہے زیادہ سخت اور تکلیف دہ نہ ہوگی کیونکہ اگر اہل دوزخ کو دوزخ میں حق تعالیٰ کے دیدار کی سعادت نصیب ہوئی تو گنہگار مومنین کو بھی بھی جنت یا د نہ آتی کیونکہ دوزخ میں بھی دیدارالٰہی ہےان کی جان کواس قد رخوثی نصیب ہوتی کہ بدن کی مصیبت اورجسم کے عذاب کی ان کوخبر تک نہ ہوتی اور جنت میں بھی کوئی نعت دیدارخداوندی سے زیاوہ کامل نہیں کیونکہ آگر جنت کی نمام نعتیں بلکہ سوگنا زیادہ بھی

حاصل ہوں لیکن وہ خداوند تعالی سے تجاب میں ہوں تو وہ ہلاک ہو جائیں اور ان کے دل سے زندگی ختم ہو جائے ہیں اللہ تعالی کی سنت یہی ہے کہ وہ دل کے تمام احوال میں اپنے دوستوں کو اپنی فرات کے بارے میں بینار کھتے ہیں تا کہ تمام مشقتیں ریاضتیں اور بشریت کی تمام آز مائشیں وہ آسانی سے برداشت کر سکیں تو لامحالہ اس حال میں ان کی دُعا کیں یہی ہوتی ہیں کہ اے باری تعالی تیرے تمام عذاب ہمیں تیرے تجاب کی نسبت زیادہ پند بیدہ ہیں۔ کیونکہ جب تیرا جمال ہمارے دلوں میں جلوہ نما ہوتو ہمیں مصیبتوں کا کوئی اندیشنہیں ہوتا ۔۔۔۔۔ والٹد اعلم

حضرت تنفيق بن إبراجيم الأز دي رحمة الله عليه

اورانبی تع تابعین میں سے اہل با و مصیبت کے سالا راور زم و تقوی کے سرمایہ حضرت ابوعلی شفق بن ابراہیم الا زدی رحمته اللہ علیہ میں۔ آپ اپی قوم کے معززان کے مقد ااور شریعت طریقت اور حقیقت کے جملہ علوم کے عالم تھے۔ علم تصوف میں آپ کی بہت ی تصانف ہیں۔ آپ حضرت ابراہیم بن ادھم کے ہم صحبت تصاور بہت سے مشاکن کی زیارت اوران کی صحبت کا شرف حاصل تھا۔ آپ سے روایت آئی ہے کہ فرمایا ''جعل الملہ اھل طاعةِ احیاء فی مماتھم و اھل المعاصی امواتا فی حیوتھم '' (اللہ تعالیٰ اہل اطاعت کوان کی موت کے بعد بھی زندہ کر دیتے ہیں اور اہل معصیت کوان کی زندہ ہم دویتا ہے کیونکہ اس کی فرما نبرداری پرفر شتے اسے ہمیشہ آفرین کہتے ہیں اور اس کو ہمیشہ زندہ موتا ہے کیونکہ اس کی فرما نبرداری پرفر شتے اسے ہمیشہ آفرین کہتے ہیں اور اس کو ہمیشہ ثو اب متاتی ہو تھا ہی رہتا ہوں کہ باتی رہتا ہو ہمیشہ ملئے والی جزاکی وجہ سے باقی رہتا تو اب متعلق ہی روایت کرتے ہیں کہ آپ کے پاس ایک بوڑ ھافتی آیا اور کہنے ہے۔ آپ کے متعلق ہی روایت کرتے ہیں کہ آپ کے پاس ایک بوڑ ھافتی آیا اور کہنے لگا۔ اس شخ میں بہت گنبگار ہوں اور جا ہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو ہرکوں آپ نے فرمایا لگا۔ اس شخ میں بہت گنبگار ہوں اور جا ہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو ہرکوں آپ نے فرمایا لگا۔ اس شخ میں بہت گنبگار ہوں اور جا ہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو ہرکوں آپ نے فرمایا لگا۔ اسے شخ میں بہت گنبگار ہوں اور جا ہتا ہوں کہ گنا ہوں سے تو ہرکوں آپ نے فرمایا

وہ کیے؟ اس نے کہا" جوکوئی اپن موت سے پہلے توبد کیلئے آجائے اگر چددر بعد آئے وہ جلدی بی آنے والا ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ آپ کی تو یہ کی ابتدا یوں ہوئی کہ ایک سال ملح شہر میں قبط پڑااورلوگ ایک دوسرے کو کھانے برآ مادہ ہو گئے تمام مسلمان بڑے ممکین تھے آپ نے ایک غلام کو و یکھا کہ وہ بازار میں ہنس رہا ہے اور خوشی کا اظہار کر رہا ہے۔لوگوں نے اے کہا کہ تمام مسلمان غم واندوہ میں متلا ہیں لیکن تو خوشی کا اظہار کر رہا ہے تخجے شرم نہیں آتی؟ وه کہنے لگا که مجھے کسی طرح کا کوئی غم نہیں کیونکہ میں ایسے شخص کا غلام ہوں جوایک پورے گاؤں کا مالک ہاوراس نے میرے دل ہے تمام اندیثوں کو اٹھا دیا ہے حضرت شفِقؓ نے کہااے میرے خدا! بہ غلام اپنے اس ما لک پرا تنا خوش ہور ہا ہے جو صرف ایک گاؤں کا مالک ہے اور آپ تو تمام جہان کے مالک ہیں اور ہمیں روزی پہنچانے کا آپ نے ذمه لے رکھاہے پھر بھی ہم نے اپنے دلوں میں اس قد رغموں کو کیوں جگددے رکھی ہے؟ یہ کہہ کر آ ب نے دنیا کے تمام معاملات کو چھوڑ کر طریقت کا راستہ اختیار کرلیا اور اس کے بعد بھی بھی روزی کاغم اینے دل میں پیدانہیں ہونے دیا۔ آپٹر پیز مایا کرتے تھے کہ میں تو ایک غلام کا شاگر دہوں اور میں نے جو کچھ یا بیا ہے اس سے حاصل کیا ہے اور آ یب یہ انکساری کے طور پر کہتے تھے،اورآ پ کےمنا قب بہت ہیںاورتو فی تو الله تعالیٰ کے قبضہ فیدرت میں ہے۔

# حضرت عبدالرحمن الداراني رمته الثهليه

اور انہی میں سے اپ وقت کے شیخ اور راہ حق کے مرد یکتا حضرت ابوسلیمان عبد الرحمٰن بن عطید الدارانی " بھی ایک ہیں۔ آ پ اپنی قوم کے معزز اور ان کے دلوں کی راحت تھے۔ آ پ المحت تھے۔ آ پ عامری علوم کے عالم اور آ فات نفس کے عارف اور نفس کی کمین گاہوں سے اچھی طرح خبر دار تھے۔ معاملات تصوف، دلوں کی حفاظت اور اعضا کی تگہداشت میں آ پ کا کلام بڑا

لطيف ب- آپ حروايت ب كفر مايا" اذا غلب الرجاء على الخوف فسد الوقية "( فبب اميد خوف پرغالب موجائة وعارف كاوفت خراب موجاتا م) كونك حال کی رعابیت کا نام وفت ہے۔ پس بندہ جس وفت تک اپنے حال کی تکہ داشپ کرتا رہتا ہےاس کے دل پرخوف طاری رہتا ہے اور جب اٹھ جاتا ہے تو وہ احوال کی تگرانی کوترک کر ديتا باوراس كاوفت فاسد موجاتا باورا كرخوف اس كى اميدير غالب موجائة واس كى توحید باطل ہو جاتی ہے اس لئے کہ خوف کا غلبہ نا امیدی کی وجہ سے ہوتا ہے اور حق تعالی ے نامیدی شرک ہے۔ پس توحید کی حفاظت بندہ کی امید کے سیح ہونے بر منحصر ہاور وقت كى حفاظت اس كے خوف كى صحت يرموقوف لهذا جب خوف اوراميد دونول برابر مول تو تو حیداور وقت دونو ل محفوظ رکتے ہیں اور بند ہ تو حید کی حفاظت کی بنا پرصاحب ایمان ہوتا ہاور وقت کی حفاظت کے سبب مطیع وفر انبردار رہتا ہے اور امید کا تعلق صرف مشاہدہ حق ہے ہے کہ اس میں کمل اتحاد ہے اور خوف کا تعلق سے نے مجاہدہ سے کہ اس میں کمل اضطراب ہاورمشاہدہ مجاہدہ کی میراث ہاوراس کا حاصل ہے کہتمام امیدیں، ناامیدی ہے ہی پیدا ہوتی ہیں اور جوشخص اینے کر دار کی وجہ ہے اپنی کامیابی کے ناامید ہو جائے تو یہ ناامیدی ہی اس کونجائت فلاح اور حق تعالیٰ ہے کرم کی طرف راہنمائی کرتی ہے اوراس کے چبرے پر خوثی کا درواز ہ کھول دیتی ہےاوراس کے دل کوطبیعت کی تمام خرابیوں کے صاف کر دیتی ہے اور اس پر اسرار اللی کے تمام درواڑ کے کھل جاتے ہیں حضرت احمدین لابی الحواری ً فر ماتے ہیں کدایک رات میں خلوت میں نمازیٹر ھ کررہا تھا کہ مجھے اس نماز میں بڑی ہی راحت محسوس ہور ہی تھی۔ جب میں نے دوسرے روز حضرت ابوسلیمان کے سامنے اپنی اس کیفیت کا ذکر کیا تو انہوں نے فر مایا کہتم کمزور آ دمی ہوابھی تک مخلوق تیرے پیش نظر ہے اس لئے خلوت اور جلوت میں تمہاری حالتیں مختلف میں حالا تکہ دونوں جہان میں کسی چیز کی پیرطا قت نہیں کہ بندہ کوحق تعالیٰ ہے روک ر کھے جس طرح دلہن کولوگوں کے سامنےاس گئے

دکھاتے ہیں کہتمام لوگ اس کو دیکھ لیس گے اور اس طرح اس کی عزت میں اضافہ ہو لیکن اسے خود ایبانہیں کرنا چاہئے کیونکہ اگر وہ اپنے مقصود کے علاوہ کسی اور کو دیکھے گی تو ہیں کا دیدار اس کو ذلیل کر دے گا۔ اس طرح اگر تمام مخلوق فر ما نبر دار کی اطاعت کوعزت کی نگاہ سے دیکھے تو اسے کوئی نقصان نہیں ہوتا لیکن اگروہ خود اپنی اطاعت کوغرور کی نگاہ سے دیکھے تو ہلاک ہوجائے گا۔ اور اس حالت سے ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔

### حضرت معروف بن فيروز الكرخي رمته الثهليه

اورا نہی ہیں سے رضائے خداوندی کی درگاہ سے تعلق رکھنے والے اور حضرت علی بن موتی الرضاً کے تربیع یافتہ حضرت ابوالحفو ظ معروف بن فیروز الکرخی بھی ہیں۔ آپ متقدمین اور مشائخ کے سرداروں میں سے ہیں۔ آپ پر ہیز گاری میں مشہور اور تقو کی ورجوع الى الله ميس معروف ميں - آ چا فركر ترسيب كے اعتبار سے مقدم ہونا جا ہے تھا لیکن میں نے پہلے دو ہزرگوں کی موافقت میں اس جگہ پرآ پ کا ذکر کیا ہے۔ان میں سے ایک تو صاحب تقل حضرت نیخ مبارک ابوعبدالرحمٰن سلی میں کدان کی کتاب اسی تر تیب پر ہے اور دوسر بےصاحب تصرف حضرت استاد امام ابوالقاسم انقشیری ہیں کہ ان کی کتاب كے شروع ميں بھى آ پ كا ذكراى ترتيب ير ہے۔ ميں نے اس مقام پرآ پ كا تذكرہ اس لئے لکھ دیا ہے کہ آپ حضرت سری سقطی کے استاد اور حضرت داؤ طائی " کے مرید تھے۔ زندگی کے ابتدائی دور میں آپ دین ہے بیگانہ تھے پھر حضرت علی بن موی الرضا کے ہاتھ پر آب نے اسلام قبول کیا اور ان کے نزدیک آپ بڑے عزیز اور پسندیدہ تھے۔ آپ کے فضائل دمنا قب بہت ہیں اورآ پ علم کے تمام فنون میں صوفیا کے مقتدا شار ہوئے ہیں۔اور آپ ے روایت ہے کفر مایا' کلفتیان ثلاث علامات وف ابلاخلاف ومدح بلاجود وعظاء بلاسوال "(جوانمردول كي تين نشانيال بيل\_ ا۔خلاف ورزی کے بغیر وعدہ بورا کرنا ۲۰ کسی لا کچ اور طمع کے بغیر سحق کی تعریف کرنا اور،۳۔ مائلے بغیرمختاج کی امداد کرنا۔ وفا بلا خلاف یہ ہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ عبودیت کے عبد میں مخالفت اور مصیبت کواپنے او برحرام کرے اور مدح بلا جودیہ ہے کہ کی ہے بھلائی یائے بغیراس کی تعریف کرےاور .....عطا بلاسوال بیہے کہ جب دولت موجود ہوتو حاوت کرنے **میں اپنے** پرائے کی تمیز نہ کر ہے اور جب کسی کی حالت کاعلم ہوتو اسے سوال کی ذکت سے دو**جا**ر ہونے سے ٹیہلے دے دے۔ اور بیتمام صفات اگر چہ بظاہر مخلوق کے درمیان وقوع پذیر ہوئی ہیں لیکن تمام لوگ اپنی صفات سے مجازی طور پرمتصف ہو سکتے ہیں کیونکہ یہ تینوں صفاح ورحقیقت اللہ تعالیٰ کی ہیں اور اپنے بندوں پر اس فعل کا اظہار فر ماتے ہیں اور حق تعالیٰ کی می<sup>تیقی</sup> صفات ہیں کیونکہ وہ اپنے دوستوں کے ساتھ و فا کرنے میں خلاف ورزی نہیں کرتا۔ ہر چند کی بندے اینے عہد و پیاں میں خلاف ورزی کرتے رہتے ہیں لیکن وہ پھربھی ان پراپنی مہر بانیوں ہیں اضافہ کرتے ہیں اور حق تعالیٰ کے وفا کی دلیل یہ ہے کہاس نے ازل میں بندہ کے کسی نیک ممل کے بغیراسے پیدا فرما کراہے اپنا مخاطب بنایا ادر آج و نیامیں اس کے برے افعال کے باوجود اس کواپنی درگاہ ہے نہیں ہٹا تا .....اور مدح بلا جو دہھی ان کے سوا کوئی نہیں کرسکتا کیونکہ و ہندے کے سی فعل کامختاج نہیں پھر بھی بندے کے معمولی ہے عمل پر بھی اس کی تعریف کرتا ہے.....اورعطاء بلاسوال بھی اس کے علاوہ کوئی نہیں کرسکتا کیونکہ وہ کریم ہے اور ہرایک کی حالت سے بخو بی واقف ہاور بن مائکے ہرایک کامقصوداہے دیتا ہے۔ پس جب الله تعالی اینے کی بندے پر کرم فرماتے اور اس بررگ کوایے قرب کے ساتھ مخصوص فرماتے ہیں تواس کے بیتیوں معاملات درست فرمادیتے ہیں چھروہ بندہ اپنی کوشش سے حتی الامکان مخلوق کے ساتھ یہی معاملہ کرتا ہے تو ہزرگ اس کا نام جوانمر در کھ دیتے ہیں اور جوانمر دوں کی فہرست میں اس کا نام لكودية مين .... اورية تينون صفات حضرت ابراجيم عليه السلام مين بدروجه كمال موجود

تحسيل بين انشاءالله اپنے مقام پراس کو بیان کروں گا۔

# حضرت حاتم اصم رحمة الله عليه

ادرانهی تنع تابعین میں ہےایک بندوں کی زینت اوراوتاو کا جمال حضرت ابو عبدالرحن حاتم بن عنوان الاصم بھی ہیں۔ آپ کا شار بلج کے صاحب حشمت بررگوں اور خراسان کے قدیم مشائح میں ہوتا ہے آ پ حضرت شغیق رحمتہ اللہ علیہ کے مریداور حضرت احمد خطرور یے کے استاد ہیں۔آپ نے ابتداء سے انتہا تک تمام حالات میں ایک قدم بھی سيائي كے خلاف نبيس ركھا۔ حضرت جنيد قرمايا كرتے تھےكة صديق زمانيا حاتم الاصم" ( حاتم اصمٌ ہمارے دور کے صبکہ بی ہیں )نفس کی خرابیوں اور طبیعت کی رعونت میں آ پ کا کلام برابلندیایه ہاورعلم طریقت میں آپ کی تصانف مشہور ہیں ..... آپ سے روایت بَكُفِرايا' 'الشهـو ة ثـلاثة شهـو ة في الإكل وشهوة في الكلام وشهوة في النظر ''(شہوت تین طرح کی ہوتی ہے۔ا۔کھانے میں شہوت،۲۔کلام کرنے میں شہوت، ٣\_نظر من خوابش 'فاحفظ الاكل بالثقة واللسان بالصدق والنظر بالعمرة ''(پس الله تعالیٰ پرتوکل کر کے اپنے کھانے کوحرام سے محفوظ رکھے سچائی کے ساتھ اپنی زبان کی حفاظت کراورعبرت کے ذریعہ نظر کا تحفظ کر ) پس جو مخص کھانے کے معاملہ میں حق تعالی برتو کل کرتا ہے وہ طعام کی خواہش ہے جھوٹ جاتا ہے اور جو خض سے بو لیے دہ زبان کی خواہش ہے نکے جاتا ہےاور جو تحف آئکھ ہے امریق کودیکھے وہ نظر کی خواہش ہے ہے جاتا ہاور یہ یادر کھ کہ حقیقت تو کل امرح کے جانے سے حاصل ہوتی ہے کیونکہ جو محض حق تعالی کو مجھ طور پر جان لیتا ہے وہ اس کے روزی پہنچانے پر بھی یقین کر لیتا ہے پھرا پنے سیجے علم کی بدولت اس کی عبادت کرتا اوراین صحیح معرفت کی بنابراس کی ذات وصفات میں تدبر کرتا ہے۔ یہاں تک کداس کا کھانا بینا بھی محبت الٰہی کے سوا کچھٹیں ہوتا اوراس کی عیادت

وجد کے علاوہ اور اس کی نظر مشاہدہ حق کے علاوہ اور پھے نہیں ہوتی ہے ہیں جس وقت وہ حق تعالیٰ کوسیح طور پر جان لیتا ہے تو حلال روزی کھا تا ہے اور جب بچ بولتا ہے تو اس کا ذکر کرتا ہے اور جب امرحق کا مشاہدہ کرتا ہے تو خوداس کود کیتا ہے کیونکہ اس کے دیے ہوئے رزق اور اس کی اجازت کے بغیر کھا نا حلال نہیں اور اس کے ذکر کے بغیر اور کسی کا ذکر کرنا درست نہیں اور اس کے جمال وجلال کے علاوہ اس کی پیدا کر دہ دوسری موجود ات کود کھنا صحیح نہیں اور جب تو اس فی اجزات سے کھائے تو نفس اور اس کے جمال وجلال کے علاوہ اس کی پیدا کر دہ دوسری موجود ات کود کھنا سے جہائے تو نفس کی خواہش بیدا نہ ہوگی اور جب تو اس کی طرف سے اور اس کے تھم سے کھے کہ کا تو بھی خواہش بیدا نہ ہوگی اس خرج جب اس کے فعل یعنی مخلوقات کو دیکھے اور اس کے تھم سے دکھے تو ایش بیدا نہ ہوگی اور اگر تو اپنٹس کی خواہش کی جا ہت پر کھا نا کھائے تو اگر چہ وہ حل اس کی مطاب تی بچھ کے گا تو اگر چہ وہ حق تو ایش نفس ہوگی اور اگر تو اپنٹس کی خواہش کے مطاب تی بچھ کے گا تو اگر چہ وہ حق تو تاکہ خواہش نفس ہوگی اور اگر تو اپنٹس کی خواہش ہوگی اور اگر تو اپنٹس می خواہش ہوگی اور اگر تو اپنٹس کی خواہش سے دیے گا تو اگر چہ وہ تو تعالیٰ کا ذکر ہی ہو جھوٹ اور خواہش نفس ہوگی اور اگر تو اپنٹس می خواہش ہوگی اور اگر تو اپنٹس ہوگی۔ (والا لہ اعلم) تو اگر چہ اس سے حق پر استدلال ہی کرے ، و بال اور نفس کی خواہش ہوگی۔ (والا لہ اعلم)

حضرت امام شافعی رحته الله علیه

اور انہی تبع تابعین میں سے ایک امام مطلی اور نبی علی کے بینے ابو عبداللہ محمہ بن اور اس بن عبد بن عبد بن عبد بن باشم بن عبداللہ محمہ بن اور اس بن عبد من الشافع بن اسائب بن سبید بن عبد بن ہم بن عبد الله عبد الله عبد الله الله تب عبدالمطلب بن عبدمناف القرشی الشافعی بھی ہیں اپنے وقت کے بزرگوں میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ جملہ علوم میں اپنے دور کے امام اور جوانم دی و پر ہیزگاری میں معروف تھے۔ آپ جملہ علوم میں اپنے دور کے امام اور جوانم دی و پر ہیزگاری میں معروف تھے۔ آپ اوصاف حمید اور بلند باید کلام کے مالک تھے۔ آپ جب تک مدینہ منورہ میں رہے معزت امام مالک بن انس کی شاگر دی اختیار کئے رکھی اور جب عراق میں تشریف لے آپ و حضرت امام محمد بن الحن شیبائی کی صحبت اختیار کی۔ اور آپ کی طبیعت ہمیشہ گوشہ آگے تو حضرت امام محمد بن الحن شیبائی کی صحبت اختیار کی۔ اور آپ کی طبیعت ہمیشہ گوشہ آ

نشین کے ارادے یر مائل رہی اور طریق تصوف کی تحقیق کی جہتم میں مصروف رہے یہاں تک کہایک جماعت آپ کے گردجع ہوگئی اور آپ کی اقتد اکرنے گلی اور حضرت امام احمد بن منبار جھی انہی میں سے تصاس کے بعد طلب جاہ اور امامت کی کوشش میں مشغول ہو گئے لیکن کچھدت کے بعداس ہے بھی ڈک گئے آپ جملہ احوال میں قابل تعریف عاوات کے ما لک تھے۔شروع میں اہل تصوف کیلئے آپ کے دل میں پھیختی موجود تھی لیکن جب حصرت سلیمان رائی ہے آ ہے کی ملاقات ہوئی اوران کے قریب رہنے کا اتفاق ہوا تو پھر آب جہاں کہیں بھی تشریف کے جاتے حقیقت تصوف کے متلاثی رہتے آپ سے روایت ے كرفر مايا" افار ايت العالم يشتخل بالرحص فلن يجي منه شي "(جبتمكي عالم کودیکھوکہوہ دین کے احکام میں آسانیاں تلاش کرنے میں مشغول ہے تو جان او کہ اس ہے کچھ بھی نہ ہو سکے گا ) یعنی علا ہر ہے کے لوگوں ئے پیشوا ہوتے ہیں ان کیلئے جا تر نہیں کہ کوئی مختص ان ہے آ گے قدم رکھ سکے۔ کہذا ہو اس وقت تک حق کا راستہنیں یا سکتے جب تک وہ اینے تمام افعال واقوال میں کامل احتیاط اورخوب محنت اختیار نہ کریں اورعلم میں رخصت اور آسانیوں کو تلاش کر ناای آ دمی کا کام بوسکتا ہے جودین میں مجاہدہ ہے راہ فرار کرے اور اپنے لئے تخفیف وآ سانی پیدا کرے پس دین کے معاملات میں رخصتوں کی طلب کرنا بیعوام کا درجہ ہے تا کہ دائر ہ شریعت ہے باہر نہ نکل جا کیں اور مجاہد ہ اور محنت کے ساتھ دین کے احکام کو پورا کرنا خواص کامقام ہے تا کہا پنے دل میں اس مجاہدہ کاثمرہ حاصل کرلیں اورعلا تو خواص میں شار ہوتے ہیں لہذا جب یہی عام لوگوں کے درجہ پر راضی ہو جائیں توان ہے کسی چیز کی تو قع نہیں رکھنی جاہئے دوسری بات پیجی ہے کہ رخصت طلب كرنا تو احكام البي كو بلكا مجهنا بـ عال تكه على الله تعالى ك دوست موت بي اوركوكي دوست اپنے دوست کے حکم کوحقے نہیں سمجھا کر تا اور اس کے فریان کواد نے سمجھنے کی بجائے اس کے بجالانے میں پوری احتیاط کرتے ہیں ... مشاکخ میں سے ایک بزرگ بیان

فرماتے ہیں کدایک رات میں نے پیغبر علیہ کی خواب میں زیارت کی اور عرض کی کہ''یا رسول اللہ علیہ اللہ علیہ والیہ اللہ کے اولیا او تا و رسول اللہ علیہ علیہ علیہ اللہ کے اولیا او تا و اور ابرار ہیں۔ حضور علیہ نے فرمایا کہ راوی نے میری طرف سے میرے سامنے ورست روایت بیان کی ہے'' میں نے عرض کی یا رسول اللہ علیہ ان میں سے ایک ولی کی زیارت کرنا چاہتا ہوں آ ب نے فرمایا کہ محمد بن اور یس الشافعی ان اولیا میں سے ایک ہیں' زیارت کرنا چاہتا ہوں آ ب نے فرمایا کہ محمد بن اور یس الشافعی ان اولیا میں سے ایک ہیں' اس کے علاوہ بھی آ ب کے منا قب بہت زیادہ ہیں۔

حضرت امام احمر بن منبل رحمة الله عليه

اوران میں ہے ایک سنت رسول کو زندہ کرنے والے اور اہل بدعت کومٹانے والے حضرت ابومحمد احمد بن عنبل جھی ہیں۔ آپ تقوی و پر ہیز گاری میں مخصوص اور پیغمبر علیاللہ کی احادیث کے حافظ تھے۔ آپ کا شار علاو صوفیا ، دونوں میں ہوتا ہے اور ہر طبقہ کے لوگ آ پ کی ذات کواینے لئے باعث برکت سمجھتے تھے آپ کوحفرت ذوالنون مصریؓ،حضرت بشرحافی ،حضرت سری مقطی اور حضرت معروف کرخی جیسے بزم پردیے بردیے مشائخ کی صحبت میں رہنے کا اتفاق ہوا ٰ۔۔۔۔ آپ کی کرامتیں بڑی واضح اور فراست ہے مددرست تھی اور بعض مضہین آج کل جو بچھآپ کی طرف منسوب کررہے ہیں ہیآپ پر افتراءاور بہتان ہے آپان باتوں سے بالکل بری تھے۔اصول دین میں آپ حجے اعتقاداور آپ کاند ہبتمام علما کو پہند ہےاور جب بغداد میں معتز لہ کا غلبہ ہوا تو انہوں نے آپس میں مشور ہ کر کے طے کیا کہ آپ کواس بات پر مجبور کیا جائے کہ آپ قر آن مجید کو ٹلوق کہیں۔ آپ بوڑھے اور كمزور ہوچكے تھاس حالت ميں آپ كے ہاتھ شكنجہ ميں كس كر آپ كو ہزار كوڑے لگائے گئے تاکہ آ بقر آن کو تلوق کہددیں لیکن آپ نے چربھی ایا کہنے سے انکار کردیا کہتے ہیں کہ اس دوران آپ کا ازار بند کھل گیا جب کہ آپ کا ہاتھ بندھا ہوا تھا اتنے میں غیب ہے

ایک ہاتھ نمودار ہواجس نے آپ کاازار بند باندھ دیا۔لوگوں نے جب آپ کی بیر رامت ا پن آ کھوں ہے دیکھ لی تو آ پ کوچھوڑ دیالیکن آ پ زخموں کی تاب نہ لاتے ہوئے جندروز کے بعد و فات پا گئے۔زندگی کے آخری وقت میں کچھالوگوں نے آپ سے بوچھا کہ آپ ان لوگوں کے بارے میں کیا کہتے ہیں جنہوں نے آپ کو کوڑے لگائے؟ آپ نے فرمایا میں کیا کہوں کہ ان لوگوں نے تو برعم خویش مجھے حق تعالیٰ کی رضا جو کی کیلئے مارا ہے کہ گویا میں باطل یر ہوں اور وہ دی یر ہیں میں صرف ان زخموں کی بنیاد پر روز قیامت ان کے ساتھ جَفَلُوا نه کروں گا...... دین کے مسائل میں آ پ کا کلام بڑا بلندیا یہ ہے جب کوئی شخص آ پ ے کوئی مسئلہ دریافت کرتا تو اگروہ اعمال ہے متعلق ہوتا تو جواب ارشاوفر مادیتے کیکن اگر طریقت کے حقائق ہے متعلق ہوتا تو حضرت بشر حافی " کے پاس جا کران سے دریافت كرنے كى تاكيد فرماديتے۔ چنانچه ايك دوزايك شخص نے سوال كيا كه ' ماالا خلاض' (اخلاص كے كہتے ہيں؟) آپ نے فرمايا' الاخلاص هو المخلاص من آفات الاعمال'' (اخلاص یہ ہے کہانسان اعمال کی خرابیوں سے نجات پاجا ۔ ٤) بعنی تیراعمل ریا کاری اور نقصان ہے خالی ہو۔اس نے سوال کیا''ماالتو کل''(ٹوکل کیاہے؟) آپ نے جواب دیا''الشقة بالله ''(الله بربوری طرح بھروسہ کرنا)اس نے دریافت کیا''ماالرصاء'' (رضاكيا ہے؟) آپ نے ارشاوفر مايا''تسليم الامور الى الله ''(ايخ تمام معاملات كوتن تعالى كيرردكردينا)اس في ويها "ما الممحبة "(محبت كياب؟) توآب في فرمایا'' یہ بات جا کرحضرت بشرحانی ہے بوچھو کیونکہ جب تک وہ زندہ ہیں ہیں اس کا جواب نہیں دے سکتا ..... حضرت امام احمد بن صنبل تمام احوال میں آ ز مائشوں میں ڈالے گئے۔ زندگی میںمعتز لہنے آپ کواذیتیں دیں ادروفات کے بعد بعض لوگوں نے آپ پر طرح طرح کی الزام تراشیاں کیں۔ حالا تکہ آپ ان تمام الزامات سے بالکل یاک ہیں حق كەالىست و بھاعت نے بھى آپ كے حالات سے ناواتھى كى بزاير بعض باتيں آپ كى

طرف غلظ منسوب کردی ہیں حالا نکہ وہ ان سے بری ہیں۔ (والتداعلم)

## حضرت احمربن الحواري رمته الثدعليه

اور انہی تبع تابعین میں ہے وقت کے چراغ اور عذاب اللی کی آفتوں ہے واُقف حضرت ابوالحن احمد بن الحواريُّ بھي ايک بيں۔ آپشام کے بڑے جليل القدر مشائخ میں شار ہوتے تھے اور تمام صوفیا کے ممدوح تھے۔ یہاں تک حضرت جنید رحمتہ اللہ عليه نے فرمايا "احمد اين الحواري ريحانة الشام" (احمد بن الحواري شام كي خوشبو ب) علم طریقت کے شعبوں میں آپ کا کلام بہت بلندیا بیاوراشارات بہت اطیف ہیں اور پیغمبر مالله کی احادیث میں آ ب کی روایت کردہ احادیث سب کی سب سیح ہیں اور طریقت میں آپ کامقام اتنابلندتھا کہ وقت کے تمام صوفیاءاس سلسلے میں آپ سے ہی رجوع کیا کرتے تھے۔ آ پ<sup>حض</sup>رت ابوسلیمان دارانی مسل<mark>م کے امری ت</mark>ھے اور سفیان بن عینیہ مروان بن معاویہ القارى جيسے بزرگوں كى صحبت سے تربيت حاصل كى اور سياحت كے دوران ہرايك بزرگ ے اوب اور فائدہ حاصل کیا تھا۔ آپ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا 'الدنیا بلة ومنجمع الكلاب واقل من الكلاب من عكف عليها فان لكلب ياخذ فيها حاجته وتنصرف والمحب لها لا يزول عنها ولايتركها بحال ''(وياكوڑے كركث كامقام اوركتول كے جمع ہونے كى جگہ ہے اور وہ آ دى تو كتول سے بھى كم درجہ ہے جو ہروقت اس برگرار ہتا ہے اس لئے کہ کتا تو اس جگہ ہے اپنی ضرورت پوری کر کے واپس لوث جاتا ہے کیکن دنیا ہے محبت کرنے والا ہروقت اس سے چمٹار ہتا ہے اور کسی حال میں بھی اس کوچھوڑ تانہیں ) یعنی آپ کے نز دیک دنیااس قدر حقیرتھی کہ آپ نے اس کوکوڑ ہے کرکٹ سے تشبیہ دی اور اہل دنیا کو کتوں ہے بھی کم مرتبہ شار کیا اور وجہ یہ بتائی کہ کتے تو کوڑے سے اپی ضرورت یوری کر کے الگ ہو جاتے ہیں لیکن اہل دنیا اس کوجمع کرنے

كيلة بميشداس بربيشے رہتے ہيں،اس كئے كتاح صبي الل دنيا سے كم تر اورابل دنيا درجه میں کتے ہے کم تر ہوئے اور یہ بات آپ کے اہل د نیا سے قطع تعلق کی بڑی واضح دلیل ہے۔ درحقیقت ارباب طریقت کا دنیا و مافیہا ہے لاتعلق ہوتا ایک شاندارمکل اور تروتاز ہ باغیچه کی مانند ہے۔۔۔۔ آپ ابتدائے عمر سے ہی حصول علم میں مصروف ہو گئے تھے اور اس كيليّ اتن محنت كى كدآب المكه كروجة تك بيني كئد بالاخرآب في تمام كمابين وريابردكر دي اورفرمانے گئے'نعم الدليل انت واما الاشتفال بالدليل بعد الوصول الى السمد المول محال "(تم بهترين دليل اوربهنما هوليكن مدلول ومقصودتك بيني جانے كے بعد دلیل کے ساتھ مشغول رہنا محال ہے ) کیونکہ رہنما کی ضرورت تو اس وقت تک ہوتی ہے جب تک مریدراستہ میں ہولیکن جب منزل مقصود تک رسائی ہو جائے تو پھررہنما کی کیا ضرورت باتی رہ جاتی ہے اوربعض مشائ نے آپ کے اس کلام کوحالت سکر مرحمول کیا ہے كه "' مَن قال وصلت فقد وصل كن أوي نها كديم بينج كيا توه واقعي بينج کیا) کیونکہ منزل پر پہنچ جانا کام ئے رک جانا ہے ہیں شغل مشغل ہوتا ہے اور فراغت فراغت اورحق تک دصول کاراست<mark>ه شغل اور فراغت دونول مین نبیس کیونکه بیدونوں بند ه کی</mark> صفات ہیں اور قصل وصل حق تعالیٰ کی عنایت اور اس کے از لی اراد ہے حاصل ہوتے ہیں نه كه بنده كى مشغوليت وفراغت بي پس حق تعالى تك يبنيخ كاكوكى اصول نهيں اور حق تعالى كيلے قربت اور نزد كى كى نبعت درست نبيس \_اس كاوسل توبنده كوصرف بزرگى عطاكرتا ب ادراس کا ہجر بندہ کوذلیل کرتا ہے کیونکہ اس کی صفات حقیقہ میں تغیر درست نہیں .....اور میں علی بن عثان الجلا بی کہتا ہوں کہ اس معنی کا احتال موجود ہے کہ اس بزرگ احمد بن الحواریؒ کی لفظ وصول ہے مرادراہ حق تک وصول ہونہ کہ ذات حق تعالیٰ تک وصول ۔ کیونکہ کتابوں میں وصول ہے مراد راہ حق ہی ہے اس لئے کہ جب راستہ واضح ہو جائے تو پھررہنما کی چنداں ضرور تنہیں رہتی ۔ کیونکہ مقصود واضح ہوتو بیان کی اتنی نسرورت نہیں ہوتی جتنی کہ مقصود کے

غائب ہونے کی صورت میں ہوتی ہے۔غرضیکہ جب راہ حق مل گئی تو اس کا دکھا نالا حاصل ہو تھیا اور جب سیح طور برمعرفت حق کے بیان کرنے میں زبانیں عاجز ہیں تو کتابیں بدرجہ اول اس سلسلہ میں بیکار ہوں گی۔ آپ کے علاوہ دیگر مشائخ نے بھی ایسا ہی کیا ہے۔ جبیسا کہ بیٹنخ المشائخ ابوسعید فضل اللہ بن محمد انہینی وغیرہ نے اپنی کتابیں یانی میں بھینک دی تھیں اوربعض نام نہادصو فیوں نے بھی ستی ، نا کامی اور اپنی جہالت کی وجہ سے ان مردان حریت کی تقلید کی ....نتا ہم ان بزرگوں کی اس سے مراد ماسوی اللہ سے اپنے دل کو فارغ کرنے۔ دنیا سے لاتعلق ہونے اور اس ہے اپنی توجہ ہٹانے کے علاوہ اور پچھے نتھی۔ تا ہم حالت سکر اورغلیہ جذب کے علاوہ کی بات درست نہیں کیونکہ جوشخص مقام مشاہدہ میں قیام پذیر ہو دونوں جہان کی کوئی چیز اس کے مشاہرہ میں حائل نہیں ہوسکتی چنانچہ جب دل دنیا کے تعلقات ہے منقطع ہو گیا تو کاغذ کے چیدادراق کی کیا دقعت باقی روگئی۔لیکن جیسا کہ کسی نے کہا ہے کہ شاید کتاب کو دھونے سے مراد بیری کمقصودی معنی کے حصول کے بعد الفاظ و عبارت کی نفی کردی تو جیسا کہ ہم نے کہا ہے کہ اس معرمت میں بہتر یہ ہے کہ عبارت زبان ہے بھی دور ہو جائے کیونکہ کتاب میں عبارت کھی ہوتی ہے دورز بان پر جاری ہوتی ہے اور ظاہر ہے کہ ان میں ہے کوئی صورت بھی دوسری ہے بہتر نہیں .....اور جھے تو یول معلوم ہوتا ہے کہ احمد بنُ الحواری کوغلبہ حال میں ایسا کو فی شخص ندما جس کو وہ اپنا کلام سنادیتے اس لئے إنہوں نے اپنی حالت کی تفصیل کاغذ وں پرتحریر کر دی اور جب کاغذ زیادہ جمع ہو گئے اوران کو عام طور برشائع کرنے کے قابل کوئی آ دمی میسر ندآیا تو انہوں نے ان کاغذوں کو یانی میں ڈ ال دیااور کہا کہتم بہت امچھی دلیل ہولیکن چونکہتم ہے میری مراد مجھے حاصل ہو چکی ہےاس لئے ابتم میں مشغول رہنا ہے فائدہ ہے۔ نیز یہ بھی ہوسکتا ہے کہ آپ کے پاس کتابیں زیادہ جمع ہوگئی ہوں جوآ بکواوراداورمعاملات کے اداکرنے میں رکاوٹ محسوس ہوتی ہو۔ اس لئے آپ نے اس شغل ادر رکاوٹ کواینے سامنے سے اٹھا دیا ہوا در معانی کے حصول

كيليخ دل كى فراغت چاى ہواورعبارات كوترك كرديا ہو۔ ( داللہ اعلم )

#### کبا حضرت احمد بن خضر و بیا محی رحمته الله علیه

اوران تنع تابعین میں سے جوانمر دول کے سالا راشکراور آ فراب خراسان حفزت ابوحامداحمدخصروبيا بنجي ہيں۔آپائيخ دوركے بلندحال وبلندشرف صوفياء كےمقتدا اورخواص وعوام کے انتہائی پسندیدہ تھے۔آپ ملامت کے طریق پر چلتے اور سیاھیا نہ لباس زیب تن فرمایا کرتے تھے، آپ کی اہلیہ فاطمہ بھی طریقت میں بڑی شان کی مالک تھیں۔وہ عاکم بلخ کی صاحبز ادی تھیں جب تجی تو بہ کاارادہ کرلیا تو کسی مخص کے ذریعہ حضرت احمہ کے یاس پیغام بھوایا کہاہے می تھ نکاح کیلئے مجھے میرے والدے مانگ کیجے! آپ نے قبول نہ کیا تو انہوں نے دوبارہ پیغام بھولیا کہ اے احمد! میں تو آپ کواس سے بھی بہادر بھتی تھی کہ آ پ راہ حق میں رہبر ثابت ہوں گے نیار کی بڑن یہ س کر آ پ نے ان کے والد کے پاس ا یک آ دمی بھیج کر فاطمہ کے ساتھ نکاح کی درخواسٹ کی۔ حاکم بلخ نے تبرک کے طوریران کا نکاح حضرت احمد بن خصرویہ کے ساتھ کر دیا۔حضرے فاطمیہ نے بھی دنیا کے شغل اور دھندے چھوڑ دیئے اور حضرت احمد بن خضرویہ کے ساتھ گوششینی اختیار کر کے دائمی سکون حاصل کرلیا ایک دفعہ حضرت احمد کے دل میں حضرت بایزید کی زیارت کا ارادہ پیدا ہوا تو حفرت فاطمه نے بھی آپ کے ساتھ موافقت کی۔ چنانچہ جب حفرت بایزیڈ کے سامنے ينيح تو حضرت فاطمة نے اپنے چہرے سے نقاب اٹھا دیا اور حضرت بایزید کے ساتھ گتاخانہ گفتگوشروع کر دی۔حضرت احمد کوانتہائی تعجب ہوا اور ان کے دل پر غیرت پیدا ہوئی اور کہا''اے فاطمہ! حصرت بایزید کے سامنےتم نے بیر گستا خاندا نداز کیوں اختیار کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ آپ میری طبیعت کے محرم ہیں اور حضرت بایز ید میری طریقت کے محرم ہیں۔ آپ کے ذریعہ میں اپنی خواہش کی تسکین کرتی ہوں اور ان کے

ذر بعدروح کی طمانیت اورتعلق باالله حاصل کرتی ہوں اور اس کی دلیل میہ ہے کہ حضرت بایزید تومیری صحبت سے بے نیاز ہیں اور آپ میری صحبت کھتاج ہیں۔ چنانچہ آپ ہمیشہ حفرت بایزید کے ساتھ ای طرح شوخی کے انداز میں باتیں کیا کرتی تھیں یہاں تک کہ ایک مرتبہ حضرت بایز بدکی نگاہ آپ کے ہاتھ پر پڑھ گئ جس پرمہندی گلی ہوئی تھی آپ نے فرمایا''اے فاطمہ!تم نے ہاتھ پرمہندی کیوں لگائی ہے؟ حضرت فاطمہ نے جواہا کہا''اے بایزید جب تک آپ نے میری ہاتھ اور مہندی کو نہ دیکھا تھا مجھے یہاں خوثی وراحت محسوں ہوتی تھی کین اب چونکہ آپ کی نظرمیرے جسم کے ایک جصے پر پڑگی ہے۔ لہذامیرے لئے آ پ کی صحبت میں رہنا جہام ہو گیا ہے اور وہ دونوں و ہاں سے لوٹ آ ئے اور نیشا پور میں ر ہائش اختیار کرلی۔ یہاں مے جملہ مشائخ حضرت احمد سے بہت خوش رہتے تھے جب حضرت کیجیٰ بن معاذ الرازیؓ نمیثا پورتشر ہے۔ لائے اور پھروہاں سے بلخ جانے کاارادہ فر مایا تو حضرت احمد نے ان کی دعوت کرنا جا ہی اور حضرت فاطمہ سے مشورہ کیا کہ حضرت کیجیا کی دعوت کیلئے کیا انتظام کیا جائے؟ انہوں نے کہا کہ آئی گائیں، اتنی بھیٹریں اور اتنی دیگر ضروری اشیاءاوراتنی موم بتیاں اورعطر در کار ہے اور ان تمام چیز وں کے علاوہ ہیں گدھے ذ بح كرنے جاہئيں بين كر حضرت احمد نے يو چھا كه گدھوں كو ذ 🗗 نے كا كيا مقصد! انہوں نے جواب دیا کہ جب کوئی کر یم کسی کریم کے گھر مہمان آئے تو محلّہ کے کتوں کیلئے بھی کوئی حصہ ہونا جا ہے اور حضرت ابویزید ؓ نے فرمایا ''مَن اوا دان ینظو الی رسل من الرجال محتو تحت لباس النسواني فلينظر الى فاطمة رحمة الله عليها '' (جو خض کسی مرد کوعورتوں کے لباس میں پوشیدہ دیکھنا جا ہے تو وہ فاطمہ گود کیھ لے ) اور ابو حفض صدادٌ نے فرمایا ہے کہ ''لولا احمد بن حصرویه ماظهرت الفتو ''(اگراحمہ بن خضروبیاند ہوتے تو جوانمر دی ظاہر ہی نہ ہوتی ) غرضیک ہ آپ کے ملفوظات بڑے بلنداور انفاس بڑے مہذب ہیں۔علم طریقت کے ہرشعبے میں آپ کی مشہور تصانیف ہیں اور حقاکق

کے بیان میں آپ کے اداب اور نکات بزے داشتے ہیں اور آپ سے روایت ہے کہ آپ نِفْرِمايا "البطويق واصيح والبحق لائبخ والواعي قدا سمع فما التجبر بعدها الامن العمى "(راسته براواصح باورت روش باورنگهبان خوب سنفوالا پس اس کے بعد حیرانی دل کے اند ھے بین کی وجہ ہے ہی ہوسکتی ہے ) یعنی راستہ کی تلاش بالكل خطاہے كيونكدراه حق تو آفاب كي طرح روثن ہے۔ توايينے آپ كو تلاش كر كدتو كہاں ہے۔توجبائے آپ کو یا لے گاتو خود بخو دراستہ یر آ جائے گا۔ کیونکہ تن تواس سے بہت زیادہ روش ہے کہ طالب اس کی طلب کرے ۔۔۔ نیز آپ سے روایت ہے کہ فرمایا کہ " استر عزفق ك عن الحلق "(اين درويش كعزت كوكلوق ي يوشيده ركه) يعنى مخلوق کے سامنے ریاحت کہو کہ میں درویش ہوں تا کہ تیراراز آشکار ند ہو۔ کیونکہ بیرفدا تعالیٰ کی طرف سے بڑی عظیم کرامت ہے۔ نیز آپ سے روایت ہے کہ ایک وفعد رمضان کے مہینہ میں ایک درولیش نے ایک مالداری دعوت کی جبکہ اس کے گھر میں خشک روٹی کےعلاوہ کچھ ندتھا۔ وہ ودلت مند جب واپس ہوا تو سونے کی ایک تھیلی ورویش کے یا س بھیجی۔اس نے بیہ کہد کروہ واپس کر دی کہ بیاس شخص کے لائن سے جواپنی ور دیثی کو تجھ جیسے شخص بر ظاہر کرے یا دولت مندوں کوفقیری کی عزت کے قابل سمجے ۔ اور پیبات اس فقیر کے صحبت فقر کی علامت ہے۔( داللہ اعلم )

# حضرت عسكربن الحسين رمتاللهايه

اوراننی تع تابعین میں ہے ایک تو کل کرنے والوں کے امام اور اہل زبان کے برگزیدہ حضرت ابوتر اب عسکر بن الحسین النسفی بھی ہیں۔ آپ خراسان کے بڑے مشاکخ اور ان کے سرداروں میں شار ہوتے تھے۔ جوانمر دی، زبدوتقوی میں بے شل تھے۔ لوگوں میں آپ کی بہت ی کرامات اور عجیب با تیں مشہور ہیں جوآپ سے جنگل میں ظاہر ہوئیں۔

آب بدے صوفی سیاحوں میں سے تصاور جنگلوں میں تنہا زندگی بسر کرتے تھے۔آپ کی وفات بھی بھرہ کے ایک جنگل میں ہوئی تھی کئی سال کے بعدایک جماعت کا آپ پر گزر ہواتواس نے آپ کوقبلہ رویاؤں ہر کھڑے یایا کہ آپ خٹک ہو چکے تھے۔مشکیزہ آپ کے سامنے پڑا تھااور ہاتھ میںعصا تھام رکھا تھا۔ درندوں میں ہےکوئی آپ کے یاس نہیں پھٹکا اورنہی آپ نیچ گرے۔ آپ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا ''الف قیسر قوت ماوجد ولباسه ماستر وسكته حيث نزل "(فقيركى روزى وه بجواسيل جاك اورلباس وہ ہے جس ہے دہ بدن ڈھانپ لے اورایس کی قیام گاہ وہی ہے جہاں دہ اتر ہے) کیونکہ تینوں چیزوں میں تصرف کرناغفلت ہے اور تمام اہل جہاں انہی تین چیزوں کی بلا میں مبتلا ہیں۔ کیونکہ وہ ان متیو<del>ل</del> میں تکلف برنتے ہیں اور بیہ بات تو د نیادی اور مادی معاملات كيلحاظ ميتهي ليكن تحقيق محيمطابق حالت وجد دروليش كي غذاتقو كاس كالباس اورغيب اس كامسكن ہے۔ كيونكہ اللہ تعالى كا ارخارہے كه ''وَ أَنُ لَّو اسْتَقَامُوْا عَلَى الطَّريْقَهِ لَا مسْقَيْنِهُمْ مَاءً غَلَقًا "( اوريه كه اگروه لوگ راه حق برخابت قدم موجا كبين تو هم انهيس كثير يانى سے سراب كرتے ) نيزارشا دفر مايا "وريُشْ وليسَاس التَّقُوٰى ذَالِكَ خَيْر " (اورہم نے انہیں لباس عطاء کیا اور تقوی کا لباس بہت بہتر ہے) پیر رمول النہ اللہ نے ارشاد فرمایا ''الیفی قسر و طن الغیب'' (فقر بنیب کاوطن ہے) پس جب اس کا کھانا پینا قرب کی شراب سے ہواور مجاہدہ وتقوی اس کالباس ہوادروطن ،غیب ہواورا تظاراس کاوصل ہوتو پھر نقر کی راہ بالکل واضح اوراس کے معاملات بڑے روشن ہیں اور بیدرجہ کمال ہے۔

### حضرت ليحيى بن معاذ الرازى رحته اللهابيه

اور تبع تالعین میں ہے محبت و وفا کی زبان اور ولائت وطریقت کی زینت حضرت ابوزکریا یجیٰ بن معاذ الرازیؒ بھی ایک تیں۔آپ بڑے بلند حال اور نیک کردار بزرگ تھے۔ حق تعالی سے امید میں بڑے ثابت قدم تھے یہاں تک کہ حضرت خضری کا فر مان ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دو بیجیٰ ہیں ایک گروہ انبیا علیہم السلام میں اور دوسرے گروہ اولیاء رحمهم الله ميں ہے ....حضرت مجي بن ذكر ياعلى نبينا وعليها السلام نے تو اس طرح خشيت اللي ک راہ طے فرمائی کے خوف البی کے تمام جویدار آپ کے مقابلہ میں اپنی کامیابی سے نامید ہو گئے اور حضرت بچیٰ بن معاذ الرازیؒ نے اللہ تعالیٰ ہے امید کی راہ اس انداز ہے طے کی كه آب كے مقابلہ ميں الله تعالى كى اميد كے تمام دعو يدار دن نے ہاتھ باندھ ديئے۔لوگوں کے یو چھا کہ حضرت بیجیٰ بن زکر یاعلیہ السلام کا حال تو سب کومعلوم ہے حضرت بیجیٰ بن معالزٌ کا حال کیسا تھا؟ حضرت خضریؓ نے جوابا فرمایا'' مجھے یہ بات معلوم ہوئی ہے کہانہوں نے ممجى جہالت كا كوئى كام نہيں كيا ليمجى كبيره گناه كاار تكابنہيں كيااور آپ مجاہدہ ومل میں اس قدر کوشاں رہتے تھے کہ دوسر کوئی اس کی طاقت ندر کھتا تھا۔ آپ کے دوستوں میں ہے ایک نے کہا کدائے تی ا ب کامقام تو مقام امید ہے کین آپ کامل اللہ تعالی ہے ڈرنے والوں کا سامل ہے؟ آپ نے فرمایا ہے بھے جان لو کہ عبادت کا ترک کرنا گراہی ہے اور خوف ورجا دونوں ایمان کے دوست ہیں اور کوئی فخض ارکان ایمان میں کسی رکن برعمل کرتا ہوتو اس کا ممراہ ہو جانا محال ہے اللہ تعالی ہے ڈرنے والا محص تو اللہ تعالی ہے علیحد گی کے خوف سے اللہ تعالیٰ کی عباوت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ ہے امیدر تھنے والا اللہ تعالیٰ کے وصل کی اميد براس كى عبادت كرتائه، جب تك عبادت موجود نه مواس وقت تك نه خوف اللي درست ہوسکتا ہے اور نہ امیدلیکن جب عبادت کا درجہ حاصل ہوتو خوف ورجاسب عبادت بن جاتا ہے اور جس جگہ عباوت کی ضرورت ہے وہاں محض عبارت کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔ آپ کی تصانیف، نکات اور بدلیع اشارات بہت ہیں اور خلفاء راشدین کے بعد مشائخ صوفیا میں سے پہلا وہ مخص جومسائل طریقت بیان کرنے کیلئے منبر پر چڑھاوہ آ پ ہی تھے اور مجھےان کا کلام انتہائی محبوب ہے کیونکہ اس کے سننے سے طبیعت کوتازگی اور کا نوں کوسرور

حاصل ہوتا ہےاوراس کامفہوم بڑالطیف اورعبارت پڑی شگفتہ ہےاورآ پ سے روایت بِحَكْثِم لماياً" المدنيسا دارالاشتفسال والاخبره دارالاهوال ولايزال العبدبين الاشتىفال والاهوال حتى تستقربه القرار ما الى الجنة وا ما الى النار ''(دنيا مقام عمل ہےاور آخرت خوف وخطرہ کا گھر ہےاور بندہ اس وقت تک شفل اورخوف کے درمیان رہتا ہے جب تک یا تو جنت میں یا پھر دوزخ میں قرار نہ پکڑے ) وہ دل بڑا خوش نصیب ہے جود نیا کے دھندوں سے چھوٹ جائے اور آخرت کے خطرات سے بےخوف ہو جائے اور دونوں جہان سے اپنااراد منقطع کر کے ابنارشتہ حق تعالیٰ سے جوڑ لے اور آپ کا مذہب بیتھا کہ غنافقرے افغل ہے۔ کہتے ہیں کہ جب رئے میں آپ پر قرضہ بہت ہو گیا تو خراسان کا اراد ہ فر مایا اور وہال کے لوگوں کو ایک عرصہ تک وعظ ونصیحت کی۔ پھر جب واپس لوٹے لگے تولوگوں نے آپ کی خدمت میں ایک لا کھ درہم پیش کئے۔ بیرقم لے کر جب آپ رئے کی طرف روانہ ہوئے تو راستہ میں پوروں نے آپ کولوٹ لیا اور تمام رقم چھین لی اور آپ بالکل خالی ہاتھ نیشا پور میں آ گئے ادرو ہیں آپ کی وفات ہوئی۔اور آپ تمام احوال میں لوگوں کے درمیان معزز اور وجیہہ تھے۔ (واللہ اعلم)

حضرت عمر بن السالم نييثا بورى رمتابله عليه

آپ کے مریدوں نے ایک دوسرے سے کہا کہ بیری نامناسب بات ہے کہ خراسان کے شیخ المشائخ کو گفتگو کیلئے تر جمان کی ضرورت پڑے۔لیکن جب مسجد شونیزیہ میں آئے اور بغداد کے تمام مشائخ بھی وہاں آ گئے تو آپ نے ان کے ساتھ الی فصیح عربی میں گفتگو کی كة تمام مشائخ دنك اور عاجزره كئي-آب ب مشائخ في سوال كياكه مسا انف وه " (جوانمردی کیاہے؟) آپ نے فرمایا'' آپ میں کوئی صاحب ابتداءکر کے اس کے متعلق پہلے کوئی قول بیان کریں۔ چنانچہ حضرت جنیدٌ نے فرمایا' 'المفتوہ عندی تو ک الرویة و اسقاط النسه "(میرےنز دیک جوانمر دی بہے کہ تو جوانمر دی کو نہ دیکھے اورایے کی عمل کی نسبت این طرف نہ کرے کہ بیر میں نے کہا ہے) حضرت ابوحفص نے کہا'' مُسِسا احسس مَا قال الشيخ ولكن الفتوه عندي اداء الانصاف وترك مطالبة الانصافِ" ( شخ نے بہت خوب فرمایا ہے لیکن میرے زو یک جوال مردی ہے کہ دوسرول کے ساتھ انصاف کرے کیکن دوسروں ہے انصاف کا نقاضہ نہ کرے ) بین کر حضرت جنیدر حمتہ اللہ ﴿ عليه نے فرمايا''قـومـوايـا اصـحـابنا فقدرادالو حفص على آدم و دريته''(اــــ دوستو!الهوكه حصرت ابوحفص جوانمر دي مين آ دم اورتمام آ دلا دآ دم لير بره كئ بين ) ادر کہتے ہیں کہ آپ کی توجہ کی ابتدا یوں ہوئی کہ آپ ایک کنیز پر فریفتہ ہو گئے تھے۔لوگوں نے آپ سے کہا کہ نیشا پور کے قریبی ایک گاؤں میں ایک یہودی جا دوگر رہتا ہےآ بے کے اس کام کاعلاج اس کے پاس موجود ہے۔آپ اس کے پاس گئے ادرا پناحال اس کے سامنے بیان کیا۔ یہودی نے کہا کہ جالیس روز تک تم نہ تو نماز پڑھو۔نہ کوئی اچھا عمل کرواور نہ ہی نیک نیتی کا کوئی کام دل در بان پرلاؤ پھر میں عمل کروں گا جس ہے تمہاری

لے کشف الحجو بے فاری سخوں میں یوں ہی لکھا ہے لیکن بیر مناسب معلوم نہیں ہوتا کیونکہ کی بزرگ یاد لی کا کسی نی ہے کی بھی درجہ میں بڑھ جانا ناممکن ہے۔اس کے ہوسکتا ہے کہ آبات کی فلطی سے عبارت اس طرح بن گئی ہو ورنداصل عبارت یوں ہوکلاً (دادابو حفض علی ذریقہ آدم "(کہ ابو تفض اولاد آدم سے بڑھ گئے ہیں) واللہ اعلم مترجم

مراد بوری ہوجائے گی۔ آپ نے ایسا ہی کیا اور جب حالیس روز ہو گئے تو اس یہودی نے جاد و کاعمل کیالیکن آپ کی مرادیوری نہ ہوئی۔ یہودی نے کہا کہ اے ابوحفص اس عرصہ میں تونے ضرور کوئی نیک کام کیا ہے خوب سوچ لو! ابوحفص نے کہااس عرصے میں کسی اجھے ممل کو میں نہیں جانا جو میرے ظاہر و باطن سے سرز د ہوا ہوسوائے اس کے کدایک روز میں راستہ میں جار ہاتھا کہ راہ میں ایک پھر پڑا تھا جے میں نے اس ارادہ سے راستہ ہے ہٹا دیا کہ کسی کوشھوکرنہ لگے۔ تو یہودی نے کہا کہ پھرتو اس خدا کوآ زردہ نہ کر کہ جس کا فر مان تو نے عالیس دن تک ضائع کیا ہے لیکن اس نے تیری آئی ہی تکلیف کوضائع نہیں کیا۔ آپ نے سے س کراسی وقت تو بدکر کی اورہ یہودی بھی مسلمان ہو گیا۔ آپ وہی لو ہار کا کا م کرتے رہے یہاں تک کہ بادرہ جا کرحضرت ابوع بداللہ مادریؒ کی زیارت کی اوران سے اراد تمندی کا عہد باندھ لیا اور کچھ دن کے بعد نیٹا پور والی تشریف لے آئے۔ کہتے ہیں کہ ایک روز آپ ا بی د کان پر بیٹے کام کررہے تھے کہ بازار ٹیل ایک نابینا قر آن کی تلاوت کررہا تھا اس کی قرات آپ براس قدر غالب ہوئی که آپ پر وجد طاری ہوگیا اور آپ بے خود ہو گئے اور ہاتھ آ گ میں ڈال کر بغیر آئن گیرے بھٹی سے تیا ہوالو ہا بہر نکال لیا۔ جب اس حالت میں شاگرد نے آپ کودیکھا تو وہ ہے ہوش ہو گیا'' حضرت ابوحفص کو جب ہوش آیا تو آپ نے لوہا کا پیشہ چھوڑ دیا اور پھر بھی بھی اس کی طرف دھیان نہ دیا .....آپ سے روایت ہے كِفْرِ ما يا 'توكت العمل ثم رجعت اليه ثم تركني العمل فلم ارجع اليه ''( پہلے میں نے کام کوچھوڑا پھراس کی طرف رجوع کیا تو پھرممل نے خود ہی مجھے چھوڑ دیا پس میں نے بھی اس کی طرف رجوع نہ کیا ) کیونکہ جس کا م کو بندہ تکلف اورا ہے کسب کے ' ساتھ چھوڑے اس کا چھوڑ نااس کے کرنے ہے بہتر نہیں ہوتا۔ اس قول کی صحبت کی دلیل کہ تمام اکتساب کل آفات ہوتے ہیں' 'یہ ہے کہ قدرو قیت تو صرف اس بات کی ہوتی ہے: تکلف کے بغیرغیب سے حاصل ہواور جس محل میں بھی ہو بندے کا اختیار اس کے ساتو۔

متصل نہ ہواور حقیقت کا بھیداس سے زائل ہوجائے پن کسی کام کے ترک کرنے یا اختیار کرنے کی نبست بندہ کی طرف درست نہیں کیونکہ عطاوز وال اللہ تعالیٰ کی طرف سے اورائی کی تقدیر سے ہے جب عطااس کی طرف سے ہوگی تو اس کا اختیار بھی اس جانب سے حاصل ہوگا اور جب زوال آئے گاتو حق تعالیٰ کی طرف سے اس کا ترک کرنا بھی عاصل ہوجائے گا جب معالمہ یوں ہوتو بھر قدر وقیمت بھی اسی چیز کی ہوگی جس کے ساتھ اخذ و ترک کا قیام ہے نہ اس چیز کی بندہ اپنے اجتہاد سے اس کو کرنے یا نہ کرنے والا ہو پس اگر کوئی مرید قیام ہے نہ اس چیز کی بندہ اپنے اجتہاد سے اس کو کرنے یا نہ کرنے والا ہو پس اگر کوئی مرید ہزار سال تک بارگاہ خداوندی میں مقبول بننے کیلئے کوشاں رہے تو بھی دہ ایسا نہ ہو سکے گا۔ جیسا کہ اگر حق نعالی ایک لیے میں مقبول بننے کیلئے کوشاں رہے تو بھی دہ ایسا نہ ہو سکے گا۔ حسیا کہ اگر حق نعالی ایک لیے میں معادت کے ساتھ بیوستہ ہاور عنایت الٰہی کے علاوہ بندہ کو اپنے بے کوئی راستہ بیں میں معادت کے ساتھ بیوستہ ہاور عنایت الٰہی کے علاوہ بندہ کو اپنی نجات کیلئے کوئی راستہ بیں میں معادت کے ساتھ بیوستہ ہاور عنایت الٰہی کے علاوہ بندہ کو اپنی نجات کیلئے کوئی راستہ بیں میں میں میں حیات وہ بندہ ہے کہ مسبب علاوہ بندہ کو اپنی نجات کیلئے کوئی راستہ بیں میں مقبول سے وابستہ ہو تو میں ہو ہو تب میں مقبول بندہ بیں صاحب عزت وہ بندہ ہے کہ مسبب علاوہ بندہ کو اسباب کا ضرور مند وقتائی نہا گھیں۔

### حفرت حمدون بن احمد رمته الله عليه

اہل ملامت کے پیشوا اور ہر آ زمائش میں راضی کے والے حضرت ابوصالی حمدون بن احمد بن عمارۃ القصار کی بھی تبع تابعین میں سے آیک ہیں آپ متقد مین مشاکُ میں سے تقاوران میں سے انتہائی پر ہیزگار تھے۔ فقہ اور شریعت کے باقی علوم میں آپ اعلیٰ درجہ پر فائز تھے اور حضرت امام ثوری کا فد ہب رکھتے تھے۔ طریقت میں حضرت ابو تر اب بخشی کے مرید تھے اور علی نفر آ بادی جیسے بزرگ آپ کے اراد تمندوں میں شامل تھے۔ جملہ معاملات طریقت میں آپ کے باریک رموز اور تمام طرح کے مجاہدات میں آپ کا کلام دقیق موجود ہے روایت ہے کہ جب علم میں آپ کا درجہ ومقام بہت بڑھ گیا تو آپ کا کلام دقیق موجود ہے روایت ہے کہ جب علم میں آپ کا درجہ ومقام بہت بڑھ گیا تو خیٹا یور کے آئمہ اور بزرگ آپ کے باریک اور عرض کیا کہ آپ کو بر سرمنبرلوگوں کو وعظ خیٹا یور کے آئمہ اور بزرگ آپ کے باس آئے اور عرض کیا کہ آپ کو بر سرمنبرلوگوں کو وعظ

ونصیحت کرنی جائے تا کہ لوگوں کو آب کے کلام سے فائدہ ہو۔ آپ نے فرمایا '' ابھی میرے لئے وعظ کہنا جائز نہیں' لوگوں نے بوچھا آخر کیوں؟ آپ نے فرمایا اس لئے کہ میرا دل ابھی دنیا اور مرتبہ و جاہ میں وابستہ ہے اس لئے میری کلام کا نہ فائدہ ہوگا اور نہ دلوں پر کوئی اثر ہوگااور جوکلام دلوں پراثر انداز نہ ہوو ہلم کی تو ہین اورشر بیت پراستہزا کے مترادف ہے۔ وعظ کہنا تو اس تحض کیلئے ضروری ہے جس کی خاموثی سے دین میں خلل کا اندیشہ ہو اور جب وہ کلام کرے تو وہ اندیشہاورنقصان رفع ہو جائے ۔لوگوں نے دریافت کیا کہ سلف صالحين كاكلام دلول كومتاثر كرتا باس كى وجدكيا بي؟ توفر مايا "لانهم تكلمو العز الاسلام و نبجات النفوس ورضا الرحمن ونحن نتكلم لعز النفس و طلب الدنيا وقبول السبخسلسق" (اس کئے کہ سلف صالحین اسلام کی عزت ،لوگوں کی نجات اوراللہ تعالیٰ کی خوشنودی کیلئے کلام کرتے تھے اور ہم اینے نفس کی عزت دنیا کی طلب اورمخلوق میں مقبول ہونے کیلئے کلام کرتے ہیں) پس جو کوئی حق کی مراد کے موافق کلام کرے اور حق بیان کرے تو اس کے کلام میں رعب اور اثر ہوتا ہے کہ وہ شریروں پر اثر کرتا ہے اور جوکو کی اپنی مراد کے موافق کلام کرتا ہے اس کے کلام میں ذات اور رسوائی ہوتی ہے اور مخلوق کواس سے و کوئی فائدہ نہیں ہوتااوراس کا بچھ نہ کہنا کچھ کہنے ہے بہتر ہوتا ہے کیونکہ اس کی اپنی عبارت ہے مقصود بیگانہ اور فارغ ہوتا ہے۔

### حضرت منصوربن عمار رمته اللهعليه

اورانہی میں سے شخ باد قارودلوں کے اسرار سے واقف حضرت ابوالسرا کی منصور بن ممارجھی ایک ہیں جو درجہ کے اعتبار سے ہزرگ ترین مشائخ اور مقام کے اعتبار سے صوفیا میں بلند مقام شار ہوتے ہیں۔ آپ کا تعلق صوفیا عراق سے تھا تا ہم الل خراسمان میں بھی مقبول منے۔ وعظ ونصیحت میں آپ کا کلام ہزاا چھا اور بیان بہت لطیف ہوتا تھا آپ لوگوں کو وعظ کہا کرتے تھے۔ آپ علم کے فنون روایات و درایات اور احکام ومعاملات کے بہت بڑے عالم تھے۔بعض صوفی آپ کے بارے میں حد سے زیادہ مبالغہ کرتے ہیں ۔۔۔۔ آپ كروايت بكرفرمايا "سبحان من جعل قلوب العارفين راعية الذكر وَقلوب النزاهدين اوعية التوكل وقلوب المتوكلين اوعية الرضاء وكلوب الفقرا اوعية القناعة وكلوب اهل الدنيا اوعية الطمع "(ياك بوه ذات جسك عارفین کے دلوں کواپنے ذکر کامحل، زاہدوں کے دلوں کوتو کل کامحل متوکلین کے قلوب کورضا کی جگہ فقراء کے قلویب کو قناعت کا مقام اور اہل دنیا کے دلوں کو طمع و لا کچ کا ٹھ کا نابنا دیا ہے ) اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تن تعالیٰ نے انسان کے جسم میں جوبھی عضوا درقوت عاسہ پیدا فرمائی ہے اس میں اس عضواور توت ہے مناسب ایک خاص بات رکھ دی ہے چنانچہ ہاتھوں کو گردنت کامحل یا وُں کو چلنے کا آئٹھوں کو دیکھنے کا کانوں کو سننے کا اور زبان کو بو لنے کامحل پیدا کیا اور ان امور کے وجو پیریمونے کے مقاصد میں کوئی زیادہ اختلاف نہیں ہوتا ، پھر دلوں کو پیدا فر مایا تو ان میں ہے ہر دل پس مختلف مقصد و خاصہ رکھااور ہرا یک میں ارادہ اور خواہش دوسرے سے مختلف رکھے۔ چنانچ کسی دل کوتو معرفت الہی کامحل بنادیا ادرکسی کو گمراہی کا مقام اورکسی دل کو قناعت کا ٹھکا نا بنا دیا تو کسی کولا کیے کا مرکز اوراسی طرح د وسرے دلوں میں بھی مختلف خواص پیدا کر دیئے اور داوں کے علاوہ کسی دوسرے عضو میں حق تعالی کی اتن مجیب وغریب کاریگری ظاہر نہیں ہوئی اور نیز روایت ہے کہ آپ نے فرمایا "الناس رجلان عارف بنفه فشغله في المجاهدات والرياضات وعارف بربه ونشغله بحدمته وعبادته ومرضاته ''(لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں ایک ا ہے نفس کا عارف! مواس کا مشغلہ مجاہدے دریاضت میں ہوتا ہے اور دونرا اینے رب کا عارف سواس کی مشغولیت الله کی خدمت اس کی عبادت ادراس کی رضا جوئی ہوتی ہے ) پس این نفس کے عارف کی عباوت تو ریاضت ہوتی ہے لیکن عارفان حق کی عبادت روایت حق

ہوتی ہے عارف نفس تو کسی درجہ کے حصول کیلئے عبادت کرتا ہے لیکن عارف باللہ کسی لا کچ کے بغیرعبادت کرتا ہے کیونکہ درجہ تواہے پہلے سے حاصل ہوتا ہے۔ پس دونوں الگ الگ مقامات میں ہوتے ہیں کہ ایک مقام مجاہدہ پر قائم ہوتا ہے اور دوسرامقام مشاہدہ پر ..... نیز روايت بكرآب فهو في اعلى رجلان مفتقر الى الله فهو في اعلى المدرجات على لسان الشريفة والاحر لايري الافتقارلما علم من فراغ الله من الخلق والوزق والاجل والحيوة والسعادة والشقاوة فهو في افتقار اليه و استے نالہ به عن غیرہ "(لوگ دوطرح کے ہوتے ہیں۔ایک گروہ وہ جواللہ تعالٰی کی طرف بختاج ہوتا ہے ویے شریعت پڑمل کرنے کی وجہ سے درجات کے اعتبار سے اعلیٰ درجہ پر ہوتا ہےاور دوسرا گروہ اپنی احتیاج کواللہ تعالیٰ کی طرف دھیان میں نہیں لاتا کیونکہ دہ جانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ازل سے اس پیدائش، رزق، موت، زندگی، سعادت اور بدیخی وغيره كومقرر كرركها ہےلہذاوہ اپنی زندگی کے تعام معاملات میں شیوہ تسلیم ورضاا ختیار كرتے ہیں پس پہلا گروہ حق تعالیٰ کی طرف مختاج ہونے کی جیے سے تقدیر الہٰی کی روایت سے حجاب ہوتا ہےاوردوسرا گروہ حق تعالیٰ کی طرف اپنی احتیاج کو<del>میش نہ کرنے کی وجہ ہے حق</del> تعالیٰ کی تخلیات کا مشاہدہ کرنے والا ہوتا ہےاورای لئے وہ ماسوی اللہ بھے بے برواہ ہوتے ہیں۔ پس ان میں سے ایک اللہ تعالی کی نعمت حاصل کرتا ہے اور دوسرا خود منعم حقیقی کو یا تا ہے جو نعت حاصل کرتا ہے وہ نعمت یا لینے برغنی ہونے کے باوجود فقیر ہوتا ہے اور جو منعم حقیقی کو حاصل کرتا ہے وہ بظاہر فقیر ہونے کے باوجو دغنی ہوتا ہے۔

حضرت احمد بن عاصم انطا کی رحمته الله علیه مدوح اولیاءاورانل رضائے مقتداء حضرت ابوعبدالله احمد بن عاصم انطا کی بھی انبی میں سے ایک ہیں۔ آپ قوم صوفیاء کے بزرگ اور سردار تھے آپ شرکی علوم کے اصول

و فروغ اورطریقت کے بہت بڑے عالم تھے۔ آپ نے بڑی طویل عمریا کی اور قدیم مشاکُخ کی صحبت اور تبع تابعین کی ملاقات کا اتفاق ہوا۔ آ پ حضرت بشرحافی اور حضرت سری مقطی کے ہمعصر تھے۔ حضرت حارث محاسی کے مرید تھے اور حضرت فضیل کی زیارت کی تھی اوران سے فیض محبت بھی حاصل تھاسب لوگ آپ کی تعریف کرتے تھے اور صوفیائے كرام ميں رائج علوم ميں آپ كا كلام برا بلنداوراشارات بڑے لطیف اور نفع بخش ہیں۔ آپ سے روایت ہے کہ فرمایا''انفع الفقر ماکنت به متجملا ویه راضیا ''(سب ہے۔ اُفع مندفقروہ ہےجس سے تواہیے آپ کوآ راستہ کرے اوراس پر راضی ہو ) یعنی ساری مخلوق کا جمال تواسباب کے ثابت کرنے سے ہوتا ہے لیکن فقر کا جمال اسباب کی تفی اور مسبب کے ثابت کرنے آل کی طرف دھیان دینے اوراس کے احکام پر راضی ہونے سے حاصل ہوتا ہے۔اس لئے کہ فقراس کے کھودینے کا نام ہےاورغنااسباب کے وجود کا نام ہے۔ بغیراسباب محے فقرحق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے اور اسباب کے ہمراہ فقرا بنی ذات کے ساتھ ہوتا ہے پس اسباب مشاہدہ حق سے حجاب کا کل ہیں اور اسباب کوچھوڑ ناحق تعالیٰ کے مشاہرہ آور کشف کامحل ہے اور دونوں جہان کی خوبصور فی حق تعالیٰ کے مشاہرہ اور اس کی خوشنودی میں ہےاوراللد تعالی کی ناراضگی اور تمام دنیاحق تعالی جاب کی صورت میں میں اور فقر کی تفصیل میں وضاحت کے ساتھ سیمیان آئے گا۔

### حضرت عبدالله بن خفيف رحمة الله عليه

ادر تبع تابعین میں ہے ایک پر ہیزگاری دتقو کی کی راہ کے سالک اور زہد میں اس امت کے یجی حضرت ابومحمد عبداللہ خفیف ہمی ہیں۔ آپ جملہ احوال میں اپنی قوم کے زاہدوں اور پر ہیزگاروں میں شار ہوتے تھے۔ احادیث کے بارے میں آپ کی روایات بہت بلند ہیں اور آپ فقہ میں حضرت امام ثورگ کا ند ہب رکھتے تھے۔ اس طرح معرفت و

حقیقت میں بھی آ پ انہی کے مذہب برقائم تصاور آ پ کے شاگر دوں اور اصحاب کو دیکھا اوران کی صحبت نیف حاصل کیا تھا۔ طریقت کے مقالات ومعاملات میں آپ کا کلام لطیف ہے آ پ ہے روایت ہے کفر مایا''مسن ار ادان یہ کسون حیساتسی حیواتسہ فلاسكين الطمع في قلبه "(جو تخض اين زندگي مين واقعي زنده ر مناحيا بتا موتوات چاہئے کہاسپے دل میں لا کچ کوٹھکانہ نہ دے ) تا کہ دو پختی اور وبال ہے آ زاد ہوجائے کیونکہ دل میں طمع رکھنے والے کے جذبات لا کچ کی وجہ ہے مردہ ہو جاتے ہیں۔ پس دل میں لا کچ ہونے کی مثال بالکل ایس ہی ہے کہ جیسے دل پر مہر گلی ہوئی ہواور جس دل پر مہر لگ چکی ہو لامحالہ وہ مردہ ہوتا ہے وہ دل براہی خوش نصیب ہے کہ جوغیرااللہ سے مردہ اور حق تعالی کے ساتھ زندہ ہو۔ کیونکہ اللہ تعالی نے ہردل کیلئے ایک عزت اور ایک ذلت بیدا فرمائی ہے۔اپنے ذکر کودل کیلئے عزت اور لا می کواس کیلئے ذلت قرار دیا ہے۔ چنانچہ آپ نے عل بي بحى فرمايا ہے كە 'خىلىق الىلسە الىقىلۇل كېسىاكىن الذكر فصيارت مىساكن الشهوات ولا يمحوا الشهوات من القلوب الإجرف مزعج اوشرق مقلق ''(حق تعالیٰ نے دلوں کواینے ذکر کی قیام گاہ بنایا ہے لیکن وہ نفس کی مصیبت کی وجہ ہے خواہشات کامسکن بن گئے اور شہوات کو دلوں سے یا تو بے قرار کرنے والا خوف دور کرسکتا ہےاور یا ہے آرام کر دینے والاشوق \_ پس شوق اور خوف ایمان کے دوستوں میں سے ہیں جب کوئی دل ایمان کامحل ہوتا ہے تو اس کے ساتھ قناعت اور ذکر الٰہی ہوتا ہے نہ کہ طمع اور غفلت پس مومن کا دل لا لچی اورخواہشات کا تابع نہیں ہوتا۔ کیونکہ خواہش نفس اور لا کچ وحشت کا نتیجہ ہوتے ہیں اور وحشت زدہ دل ایمان سے واقف نہیں ہوتا کیونکہ ایمان کوتوحق تعالی سے انس اورغیر حق سے وحشت ہوتی ہے۔ اس لئے بزرگوں کا قول ہے کہ 'السطماع حش منه کل و احد "(الا کی) آ دی ہے مرکوئی دحشت زده اور متفر جوتا ہے)

#### حضرت جنيد بغدادي رمته اللهعليه

انہی تبع تابعین میں ہےا کیے طریقت میں شخ المشائخ اورشریعت میں امام الائمہ حضرت ابوالقاسم جنید بن محمد بن جنیدالبغد ادریٌ بھی ہیں۔ آپ اہل ظاہراورار باب قلوب کے کیساں مقبول تھے اور علم کے جملے فنون میں کامل اور معاملات شریعت اور اصول وفروع میں مفتی اور امام کی حیثیت رکھتے تھے۔ آپ ٹورٹی کے اصحاب میں سے تھے۔ آپ کا کلام ا تناعالی اورا حوال اس قدر کامل تھے کہ تمام اہل طریقت آپ کی امامت پر متفق ہیں اور کسی بھی مدعی اورمتصرف کو آھ پر کو کی اعتراض نہیں ۔ آپ حضرت سری تنقطیؒ کے خواہرزادہ اور مرید تھے۔ایک مرتبہ حضرت ری مقطی سے لوگوں نے دریافت کیا کہ'' کیا کسی مرید کا درجہ اینے مرشد سے بڑھ سکتا ہے؟ "آ کے نے فرمایا ہاں اور اس کی واضح سی دلیل ہے کہ جنیدگا درجہ میرے درجہ سے بلندے' لکین آپ کار قول تواضع کی وجہ سے تھااور آپ نے جو پچھ کہا وہ بصیرت کی بنا پر کہاور نہ کوئی محض اینے ہے او پر نہیں دیکھا کرتا۔ کد دیدار کا تعلق نیچے ہے ہوتا ہےاور آپ کا بیتول اس بات کی واضح دلیل ہے کہ آپ نے حضرت جنید کوایے سے او پر دیکھا۔ تا ہم اگر چہ آپ نے اپنے سے او پر دیکھالیکن در حقیقت وہ نیجے ہے۔۔۔۔۔اور سے بات بڑی مشہور ہے کہ حضرت سری تقطی کی زندگی میں مریدوں نے حضرت جنید سے درخواست کی که''اے شخ! آپ ہمیں کوئی تصیحت فرمائے تا کہ ہمارے دلوں کو راحت نصیب ہو' آپ نے ان کی درخواست قبول نہ کی اور فرمایا کہ جب تک میرے پیخ بقید حیات ہیں میں کوئی نصیحت نہیں کرسکتا۔ یہاں تک کدرات کوسور ہے تھے کہ خواب میں پیغمبر علیہ کی زیارت نصیب ہوئی۔ آپ علیہ نے فرمایا''اے جنید اِلوگوں کو نصحت کی باتیں کہا كروكه چن تعالى نے تمہار ے كلام كوايك جہان كى نجات كاسبب بناديا ہے' آپ جب بيدار ہوئے تو دل میں خیال پیدا ہوا کہ شاید میرا درجہ حضرت سری تنظمیؓ سے بڑھ گیا ہے۔ اس

لئے تورسول الله عظی فی نے مجھے وعظ کہنے کا حکم دیا ہے'' صبح ہوئی تو حضرت سری عقطی نے اینے ایک مرید کو بھیجا کہ جب جنید نماز سے فارغ ہوتو اسے کہنا کہتم نے مریدوں کی درخواست پرتوانہیں وعظنہیں کیا۔ پھرمشا کُخ بغداد کی سفارش کوبھی ردکر دیا اور میرے پیغام تجیجنے پر بھی تم نے وعظ ونصیحت کا سلسلہ جاری نہیں کیا۔لیکن اب جب کہ پیغیمر علی ہے نے مجھے تحكم فرمايا ہے تو آپ كے فرمان برضر ورغمل كرنا'' حضرت جنيدٌ كہتے ہيں كہ بيين كروہ خيال میرے دل سے نکل گیا اور میں نے جان لیا کہ حضرت سری مقطی میرے ظاہری اور باطنی تمام احوال ہے واقف ہیں اور آپ کا درجہ بہر حال میرے درجہ سے بہت بلند ہے کہ وہ تو میرے اسرار سے مطلع میں اور میں ان کے حالات سے بے خبر ہوں چنانچہ میں ان کی خدمت میں حاضر ہوااورا کیے خیال برمعافی مانگی اور پھرآ پ ہے یو چھا کہآ پکو بیلم س طرح ہوا کہ میں نے خواب میں پیٹیر ﷺ کی زیارت کی ہے؟ آپ نے فرمایا کہ'' میں نے خواب میں اللہ عز وجل کو دیکھا کہ وہ مجھے فر اوپ میں کے میں نے اپنے رسول اللہ ﷺ کو بھیجا ہےتا کہ دہ جنید سے فر مائمیں کہ وہ مخلوق کو وعظ کہا کر ہے تا کہاس سے اہل بغداد کی مراد <sub>۔</sub> حاصل ہو .....اس حکایت میں اس بات پر بڑی واضح د<sup>ریا</sup>ں موجود ہے کہ مرشد جس حالت میں بھی ہوں مریدوں کے باطنی احوال ہے آ گاہ ہوتے ہیں کہ آپ کا کلام بڑا بلنداور رموز بر علطيف بيل-آب يروايت بكرفر مايا" كلام الانبياء بناغن الحضور وكلام الصديقين اشارات عن المشاهده ''(البياعليم السلام كاكلام رب العزت کے حضور کی خبردیتا ہے اور صدیقین کا کلام مقام مشاہدہ کی طرف اشارہ اور رہنمائی کرتاہے ) خبر کی صحت دیکھنے سے ہوتی ہے اور اشارہ کی صحت تفکر اور سوچ سے۔اور خبرعین ذات کے علاوہ نہیں دی جاسکتی اور اشارہ غیر کے سوانہیں ہوسکتا ۔ پس صدیقین کے کمال کی انتہا ہے انبیاء کے احوال کی ابتدا ہوتی ہے اور اس بیان ہے نبی اور ولی کے درمیان فرق ادر انبیاء کی اولیاء پرفضیلت واضح ہے بخلاف طحدین کے دوگر دہوں کے کہ جوانبیاءکرام کوفضیلت میں

موخراوراولیاءکرام کومقدم مجھتے ہیں نیز آپ ہے روایت ہے کے فرمایا''ایک دفعہ میں نے خواہش کی کہ میں ابلیس کو دیکھوں چنانچہ میں ایک دن مجد کے دروازے پر کھڑا تھا کہ ایک بوڑ ھاشخص دور ہے میری طرف آتا دکھائی دیا۔ جب میں نے اسے دیکھاتو وحشت نے میرے دل میں اثر پیدا کیا جب وہ میرے نز دیک آیا تو میں نے یو چھا کہاہے بوڑ ھے! تو کون ہے کہ وحشت کی وجہ سے میری آ نکھ تجھے دیکھنے کی طاقت نہیں رکھتی اور ہیب سے میرے دل میں تیرا خیال لانے کی ہمت نہیں؟ اس نے جواب دیا کہ'' میں وہی ہوں جسے د كيھنے كى آ بوآ رزوتھى' ميں نے كہا''ا معلىون! آ دم عليدالسلام كو بحدہ كرنے سے تجھے کس چیز نے روک کیا تھا؟اس نے کہا''اےجنید!تمہارے دل میں بیرخیال کیوں پیدا ہوا کہ میں اللّٰہ تعالیٰ کی ذات کے علاوہ کسی اور کو سجدہ کرتا؟ حضرت جنیدٌ قرماتے ہیں کہاس کا پیہ جواب سن کر میں بڑا جیران ہوااور مجھے کوئی جواب سمھے نہ آیا کہ یکا یک میرے دل ہے آوازآ في كـ "قل له كذبت لوكنت عبداً ماموراً لماخرجت من امرا الى نهيه قسمع التدا من قلبي فصاح وقال احر قتبي بالله وغابٌ ''(ا\_جنيد!اس\_ کہو کہ تو حبوث کہتا ہے کہا گرتو اللہ تعالیٰ کا فرما نبر دار بندہ ہوتا تو اس کے حکم ہے نکل کر اس کی منع کردہ چیز کی طرف نہ جاتا''پس اس نے میرے دل سے پیز وازی تو چلایا اور کہنے لگا خدا کی متم تونے مجھے جلا دیا ہے اور پھروہ غائب ہو گیا) یہ حکایت آپ کی ابلیس سے حفاظت اورعصمت کی دلیل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ اینے اولیاء کونمام احوال میں شیطان کی مکاریوں ے محفوظ رکھتے ہیں .....آپ کی طرف ہے ایک دفعہ ایک مرید کے دل میں ناراضگی پیدا ہو گئی اوراس نے سمجھا کہ شاید میں کسی درجہ بریننج گیا ہوں اس لئے آپ سے روگر دانی کرلی۔ پھرایک روز آپ کی آ زمائش کرنے کیلئے آپ کے پاس آ پالیکن آپ اس کے حالات ہے۔ مطلع ہونے کی وجہ سے اس کے آنے کا مقصد سمجھ گئے" چنانچہ اس نے کوئی سوال کیا تو حضرت جنیدٌ نے یو چھا کہ اس سوال کا جوابتم الفاظ میں جا ہے ہو یا معانی میں؟ اس نے

کہا" دونوں صورتوں میں جواب چاہتا ہوں" آپ نے فرمایا" اگر عبارت میں جواب چاہتا ہوں" آپ نے فرمایا" اگر عبارت میں جواب چاہتا ہوں" آپ اور اگر معنوی جواب چاہتے ہوتو وہ یہ محسوں نہ ہوتی اور یہاں مجھے آزمانے کیلئے نہ آت" اور اگر معنوی جواب چاہتے ہوتو وہ یہ ہے کہ میں نے تجھے والایت سے معزول کر دیا ہے" چنا نچہ ای وقت اس مرید کا چرہ سیاہ ہو گیا اور چلانے لگا کہ یقین کی راحت میرے ول سے اٹھ گئ ہے" پھر تو بہ واستغفار میں مضغول ہو گیا اور اس نضول خیال کو چھوڑ دیا" تب حضرت جنید نے اس سے فرمایا" کیا تو جانتا نہ تھا کہ اولیاء اللہ مخفی رازوں سے واقف ہوجاتے ہیں اور تم ان کا زخم برداشت نہیں کر سے تھے پھر آپ نے اس پر پھو تک ماری تو وہ اپنی پہلی حالت کے مطابق اچھا ہو گیا اور مشائخ کے معاملات میں تصرف کرنے سے تو ہے کہا۔

### حضرت احمد بن محمد نور کی رحمته الله علیه

کوترک کر کے الحاد اختیار کرلیا اور مردود ہو گئے اباحتی اور فاری فرقے انہی ہے تعلق رکھتے ہیں۔ میں اس کتاب میں اینے مقام پر ایک مستقل باب ان گروہوں کے فرق میں تحریر کروں گا جس میں ان دوفرقوں کے درمیان اختلاف ادران دوگروہوں کی مخالفت کو بیان کروں گا۔ تا کہ انشاء اللہ کمل فائدہ حاصل ہو۔ تا ہم حضرت احمدنوریؓ کا طرز عمل دین کے معاملات میں ستی وچٹم پوٹی ترک کرنے اور ہمیشہ مجاہدہ کرنے میں قابل تعریف طریقہ ہے۔ اورآ پ سے روایت ہے کہ فر مایا'' میں حضرت جنید کی خدمت میں آیا تو آپ کومندارشاد يرتشريف فرمايايا مين نے كها 'يا با القاسم غشتهيم فصد روك و نصحتهم فرمونی بالحجارة ''(اےابوالقائم! آپنے ان سے تن چھیایا توانبوں نے آپ کو مندوعظ پر بٹھادیااور میں نے ان کونصیحت کی توانہوں نے مجھے پر پھر برسائے )اس کئے کہ دین میں مداہنت کونفسانی خواہشات ہے موافقت ہے اورنقیحت کو اس ہے مخالفت اور انسان اس چیز کا دشمن ہوتا ہے جواس کی خواہشات کے برعکس ہواور جو چیز اس کی خواہش نفس کےموافق ہواس کا دوست ہوتا ہے 🔑 اور حضرت ابوالحن نوریؓ، حضرت جنیڈ کے ر میں اور حضرت سری مقطی کے مرید تھے۔ آپ کو بہت ہے مشائخ کی زیارت اور ال کی صحبت كا شرف حاصل بوا تها اور حصرت احمد بن الى الحواري كو بهى يايا تها ..... تصوف و طریقت میں آ بے کے اشارات بڑے لطیف اور اقوال بڑے خوبصورت ہیں اور علم کے تمام شعبول میں آ بے کے نکات بہت بلند ہیں۔ آپ سے روایت ہے کرفر مایا "الجمع بالحق تى فى رقة عن غيره والتفوقة مِن غيره جمع به " (حق تعالى سے وابسة ہونااس كے غير ہے علیحد گی ہےاور غیراللہ سے علیحدہ ہوناحق تعالیٰ سے دائستگی ہے ) یعنی جس کسی کاارادہ حق تعالیٰ کے ساتھ مجتمع اور وابسۃ ہے وہ اس کے غیرے جدا ہے اور جوکوئی اس کے غیرے منقطع ہے وہ ق تعالیٰ کے ساتھ متعلق اور مجتمع ہے۔ پس ہمت وارادہ کا حق تعالیٰ کے ساتھ وابسة کرنامخلوقات کے خیال ہے جدا ہونا ہے۔ چنانچہ جب موجودات سے روگر دانی صحح ہو

عنی توحق تعالی کی طرف توجه درست ہوگئی اور مخلوق سے اعراض درست ہو گیا کیونکہ' المصدان التعيمعان "(دوضدي جع نبيل موسكيل) من في حكايات من يرها بيك ایک مرتبہ حضرت نوریؓ تین دن رات تک مکان میں ایک ہی جگہ کھڑے ذکر الٰہی میں مشغول رہے۔لوگوں نے حضرت جنید ؒ کے سامنے بیعالت بیان کی تو آپ اٹھے اوران کے یاس تشریف لائے ادر کہاا ہے ابوالحن!ا گرتم ہے بچھتے ہو کہاس کے سامنے شور دغو غا کچھ مفید ہے تو مجھے بھی بتاؤ تا کہ میں بھی ای طرح بلندآ واز سے ذکر کروں اورا گر جانتے ہو کہ اس کے یہاں شور وغو غا قطعاً سود مندنہیں تو پھر دل کوتسلیم ورضا میں لگا دوتا کہ تمہارے دل کو راحت نصیب ہو۔حضر نور کی نے شور کرنا چھوڑ دیا ادر کہا کہ اے ابوالقاسم آپ ہمارے ببترمعلم بين ....اورآب ي بين وايت من آتا ع كفر مايا 'اعَزَ الاشياء في زمانناشبان عالم يعمل بعلمه وعادف نيطق عن الحقيقة "(بمار عزماني من دوچيزين سب سے عزت دالی ہیں۔ایک وہ عالم جواپیزعلم کے تقاضوں کے مطابق عمل کرے اور دوسراوہ عارف جواین حقیقت حال کےمطابق گفتگو کرتا ہے) بعنی ہمارے زمانے میںعلم اور معرفت وونوں ہی عزیز ہیں۔ اس لئے کہ علم عمل کے بغیر علم بی نہیں ہوتا اور معرفت، حقیقت کے بغیر معرفت ہی نہیں ہوتی .....اس پیر حضرت نوری کے تو یہ ہے وور کا پید بتایا ہے۔ کیکن ہر دور میں ہی بیدو چیزیں عزیز رہی ہیں اور آج بھی عزیز ہیں اور جوکوئی علم اور معردنت کی تلاش میں مشغول ہواس کی حالت پرا گندہ ہو جاتی ہے کیکن وہ مقصد حاصل نہیں كرسكتالبذاا اے اپنے آپ میں مشخول ہو جانا جا ہے تاكدہ ہتمام جہان كو عالم اور عارف و كيے ادرائي طرف ہے حق تعالى كى طرف رجوع كرے تاكة تمام اہل عالم كوعارف و كيھے۔ اس لئے کہ عالم وعارف عزیز ہوتے ہیں اور عزیز مشکل سے ملا کرتے ہیں اور جس چیز کا حصول دشوار ہواس کی تلاش کرنا دفت کاضیاع ہے۔اس لئے علم معرفت اور عمل وحقیقت ا بني ذات مين بي تلاش كرنے جائيس .....آپ سے بي آتا ہے كفر مايا' من علم الاشياء

بالله فرجوعه فی کل شی الله "(جُوِّض تمام اشیاء کواللہ تعالیٰ کی وجہ ہے جانا اور پہچانتا ہے وہ ہر چیز میں اللہ تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کرتا ہے) اس لئے کہ ملکیت اور حکومت کا قیام مالک کے ساتھ ہی ہوتا ہے۔ اس لئے راحت خالق کود کیھنے ہے ہوتی ہے نہ کہ تخلوق کی رویت ہے۔ کیونکہ اگر چیز وں کوافعال کے اسباب جانے گا تو ہمیشہ رنج زدہ رہے گا اور ہر چیز کی طرف رجوع کرنا اس کیلئے شرک ہوگا۔ جب اشیاء کو افعال کا سبب جانے گا تو جانے ہوتا ہے لہذا جب دہ مسبب کے ساتھ قائم ہوتا ہے لہذا جب وہ مسبب الاسباب کی طرف رجوع کرے گا تو تعلقات دنیا سے رجوع یا جائے گا۔

حضرت معيد بن اساعيل الحيري رمة الله عليه

اور انبی تع تابعین بین سے سلف صالحین کے امام اور اپنے اسلاف کے بیج جانشین حضرت ابوع مان سعید بن اساعیل الحج کی بھی ایک بین ۔ آپ قدیم اور بزرگ صوفیا میں سے تھے۔ اپنے دور کے مردیکرا تھے اور تمام صوفیا کے دلوں بین آپ کی بڑی قدرتھی۔ میں سے تھے۔ اپنے دور کے مردیکرا تھے اور اس کے بعد حضرت شاہ شجاع کر مائی " اولا آپ حضرت بیخی بن معاذ کی صحبت بین رہا اور بین کے ہمراہ نیٹ اپور بین حضرت ابو حقق کی زیارت کیلئے آئے اور باقی تمام زندگی انبی کی صحبت بین گزاردی۔ بڑے اُقد لوگ آپ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نی تمام زندگی انبی کی صحبت بین گزاردی۔ بڑے اُقد لوگ آپ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا " بیجین کی عمر میں میرا دل ہمیشہ ایک حقیقت کی تلاش میں سرگر داں رہتا تھا اور اہلی طاہر سے نفر ت کرتا تھا اور ہیں جانتا تھا کہ لامحالہ لوگ جس طاہر پڑعمل پیرا ہیں اس کے علاوہ شریعت کا ایک باطن بھی ہے۔ حتی کہ بین نے اپنا مقصود پالیا ایک روز میں حضرت کیا تو میں نے اپنا اور اپنا مقصد حاصل کر لیا تو کے بین معاذ رازی کی مجلس میں بینی گیا اور وہ راز میں نے پالیا اور اپنا مقصد حاصل کر لیا تو میں نے انبی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں تک کہ حضرت شاہ شجاع کر مائی " کے ہاں سے میں نے انبی کی صحبت اختیار کر لی۔ یہاں کی کہ حضرت شاہ شجاع کر مائی " کے ہاں سے ایک جماعت یہاں آئی اور ان کی صفات بیان کیں تو میں نے اپنے دل کوان کی زیارت کی

طرف ماکل یا اور میں نے رہے ہے کر مان جانے کا ارادہ کرلیا اور حضرت شاہ شجاع ہے ان کی صحبت کا طریق حاصل کرنے کی درخواست کی مگرانہوں نے اجازت مرحمت نہ فرمائی کہ تمہاری طبیعت رجا بروروہ ہے اور تم نے حضرت کیجی " کی صحبت حاصل کی ہے اور ان کا مقام رجا ہے اور جس کسی نے رجاء کا شرب پایا ہوا سے طریقت اختیار کرنا مشکل ہوتا ہے، كيونكدرجاء كي تقليدكرنے والے من كابلى بيدا موجاتى بآب كہتے بين كدمس نے بوى تفرع اورزاری کی اور بیس روز تک ان کی درگاہ پر پڑار ہا تب کہیں انہوں نے مجھے اجازت دى اورا بني صحبت كيليح قبول فرمايا اور ميں ايك عرصه تك ان كي صحبت ميں رباد ہ ہوئے ہي غيور بزرگ تھے۔حتی کہ آ کینے نیشا پور جا کرحفزٹ ابوحفصؓ کی زیارت کرنے کا ارادہ کیا تو میں بھی آپ کے ساتھ مولیا جس وزہم حضرت ابو حفص کے یہاں پہنیے حضرت شاہ شجاع اُ نے قبایمین رکھی تھی۔ جب حضرت ابو حفظت نے آپ کو دیکھا تو احتر اما کھڑے ہو گئے اور استقبال كيلئ آكربره كركها" وجدت في القباء ماو جدت في العباء " (من جو چيز گور کی میں تلاش کررہا تھاوہ میں نے قبامی یالی ہے حضرت شاہ ایک عرصہ تک وہاں، ر ہے اور اس دوران حضرت ابوحفص ؓ نے میری ساری تیجہ کوائی گرفت میں لے لیا تاہم حعزت شاُهٌ كارعب مجھے ان كى محبت على بميشەر ہے ہے باز ركھتا ليكن جعزت ابوحفص ً میر دل کی اس ارادت کود کیھر ہے تھے اور میں اللہ تعالیٰ سے بڑی عاجزی کے ساتھ یہ ما تگ ا ربتا تفاكه كسي طرح حفزت ابوحفص كي صحبت مجهيم مسرآ جائے اور حفزت شأة بھي آ زردہ نہ ہوں یہاں تک کہ جس روز حضرت شاُہ نے والیسی کا ارادہ کیا تو میں نے بھی ان کی موافقت میں تیاری کی اور سفر کالباس پہن لیا اور اپنا دل حضرت ابو حفص ؒ کے یاس جھوڑ ویا۔حضرت ابوحفص ؓ نے حضرت ٹاُہ ہے کہا کہ محبت کی انبساط کا خیال رکھتے ہوئے اس *لڑ کے کو*ای جگہ چھوڑ جائے کہ مجھے اس سے بڑی خوتی نصیب ہوتی ہے، حضرت شاہ نے اپنا چرہ میری طرف کیااور فرمایا''اجب الثینے! (شیخ کی بات مان لو) چنانچہ حضرت تو تشریف لے گئے اور

میں پہیں رہ گیا۔ یہاں تک کہ حفرت ابوحفصؓ کی صحبت میں بڑے ہی عجائب وغرائب دیکھیے اورآب كامقام شفقت كامقام تقاراس طرح الله عزوجل في تين رسماول كوزريد جهد تین مقامات ہے گزار دیا۔ یہ تینوں مقام جن کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہےخود آپ کو حاصل تھے۔مقام رجاء حضرت کیجیٰ" بن معاذ کی صحبت ہے،مقام غیرت حضرت شاہ شجائے كى صحبت سے اور مقام شفقت حضرت ابوحفص كى صحبت سے حاصل ہوا اوريد بات ورست ہے کہ کوئی مرید پانچ چھ یااس سے بھی زیادہ رہنماؤں کی محبت سے منزل تک پنچ جائے اور پیراوراس کی صحبت نے اس کوکشف میں ایک مقام حاصل ہو لیکن بہتریہ ہے کہ نہ تو پیروں کو اسینے مقام ہے آلودہ کرے اور نہ ہی ان کی نہایت کواینے مقام میں محدود سمجھے اور کیے کہ مجھے ان کی محبت سے بید مصد ملا ہے اور کا درجہ اس سے بلند ہے ان کے یاس میرے لئے اس سے زیادہ حصہ موجود نہ تھا۔ یہ بات ادب سے زیادہ نز دیک ہے کیونکہ راہ حق کے کاملین کو مقام و ، وال سے سروکارنہیں ہوتا.....نیشا پور <mark>اورخزا ہ</mark>ان میں تصوف کے اظہار کا آپ ہی ذریعہ تص\_آب نے حضرت جنیدٌ،حضرت رویمٌ، حضرت بوسف بن الحسین اور حضرت محد بن فضل بلخی " کی محبت ہے بھی استفادہ کیا تھا اور مشائخ میں ہے کی شخ نے اپنے شیوخ ہے وہ فائدہ حاصل نہیں کیا جوآب نے اینے پیروں سے حاصل کیا تھا۔ نیٹنا پور کے رہنے والوں نے آپ کیلئے ایک منبر دکھ دیا تھا تا کہ آ ہے تصوف کی زبان میں ان کے ساتھنے وعظ کہا کریں گے۔ طریقت کے علم کے تمام فنون میں آپ کی کتابیں بلند پایہاورروایات بڑی پختہ ہیں۔ آپ ے روایت ہے کہ فرمایا''حق لِمن اعزہ الله بالعرفة ان لایذله بالمعصیة ''(جس کو الله تعالی نے ابنی معرفت سے عزت بخشی ہواس کیلئے ضروری ہے کہ وہ اینے آپ کو معصیت کے ساتھ ذلیل نہ کرے ) اور اس چیز کا تعلق بندہ کے اپنے کسب کے ساتھ ہے اور اس کا مجابده بميشه امورحق كى رعايت كرتا ہے اور اگرتم اس كاراز جاننا جا ہوتو وہ يہ ہے كہ جب اللہ تعالیٰ کی کواپی معرفت ہے عزیز بنا دیں تو اسے جا ہے کہ وہ معصیت ہے اپنے آپ کو ذلیل نہ کرے۔ کیونکہ معرفت اللہ تعالیٰ کی عطا ہے اور معصیت انسان کا اپنا فعل ہے اس لئے جو خص اللہ تعالیٰ کی عطا سے صاحب عزت ہواس کیلئے نامناسب ہے کہ وہ اپنے فعل سے ذلیل ہو جائے۔ جیسا کہ حضرت آ دم علیہ السلام کو جب اللہ تعالیٰ نے اپنی معرفت سے عزت بخشی تو پھران کی لغزش کی وجہ سے انہیں عزت سے گرایانہیں۔

## حضرت ابوعبداللداحمربن ليجي رمته اللهمليه

اوج معرفت کے مہل ادر محبت اللی کے قطب حضرت ابوعبد اللہ احمد بن یجیٰ بن جلالی بھی تبع تابعین میں کے اپنی قوم کے بزرگوں اور اپنے وقت کے سرداروں میں سے ہیں۔آپ کے طریعے بہت اچھے اور سیرت بڑی قابل تعریف تھی۔آپ کو حضرت جنیلاً حضرت ابوالحسن نوریؓ ادر بڑے بزرگوں کی ایک جماعت کار فیق ہونے کا شرف حاصل تھا۔ حقائق طریقت میں آپ کا کلام برا المند اور آشارات انتہائی لطیف ہیں۔ آپ سے روايت بكرفرمايا"هدمة العراف البي مولا والم يعطف على شيئ سواه" (عارف کی توجہایے مولا کی طرف ہوتی ہے اور وہ ان کے سوالمی چیز پر ہرگز دھیان نہیں دیتا) اس لئے کہ عارف کومعرفت کےعلاوہ کچیمعلوم نہیں ہوتا۔ جب اس کے دل کا ہر ماپیہ ہی معرفت ہوتا ہے تو پھر اس کے ارادوں کا مرکز بھی دیدار حق ہوتا ہے کیونکہ ارادوں کا یرا گندہ ہوناغم کا باعث بنمآ ہے اورغم اس کو بارگاہ حق سے روک دیتے ہیں۔ اور آپ سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا'' میں نے ایک روز ایک بڑے بی خوبصورت کا فرنو جوان کو و مکھا اور اس کے حسن و جمال میں متحیر ہو کر رہ گیا اور اس کے سامنے جا کر کھڑا ہو گیا کہ حضرت جنید کامیرے پاس ہے گز رہوا تو میں نے ان ہے کہا''اے استاد! اللہ تعالیٰ اس جیسے چیرے کودوزخ کی آ گ میں جلائے گا؟ حضرت جنیڈنے کہا'' بیٹے پیفس کا بازار ہے جو تخچے اپنی طرف بلا رہا ہے بیعبرت کا نظارہ نہیں کیونکہ اگر تو عبرت کی نگاہ ہے دیکھے تو

جہان کے ہر ذر ہے میں ای طرح کا تعجب اگیز حسن موجود ہے لیکن صنعت الہی کی اس بے حرمتی کی وجہ سے بہت جلدتو کسی گرفت میں جتال ہو جائے گا'' آپ کہتے ہیں کہ جب جنید سے میں کہ جب جنید سے میں کہ جس میں اللہ سے میں کہ جس میں اللہ سے استعانت چا ہتا اور تو بہ کرتا رہا ہب جا کر کہیں مجھے قرآن یا دہوا اور اب میں اس بات کی طاقت نہیں رکھتا کہ موجودات کی کسی بھی چیز کی طرف توجہ کر کے ان چیز وں کود کھنے میں اپنا وقت ضائع کروں۔

#### محضرت الومحمدرويم بن احمد رحته الله عليه

ا ہے دور کے میکنا اور زبانہ کے امام حضرت ابو محد رویم بن احمد جھی تبع تا بعین میں سے بڑے بلندیایہ بزرگوں میں شار ہوتے ہیں۔ آ پ حضرت جنیدٌ کے محرم راز اور قربی سأتھی تھے۔حضرت داؤ'ڈ کے فقہی مسلک پر چلنے دالے فقہا کے سرداراورعلم تفسیر وعلم قرات میں پوری مہارت رکھتے تھے اور اس دور میں تون علم میں آپ جیسا بلند حال اور اعلیٰ مقام کوئی خاتھا آپ نے تجدید میں بوے اچھے سفر اور تفرید میں بڑی سخت ریاضتیں برداشت کی تھیں۔ آپنے آخری عرمیں اپنے آپ کو دنیا داروں میں چھیالیا اور عہدہ قضا کا معاہدہ کر لیا تھا حالانکہ دنیا کے تجاب میں آجانے سے آپ کا درجہ کہیں زیادہ بلند تھا۔ یہاں تک کہ حضرت جنیدٌ نے فرمایا کہ ہم و نیا سے فارغ رہتے ہوئے بھی ان میں مشغول ہیں اوررو پمُ اس میں مشغول ہوتے ہوئے بھی اس سے فارغ ہے علم طریقت میں آپ کی بہت ی كتابين بين خصوصا وه كتاب كه جس كا نام' خلط الواجدين " ركها ب ادر وه مجھ بري پيند ہے۔ روایات میں ہے کہ ایک دن کی نے آپ کے پاس آ کر بوچھا کہ' کیف حالک' (آپكامالكياب؟)آپنے فرمايا "كيف حال من دينه هوا وهمته دنيا ليس هوَ بصالح نقى و لابعاد ف نقى " (المخض كاحال كيا بوگا جس كادين اس كي خوا بش ہواورجس کامقصودا پنی دنیا ہو۔وہ نہ قوم تی صالح ہاورنہ ہی پاکیزہ عارف ہے )اور آپ

نے اس طرح نفس کے عیوب کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس لئے کفس کے نزویک دین
خواہش نفس ہاورنفس کا اتباع کرنے والے اپنی خواہشات کو دین کا نام دے دیتے ہیں
اور اس کی متابعت کوشر بعت کا درجہ دے دیتے ہیں چنانچہ جوکوئی اس کی منشا کے مطابق چلے
وہ اگر چہ برعتی ہی ہواس کے نزدیک دین دار ہوتا ہاور جوکوئی اس کی منشا کے خلاف چلے
اگر چہ تقی ہی ہوان کے نزدیک بدین قرار پاتا ہاور بوکوئی اس کی منشا کے خلاف چلے
وومرے سے الگنہیں ہوئی اورشائع ہورہی ہے۔ پس ہم ایسے آ دئی کی صحبت سے اللہ تعالی
کی پناہ چاہے ہیں جوئی ہوسکتا ہے کہ حضرت نے اس طرح سائل کے حال کی حقیقت
کی پناہ چاہتے ہیں دست ہے کہ آپ نے سائل کو اس کی حالت پر چھوڑ ویا ہواور نھیجت
بیان کی ہو۔ نیزیہ بھی درست ہے کہ آپ نے سائل کو اس کی حالت پر چھوڑ ویا ہواور نھیجت
بیان کی ہو۔ نیزیہ بھی درست ہے کہ آپ نے سائل کو تا سی کا یہ بھی ایک طریقہ ہے۔

#### حضرت بوسف بن مسين رازي رمته الدعليه

اپ زمانہ کے بے مثال اور بلندم تبد حضرت الولیعقوب یوسف بن حسین رازی کے میں تیج تابعین میں سے اپ وقت کے بڑے انکہ اور قدیم مثال میں شار ہوتے ہیں۔
آپ نے طویل عمر پائی اور حضرت ذوالنون مصری کے مزید ہے۔ بہت سے مثال کی کی مزید ہے۔ بہت سے مثال کی کی مزید ہے۔ بہت سے مثال کی کی مزید ہے۔ بہت سے مثال کی صحبت کا شرف حاصل ہوا اور سب کی خدمت کا کام سرانجام دیا۔ آپ سے روایت ہے کہ '' افدل المناس الفقیر الطماع و اعز هم اعجب المحبوب الصديق ''(لوگوں میں افدل المناس الفقیر الطماع و اعز هم اعجب المحبوب المصديق ''(لوگوں میں سب سے زیادہ ذلیل وہ فقیر ہے جوال لجی ہواور تمام لوگوں میں صاحب عزت وہ ہے جس نے اپنی تمام صحبت کو محبوب کے لئے خالص کر دیا ) اور طبع ورویش کو دونوں جہان کی رسوائی میں ذال دیتی ہے کوئلہ درویش تو و لیے بھی اہل و نیا کی نگاموں میں حقیر ہوتے ہیں لہذا جب وہ طبع کریں تو اور بھی ذلیل ہوجاتے ہیں ہی عزت والے غی اس فقیر سے بہتر ہیں جو جب وہ طبع کریں تو اور بھی ذلیل ہوجاتے ہیں ہی عزت والے غی اس فقیر سے بہتر ہیں جو

ذلت سے دو چار ہوں اور طمع درولیش کوجھوٹ کا ارتکاب کرنے پر آ مادہ کرتی ہے اور دوسری بات سیجی ہے کہ محب ایے محبوب کی نگامول میں ساری محلوق سے زیادہ ذلیل موتا ہے کیونکہ محب خود بھی اینے آپ کوایے محبوب کے مقابلہ میں سخت تفیر سمحتا ہے اور اس کے سامنے تواضع کرتا ہے اور پیرسب طمع کے نتائج میں سے ہے لیکن جب بیلا کی ختم ہوجائے تو بھر ذلت تمام ترعزت میں بدل جاتی ہے۔جیسا کہ جب تک زلیخا کوحضرت یوسف علیہ السلام کی حرص تھی ہرقدم پر ذلت ہے دوجار رہی کین جب اس نے لا کیج چھوڑ دیا اورا پے دل سے ان کی حرص تکال دی تو خدا تعالیٰ نے اسے حسن اور جوانی دوبارہ لوٹا دی اورای طرح ہوتا آیا ہے کہ محب کی رغبت پر محبوب اعراض اور روگر دانی کرتا ہے اور بے اعتمالی سے بیش آتا ہے کیکن جب محتِ اپنی رغبت کوچھوڑ دیتااور صرف دلی ربط و تعلق پر بھی اکتفا کر لیتا ہے تو محبوب بے چین ہو کرخو دبخو داس کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور حقیقت ریہ ہے کہ جب تک محبّ کووصل کی طمع نہ ہواس کیلئے عزت ہے لیکن جہاس کو دصال کالا کچ لاحق ہوجاتا ہے تو پھر ساری عزت، ذلت بن جاتی ہے اور محبت وہ خالص ہوتی ہے جس میں محبوب کے فراق و وصال کی گنجائش نہو۔

#### حضرت سمنون بن عبدالله رمته الله عليه

الل محبت کے آفاب اور پیٹوا حضرت ابوالحن سنون بن عبداللہ الخواص بھی بررگان تیج تابعین میں سے ایک ہیں آ ب اپ دور میں بنظیر اور محبت خداوندی میں بڑی بلندشان کے مالک تھے تمام مشائخ آ پ کو ہزرگ جانے اور آپ کوسنون الحجب کے نام سے پیکار تے تھے کین آپ خودا پے آپ کوسنون الکذاب کے نام سے متعارف کرائے سے سنارف کرائے سے سنارف کرائے سے سنارف کرائے سے سنار کے نام الکیل نامی ایک مخص سے بڑے درنج برداشت کئے تھا ہی نے ایک مرتبہ خلیفہ وقت کے سامنے الی باتوں کی آپ کے متعلق گوائی دی جن کا آپ سے صادر

ہونا محال تھا۔اس سے تمام مشائخ کو بڑی نکلیف ہوئی۔ دراصل بیفلام الخلیل ایک ریا کار آ دمی تھا جس نے تصوف اور یارسائی کا دعویٰ کررکھا تھا اور دین کود نیوی دولت وعزت کے بدله میں ج کرخلیفہ وقت کے دربار میں اپنی یارسائی کا ڈھونگ رجار کھا تھا۔ جیسا کہ اس دور میں بھی ہور ہاہےاور پھر بادشاہ اوراس کے دربار بوں کے سامنے مشائخ اور درویشوں برنکتہ چیدیاں کرتا تھا تا کہلوگ ان بزرگوں ہے دورر ہیں اور ان ہے کو کی فیض حاصل نہ کرسکیں ، اس طرح خود اس کا مرتبہ قائم رہے۔حضرت سمنون اور اس دور کے مشائخ بڑے خوش نصيب يتح كدان كيلئ اس طرح كادغمن صرف ايك تفادر نداس دور ميس تو برحقق صوفي كيلئ سينكرون بزارون بلكرا كهول غلام الخليل موجود جين .....ليكن كوكي براه نبيس كيونكه مروار، کرگسوں (میدھوں) کے بی قابل ہوتا ہے.....اور جب بغداد میں حضرت سمنون کا مرتبہ بڑھ گیا اور ہرکوئی آی کا قرب تلاش کینے لگا تو غلام الخلیل کو بڑی تکلیف ہوئی اوراس نے آپ ہر بہتان لگانے اور رنجیدہ کرنے کے چھٹنڈے شروع کر دیئے یہاں تک کہ ایک عورت کوآپ کے پاس بھیجا۔حضرت سمنونؓ کی نگاہ اس کے جمال پر پڑی اور اس عورت نے اینے آپ کو حضرت سمنون ٹر پیش کیا تو آپ نے صاف انکار کر دیا۔ وہ حضرت جنیڈ کے یاس گئی اور کہا کہ آ ہے سمنونؓ ہے کہیں کہ وہ مجھےا پی زوجیت میں جول کرلیں۔جنیدٌاس مر سخت ناراض ہوئے اور بری سختی ہے ڈانٹ ویا۔ چنانچہ وہ عورت غلام الخلیل کے پاس آئی اور جس طرح اليي عورتين تهمت لگايا كرتي بين اس طرح حفزت سمنونٌ پر ايك تهمت لگا دی۔ غلام الخلیل نے دشمنوں کی طرح اس عورت کی تہمت کو سنا اور حضرت سمنون کو برا بھلا. کہنے لگا اور خلیفہ وقت کو آپ کے خلاف بھڑ کا دیاحتی کہ خلیفہ نے آپ کے قبل کر دیے کا فرمان جاری کردیا۔ جب جلاد کولایا گیا اور آپ توقل کرنے کی خلیفہ سے اُجّازت طلب کی گئ اورخلیفہ نے قبل کا تھم دینے کا ارادہ کیا تو اس کی زبان بند ہوگئی۔ جب اس رات وہ سویا تو خواب میں دیکھا کہ کوئی کہدر ہاہے کہ تمہارے ملک کا زوال حضرت سمنونؓ کی زندگی کے

ساتھ وابسۃ ہے۔۔۔۔۔ دوسرے دوزاس نے معافی ما گل اور عزت کے ساتھ آپ کو رفست کی۔۔۔۔۔۔ بالی کی حقیقت کے بیان عمل آپ کا کلام بلند پایدا وراشارات بڑے باریک ہیں۔ اور آپ وہی عظیم بزرگ ہیں کہ آپ جب جازے والی آ رہے تھے والی فید نے آپ ہے وعظ وضیحت کرنے کی درخواست کی آپ برسر منبرلوگوں کو قسیمتیں کرنے گئے گئی توجہ سے کوئی بھی من نہ رہا تھا چنا نچہ آپ نے مبعد کی قد بلوں کی طرف رخ کر کے فرمایا ''عین تم سے کہتا ہو'' یہ سفتے ہی تمام قد بلیس نیچ گر پڑیں اور ٹوٹ کرچور ہو گئیں۔۔۔۔اور آپ سے دوایت ہے کہ فرمایا '' لا بعب رو عن شی الا بماھو اوق منه و لا شی اوق عن المد حبة فلم بعبر عنها '' (کی چیز کی تعبیر اس چیز سے کی جاتی ہے دوای سے زیادہ نازک چیز کوئی نہیں تو پھر مجت کی تعبیر کس چیز سے کی نازک ہواور جب کہ مجب عنها '' (کی چیز کوئی نہیں تو پھر مجب کی تعبیر کس چیز سے کی خات کوان الفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا کے وقلہ عبارت کوئر نہیں ہوسکتا۔ تعبیر کرنے والے کی صفت ہے ہیں اس کی حقیقت کا اوراک عبارت کے ذریعہ ہرگر نہیں ہوسکتا۔

## حضرت ابوالفوارس شاهشجاع كرماني رمته اللهطيه

اوران تع تابعین علی سے مشاکے کے بادشاہ اور زبانہ کے تغیرات سے بنیاز حضرت ابوالفوارس شاہ شجاع الکر مانی " بھی ایک بیں۔ آ ب بادشاہوں کی اولا و عمل سے شحے اورائی زبانہ علی بنظیر سے تھے۔ حضرت ابور اب بخش کی صحبت سے فیض حاصل کیا تھا اور بہت سے مشاکح کا زبانہ پایا تھا۔ حضرت ابوعثان جری کے تذکرہ عمل آپ کا کھوذکر گرا ہے۔ تھوف عمل آپ کے درمائل بڑے مشہور بیں اورا یک کتاب بھی تصنیف کی کرر چکا ہے۔ تھوف عمل آپ کے درمائل بڑے مشہور بیں اورا یک کتاب بھی تصنیف کی ہے۔ حس کانام مراة الحکمار کھا۔ آپ کا کلام بڑا بلند پانیہ ہے دوایات عمل آتا ہے کہ آپ نے فرمایا" لمدھل المفضل فضل 0 مَالَمُ يسروه فاذ اراوه فلا فضل لھم ولاهل

الولاية ولاية مَالَم يروها فازار الوها فلا ولاية لهم "(اللفضيلت كيلي اللوقت تک فضیلت ہے جب تک وہ اسے نہ دیکھیں اور جب اے دیکھ لیں تو پھران کیلئے کوئی فضیلت نہیں اور اہل ولایت کیلئے ولایت ہے جب تک وہ اسے نہ دیکھیں اور جب اسے د کی لیس تو پھران کیلئے کوئی ولایت نہیں )معنی اس کا بدے کہ جس جگہ فضیلت اور ولایت موجود ہواس کی رویت ساقط ہوتی ہےاور جب اس کی روایت حاصل ہو جائے اس کی حقیقت ساقط ہو جاتی ہے کیونکہ نضیلت ایک ایسی صنعت ہے جس میں نضیلت کا دیکھنا درست نہیں اور ولایت الی صفت ہے جس میں ولایت کود کھنا جائز نہیں .....ادر جب کوئی کے کہ میں صاحب فضیات ہوں یا ولی ہوں تو نہ وہ صاحب فضیلت رہتا ہے اور نہ ولى!....ادرآپ كآ ثار ميں ريكھاہے كه آپ جاليس سال تك ندسوئے اور جب سوئے توحق تعالی کوخواب میں دیکھا تو عرض کی نیارخدایا! میں آپ کو حالت بیداری میں تلاش كرنار ما مول كيكن آپ كونيندكي حالت ميں حاص كيا ہے حق تعالى نے ارشاد فر مايا''اے شاہ!ان شب بیدار یوں کی وجہ ہے ہی تونے خواب میں مجھے پایا ہے اگرتم ان را توں میں سو جاتے تو آج اس طرح مجھے حاصل نہ کریائے ..... (واللہ اعلم)

# حضرت عمروبن عثمان المكى رحبة الله عليه

اورانی میں ہےدلوں کے سروراورسینوں کے نور حضرت عمرو بن عثبان المکی بھی اسے آپ اللی میں ہے دلوں کے سروراوں میں سے ہیں۔ علم تصوف کے حقائق میں آپ کی تصانیف مشہور ہیں۔ آپ اپنی ارادت کی نبست حضرت جنید گی طرف کرتے تھے، حضرت ابوسعید خراز گی زیارت اور حضرت نباتی گی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ اصول طریقت میں آپ اپنے وقت کا مام تھے۔ آپ سے روایت ہے فریایا" لایق ع ع لمی گیفیت عبارت میں کیفیت ،عبارت میں

بیان نہیں کی جاسکے وہ اللہ تعالی کا راز نہیں ہوتی کیونکہ بندہ کا تصرف اور تکلیف اسرار ربانی میں بیان کی جاسکے وہ اللہ تعالیٰ کا راز نہیں ہوتی کیونکہ بندہ کا تصرف اور تکلیف اسرار ربانی سے منقطع ہوتا ہے اور کہتے ہیں کہ حضرت عمر و بن عثان ؓ، اصفہان میں تشریف لائے تو ایک نوجوان آ پ کی صحبت سے اس کو منع کرتا تو جوان آ پ کی صحبت سے اس کو منع کرتا تھا۔ جتی کہ وہ نو جوان بیار ہو گیا اور بھی عرصہ بستر علالت پر پڑا رہا۔ شخ ایک دن ایک جماعت کے ہمراہ اٹھے اور اس کی عیادت کیلئے تشریف لے گئے۔ اس نو جوان نے حضرت کی طرف اشارہ کیا کہ آ پ قوال سے چندا شعار پڑھنے کیلئے فرما کیں۔ حضرت نے قوال کو محمد کیا تو اس نے پڑھا۔ شعر

مالى مرخدت فلم يعدني عائد منكم ولميسرض عبد كم فاعود.

( کیا دجہ ہے کہ میں بیار ہوا تو مہاری طرف سے کوئی بھی عیادت کیلئے نہ آیا۔

حالانكه آپ كاكوئى غلام بھى بار موجائے تو ميں اس كى بھى بيار برى كرتا موس)

اس بیار نو جوان نے بیشعر سنا تو اٹھ کر بیٹھ گیا اور اس کی تکلیف اور بیاری کی

شدت كم بوڭى ادركها "ز دنى" (مير ب لئے كھادر پڙهو!) توال نے دوسراشعر پر ها۔

واشد من مرضى على صدود كم

وصدودعند كمعلى شديد

(اورتمہارامیرے پاس آنے سے رکار بنامیرے نزدیک میری بیاری سے بھی سخت اور میرا آپ کے پاس آنے سے رکار بنامیں مجھ پر بردا سخت ہے ) میس کر بیاراٹھ کھڑ اہوااوراس سے بیاری جاتی رہی۔ چنانچ اس کے باپ نے بخوشی اے مفرت عمرو بن عثان کی صحبت میں دے و یا ادر اپنے دل میں موجو وا ندیشے سے تو بدی .....اور وہ وونوں آپ کی صحبت کی برکت سے طریقت کے بزرگوں میں سے ہوئے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

#### حضرت سهل تسترى رحمته الله عليه

دلوں کے ما لک اور برائیوں کومٹانے والے حضرت ابو محمر مہل بن عبداللہ تسترگ ؓ بھی تبع تابعین میں اپنے وقت میں پیر تھے ادرتمام لوگ آپ کے عقید تمند اور مداح تھے آ پ نے بہت ی ریاضتیں کیں اور آ پ کے معاملات بہت اچھے تھے اخلاص اور افعال كيوب مين آپ كاكلام بزالطيف ب-علاظ امركاكهنا بكر" هو جمع بين الشريعة والمحقيقة "(آپ نے شریعت اور حقیقت کوباہم جمع کر دیا ہے) کیکن ان کاریقول خطایر منی ہے کیونکہ کسی نے بھی شریعت وحقیقت میں فرق نہیں کیا کیونکہ شریعت بغیر حقیقت کے کچھ نہیں اور حقیقت بغیر شریعت کے کچھ نہیں! اور اس وجہ سے کہ اس پیر کی باتوں کا اور اک بڑا آ سان ہے اور طبیعتیں اس کو بہتر طور پر پالیتی ہیں اس لئے لوگ اس طرح کی با تیں كرتے ہيں ورنه حق تعالیٰ نے جب شريعت و فيقت كوآپس ميں جمع كرويا ہے تو پھريہ بات محال ہے کہاولیاءاللہ اس میں فرق کریں۔لامحالہ آگر دونوں میں کوئی فرق موجو وہوتو ایک کو قبول اور دوسری کورد کرنا پڑے گا جبکہ شریعت کار دالحاواور تقیقت کارد کفراور شرک ہے اور صوفیاء جوفرق کرتے ہیں وہ معنی کا فرق نہیں بلکہ شریعت کے وربعہ حقیقت کو ٹابت کرنا بــــ چنانچـوه كتة بي كـ " لا الــه الا الــلـه حقيقة و محمد رسول الله شريعة " (الله كے سواكوئي معبود نہيں بيرتو حقيقت ہے اور محمد الله ہے جملہ شريعت ہے) اگر كوئي شخص ایمان کی صحت کی حالت میں ان میں سے ایک کو دوسرے سے جدا کرنا چاہئے تو ہر گر نہیں کر سکنا اوراس کی بیخواہش باطل ہو گی \_غرضیکہ شریعت اصل ہے ۔حقیقت کیلئے اور حقیقت، شریعت کیلئے اصل الاصول بے جیسا کہ توحید کی معرفت حقیقت ہے جوشریعت کیلئے اصل الاصول کی حیثیت رکھتی ہے اور تمام احکام ونواھی کا اتباع شریعت ہے۔ پس اہل ظاہر کی طبیعت جس چیز میں نہ لگے وہ اس سے منکر ہو جاتے ہیں۔ حالانکہ راہ حق کے اصولوں میں

سے کسی ایک اصل کا انکار بھی بڑا خطر تاک امر ہے اور ایمان کی خمت پر حق تعالی کاشکر گزار

ہی ہوتا جا ہے ۔۔۔۔۔۔اور آپ سے روایت ہے کہ فر بایا '' ما طلعتِ المشمس و لا غوبت
عملی اهل وجه الارض الاوهم جهال بالله الامن یو ٹر الله علی نفسه و روحه
و دنیا و آخرت ، '(سورج نظوع ہوا اور نہ ہی غروب ہواز بین پر رہنے والوں پر گرایی
مالت میں کہ وہ اللہ تعالی کے بار سے مین جابل تھے۔سوائے اس شخص کے جس نے اپ جسم
وروح اور اپنی و نیاو آخرت پر حق تعالی کو ترجے دی ہو ) یعنی جو شخص و نیامیں اپنے جھے کی تلاش
میں کوشاں رہتا ہے اس کا یفعل اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حق تعالی کے متعلق بالکل جابل
ہیں کوشاں رہتا ہے اس کا یفعل اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حق تعالی کے متعلق بالکل جابل
ہیں کوشاں رہتا ہے اس کا یفعل اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حق تعالی کے متعلق بالکل جابل
ہیں کوشاں رہتا ہے اس کے کہ قامی اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حق تعالی کے میر دکر دیا جاور دنیا کی
معاملات میں مذیر کو جاری رکھنا تقدیم اللہ سے جہالت کی وجہ سے ہوتا ہے ۔۔۔۔۔ (واللہ اعلم)

حضرت محمر بن فضل النجي رحمته الله عليه

اور انہی میں سے برگزیدہ اہل حرمین شریقی اور جملہ مشاک کی آئھوں کی خشنگ حصرت ابوعبداللہ جمد بن فضل المخی بھی ہیں، آب بوے مشاک میں سے تھے۔ عراق وخراسان کے رہنے والوں کے پہندیدہ اور حضرت احمد بن خضر ویہ کے مرید تھے۔ حضرت ابوعثان جری آپ سے بڑی محبت کرتے تھے۔ سند بہب کے ساتھ آپ کے والہانہ عشق کی وجہ سے متعصب لوگوں نے آپ کو بلخ سے باہر نکال دیا تھا۔ چنا نچر آپ سمر قند تشریف لے گئے اور تمام زندگی وہیں گزار دی۔ مروی ہے کہ آپ نے فر مایا '' اعرف المناس باللہ الشدھ مسجاھدہ فی او امرہ و اتبعہم بسندہ '' (لوگوں میں سب سے زیادہ عارف باللہ وہ ہواں کے احکام بجالانے اور اس کے نبی عقومی کی سنت کی پیروی میں سب باللہ وہ ہے دیادہ عنا قریب ہوتا ہے اتخابی باللہ وہ محنت کرنے والا ہو ) ظاہر ہے کہ جو تھی تعالی کے جتنا قریب ہوتا ہے اتخابی سے زیادہ محنت کرنے والا ہو ) ظاہر ہے کہ جو تھی تعالی کے جتنا قریب ہوتا ہے اتخابی

حضرت محمد بن على التريند مذى رضيما بشيليه

انہی میں سے شخ بزرگ اور صفات بشریت سے فانی حفرت ابوعبد اللہ محمد بن علی التر مذی بھی ایک ہیں۔ آپ جملہ علوم میں کامل اور پیشوا کی حیثیت رکھتے ہیں اور مشاکئ محققین میں سے طریقت کے معاملات میں آپ کی بہت ی تصنیفات ہیں ' حسم الولایة کتساب المحج نبوا در الاصول ''اوران کے ملاوہ بھی بہت ی کتابوں میں آپ ک کتابات المام ہیں۔ میر نزدیک آپ بڑے باعظمت بزرگ ہیں اور میرا ول پوری کرامات ظاہر ہیں۔ میر نزدیک آپ بڑے باعظمت بزرگ ہیں اور میرا ول پوری طرح آپ کی مجبت کا شکار ہو چکا ہے۔ میر نے شخ شن نے فرمایا کہ محمد تر مذی ایک ایسا در پیشم طرح آپ کی مثال نہیں ملتی سے جس کی مثال نہیں ملتی سے مظاہر میں آپ کی بہت می کتب ہیں اوراحادیث میں آپ کی اسانید بڑی عالی اور معتبر ہیں ، آپ نے قر آن کریم کی ایک تفیر کلمنی شروع کی تھی لیکن کی اسانید بڑی عالی اور معتبر ہیں ، آپ نے قر آن کریم کی ایک تفیر کلمنی شروع کی تھی لیکن

عمرنے اس کو کمل کرنے تک وفانہ کی تاہم جس قدر لکھی گئی وہ بھی اہل علم کے درمیان استفادہ کے قابل مجمی جاتی ہے،آپ نے فقہ کاعلم حضرت امام ابوصنیفہ کے شاگردوں میں ے ایک خاص شاگر دے حاصل کیا تھا ۔۔۔ آپ کوتر نہ میں تحد کھیم کے نام سے بیکارا جاتا تھا اور ملک کے صوفیاء کرام آپ کی اقتداء کرتے تھے۔ آپ کے مناقب وفضائل بے شار ہیں منجملدان میں سے میکھی ہے کہ آپ نے حضرت خضرعلیہ السلام کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا اور آپ کے مرید حضرت ابو بکر وراق آپ سے روایت کرتے ہیں کہ ہریک شنبہ کو حضرت خصر علیہ السلام آپ کے پاس تشریف لایا کرتے تھے اور بید دونوں ایک دوسرے ہے باطنی وخفی حقائق اور واقعات کے بارے میں گفتگو کیا کرتے تھے .... نیز آپ نے فر مایا كر " من جهل بالوصاف العبوديه يكون اجهل باوصاف الربوبية ومن لم يعرف طريق معرفة النفس لنم يعرف طريق معرفة الرب بان الظاهر متعلق بالباطن والتعلق بالظاهر بلاباطن محال ودعوى الباطن بلا ظاهر محال فمعرفة اوصاف الربوبية في تصحيح اركان العبودية ولا يصح ذالك الا بالادب '' (جو خص اوصاف عبودیت یعن علم شریعت ہے جاہل ہووہ اوصاف ربو بیت کے بارے میں زیادہ جاہل ہوتا ہے اور جو محص معرفت نفس کا طریق نہیں جانتا وہ حق تعالیٰ کی معرفت کے طریق ہے بھی ناواقف ہے کیونکہ ظاہر کا باطن کے ساتھ تعلق ہوتا ہے اور باطن کے بغیر ظاہر کے ساتھ تعلق محال ہے اور ظاہر کے بغیر باطن کا دعویٰ محال ہے، پس اوصاف ر بو ہیت کی معرفت عبودیت کے ارکان وا حکام کوٹیح طور پر بجالا نے میں ہےاوریہ چیز ادب ے بغیر صحیح نہیں ہو عتی .....اور یہ کلمہ ایک بنیا دی اور بڑا ہی مفید طلب ہے جس کا تفصیلی بیان انشاءاللهايينے مقام پر ہوگا۔

## حضرت محمد بن عمرالوراق رمته الشعليه

حضرت ابوبكر محد بن عمر الوراق" بھي انہي تبع تابعين ميں سے ايك تھے جوامت کے زاہدوں کے شرف اور اہل فقر وصفا کے یا کباز کی حیثیت کے حامل تھے، کبار مشائخ اور بلندیا یہ زاہدوں میں آپ کا شار ہوتا ہے آپ کو حضرت احمد بن حضرویہ کی زیارت اور حضرت محمد بن علی ترندیؓ کی صحبت کا شرف حاصل ہوا تھا۔ آ داب اور معاملات میں کے بیان میں آپ کی تھنیفات بہت ہی ہیں اور مشائخ آپ کومودب الاولیاء کہا کرتے تھے ....آپ حکایت کرتے ہیں کہ حضرت مجھ بن علی تر ند کی نے ایک مرتبہ مجھے ایک کتاب کے چندا جزاء دیئےاور فر مایا کہ انہیں دریائے چیوں میں ڈال دو۔میرے دل نے مجھےاس کی اجازت نہ دی چنانچیمیں نے ان کو گھر میں رکھ دیا اور دالیں آ کر حضرت سے کہد دیا کہ میں ڈال آیا موں حضرت نے سوال کیا کہ چرتم نے کیاد کھا؟ یک نے عرض کی پھی تھی نہیں دیکھا آپ نے فرمایا تو پھرتم نے وہ اجزاء دریا میں نہیں ڈالے جاد <del>اور انہی</del>ں دریا میں ڈال کرآ ؤ میں واليس آيا اورميرا دل وسوسوں ميں مبتلا تھا پھر بھی جب ميں نے آئيس دريا ميں بچينک ديا تو دریا کا یانی دوحصوں میں بٹ گیااوراس میں ہے ایک صندوق نمودار ہوا جس کا ڈھکنا کھلاتھا جْب وہ اجزاءصندوق میں جایڑے تو اس کا منہ بند ہو گیا اور پھریانی بھی آپس میں مل عمیا.... میں نے واپس آ کر بیرساری کیفیت بیان کی تو حضرت نے فریایا کہ ہاں اہتم نے واقعی د واجزاء دریامیں ڈال دیئے ہیں۔ میں نے عرض کی''اے شنخ اس معاملہ کے بعد مجھے ضرور بتلائے آپ نے فرمایا کہ میں نے یہ کتاب اصول طریقت اوراس کے اسرار ورموز کی تشريح مين تصنيف كي تقى مراوكول كيلية اس كالمجمعة د شوار تھا۔ چنانچد أيد كتاب مجھ سے مير ب بھائی حضرت خضرعلیہ السلام نے ماتک لی اور اللہ تعالیٰ نے اس دریا کو حکم دیا کہ وہ کتاب ان تک پہنچا دے ۔۔۔۔۔ اور حفزت ابو بکر وارق ہے یہ حکائت بھی مروی ہے کہ آ یہ نے فر مایا

" الناس ثلاثة العلماء والا مرا والفقرا فازا فسد العلماء فسد الطاعة والشيريعة واذفسيدالا مرا فسد المعاش واذا فسيد الفقرا فسيد الاخلاق'' (لوگ تین طرح کے ہوتے ہیں(۱)علاء (۲)امراء (۳) فقراءیس جبعلا ہر باد ہوجاتے ہیں تو لوگوں پرشریعت اور اس کی اطاعت میں بگاڑ پیدا ہوجاتا ہے، جب امرا بگڑتے ہیں تو لوگوں کی معیشت تباہ ہو جاتی ہےاور جب فقراء میں خرابیاں پیدا ہو جاتی ہیں تو اخلاق ہرباد ہو جاتے ہیں ) پس امراءاور بادشاہوں کی تباہی توظلم وستم سے ہوتی ہےاور علا کی تباہی طمع اورلا کچ سے اور فقراء کی بربادی جاہ طلی سے ہوتی ہے۔ جب تک بادشاہ علما سے روگردان نہیں ہوتے تباہ نہیں ہوتے اور جب تک علاء بادشا ہوں کی صحبت سے کنارہ کش رہتے ہیں تباہی سے محفوظ رہتے ہیں **اور** جب تک فقراء دینوی جاہ طلمی کے دلداد ہنہیں ہوتے تباہ نہیں ہوتے۔ کیونکہ بادشاہوں کاظلم وہ جہالت کی وجہ ہے ہوتا ہے علاء کی طمع ان کی بدویانتی کی وجہ سے اور فقراء کی ریا کاری اللہ تعالی رہم وسہ نہ کرنے کی وجہ سے ہوتی ہے۔ پس بے علم با دشاہ بے بر ہیز عالم اور بے تو کل فقیر سلطان کا بھنٹین ہوتا ہے اور بوری مخلوق کا بگاڑ انہیں تین طبقوں کے بگاڑ کے ساتھ وابستہ ہے۔(واللہ اعلم بالصواب)

### حضرت ابوسعيداحمر بن عيسلى انخر ازرمته الثعليه

توکل درضاء کاسفینہ ارراہ فنا کے سالک حضرت ابوسعید احمد بن عیسیٰ الخراز بھی حضرات تی تابعین میں سے ایک ہیں۔ آپ اراد تمندوں کے احوال کے بیان کرنے والے اور طالبان حق کے اوقات کی دلیل تھے۔ فناد بقا کے طریقہ کی وضاحت کرنے دالے آپ پہلی شخصیت ہیں۔ آپ ہی نے اس کے اصول وضوابط مرتب فر مائے۔ آپ کے مناقب مشہور، ریاضت بوی خوب، نکات بصیرت افروز، تصانیف گرانقدر اور کلام ورموز بلند یا ہے بحضرت دوالنون مصری شعطی کی بلند یا ہے۔ حضرت دوالنون مصری شعطی کی

صحبت کا شرف حاصل تھا سمروی ہے کہ پنجبر علیقہ کے ارشاد مبارک" جبلت القلوب علی حب من احسن المیھا "(دل فطر تااس سے عبت کرتے ہیں جوان کے ساتھا چھا برتاؤ کرے) کے متعلق آپ نے فرمایا " واعجبا لمن لم یو محسنا غیر الله کیف لایمیل بکلیته الی الله "(ال شخص پر برا اتعجب ہے جس نے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کس کواپنا محسن نہیں پایا پھر بھی اللہ تعالیٰ کی طرف پوری طرح متوجہ نہیں ہوتا) اس لئے کہ در تقیقت احسان وہی ہوتا ہے جو مالک الملک کی طرف سے ہوکیونکہ بغیر کسی بدلہ کے احتیاج کسی کے ساتھ نیکی کرنے کا نام احسان ہے اور جو کوئی خود کسی دوسرے سے کسی احسان کا محتاج ہووہ اس کے ساتھ نیکی کرنے کا نام احسان کیے کرسکتا ہے پس تمام جہان کی ملکیت خداوندعز وجل کیلئے اوروہ الی ذات ہے جوغیر ہے جو نیاز ہے لہذا جب حق تعالیٰ کے دوستوں نے اس معنی کو جان لیا تو انہوں نے احسان اور انعام بین جن و معم تعقی کا مشاہدہ کرلیا اور ان کے دل اس کی دوتی اورعشق میں پوری طرح اسیر ہو گئے اور غیر اللہ سے انہوں نے منہ موڑلیا۔

حضرت على بن محمد الاصفهاني ومتدالله عليه

محققین کے بادشاہ اور مریدین کی دلیل حضرت ابوالحی کی بن محمد الاصفہانی کمی حضرات تبع تا بعین میں سے ایک تھے۔ بعض نے آپ کا اسم گرامی حضرت علی بن سہیل بیان کیا ہے، آپ کبارمشاکخ میں سے تھے۔ حضرت جنید ؓ کے ساتھ آپ کی بڑی لطیف خطو کتابت رہتی ...... آپ اس پاید کے بزرگ تھے کہ حضرت عمرو بن عثمان کلی نے آپ کی کتابت رہتی ...... آپ اس پاید کے بزرگ تھے کہ حضرت ابور ابؓ کے مصاحب اور حضرت جنید ؓ نیارت کیلئے اصفہان کا سفر کیا تھا ..... آپ حضرت ابور ابؓ کے مصاحب اور حضرت جنید ؓ کے دفتر سے متن کے دفتی تھے، آپ قابل تعریف طریقہ کے ساتھ خصوص رضاور یاضت میں آ راستہ آ فات وفتن سے محفوظ معاملات تصوف اور تھا گت کے بیان میں اچھی زبان اور رموز واشارات کے اکشاف میں بڑے لطیف بیان کے مالک ہیں ..... مروی ہے کہ آپ نے فرمایا

الحضور افضل من اليقين لان الحضور وطنات واليقين خطوات "(حق تعالیٰ کی بارگاہ میں ہرونت کی حاضری اس کی ذات کے یقین سے افضل ہے کیونکہ بارگاہ خداوندی میں حاضرر ہنااس کواپناوطن بنا لینے کی طرح ہے جب کہ یقین تو صرف دل میں بيدًا ہونے والےخطرات وخیالات کا نام ہے) چنانچہ وطن بنالینے میں غفلت کا گذرنہیں ہوتا اور صرف یقین کی کیفیت صرف دل میں گزرنے والی ایک چیز ہے جو بھی آ جاتی ہے تجھی نہیں آتی۔ پس حاضران بارگاہ قدس کے اندر قیام پذیر ہوتے ہیں اور صرف یقین ر کھنے والے اس بارگاہ کے دروازے پر کھڑے ہوتے ہیں .... میں غیبت اور حضور کے بيان مين انشاء الله أيك بإب لار ماهول .... اور نيز آب نے فرمايا كه من وقت آدم الى قيام الساعة النباس يقون القلب القلب وانا احب ان ارى رجلا يصف القلب ويقول اليش القلب الوكيف القلب فلا ارى "(حضرت آ دم علي السلام ے آج تک لوگ میرادل میرادل کہتے چکے آتے ہیں جب کدمیں جا ہتا ہوں کہا ہے ایک آ دمی کود کیولوں جودل کی صفات بیان کر ہے اور جائے کہ دل کیا چیز ہے یا اس کی کیفیت کیا ہے کین مجھے آج تک ایبا آ دمی نہیں ال سکا) اور عوام تواس گوشت کے نکزے کودل کہتے ہیں جب کہ وہ تو دیوانوں ،مفلوک الحال اور بچوں کوجھی حاصل ہوتا ہے لیکن دواس گوشت کے کلڑے کے باوجود بغیر دل کے ہی ہوتے ہیں۔ پس دل کیا چیز ہے؟ کہ جس کے بارے من الفاظ کے علاوہ میں کچھنیں سنتا لیعنی اگر میں عقل کودل کہوں تو پیغلط ہے کیونکہ وہ تو دل نہیں اورا گرروح کودل کہوں تو یہ بھی صحیح نہیں کیونکہ دہ بھی دل نہیں اورا گراس علم کودل کہوں تو یہ بھی نہیں ہوسکتا ہے کیونکہ حق تعالی کے تمام مشاہدات کا تعلق دل سے ہے اور اس کیفیت کے بمجھنے کاالفاظ دعبارت کے سواکوئی ذریعیہ ہیں۔

حضرت محمربن اساعيل خير النساح رمته الدعليه

ادرانبی میں سے اہل تتلیم کے مرشد اور محبت خداوندی کے طریق میں صاحب استقامت حضرت ابوالحن محمد بن اساعيل خير النسائج بھي جي ۔ آپ بزرگ مشائخ ميں ہے ہیں اور معاملات ونصائح بیانی اور مہذب عبارات میں اپینے دور میں اچھی شہرت کے حامل تھے۔آپ کوطویل زندگی نصیب ہوئی تھی ،حضرت شبکی اور حضرت ابراہیمؒ خواص دونوں نے آ پ کی مجلس میں ہی تو یہ کی تھی۔ چتانچہ آ پ نے حضرت جنیڈ کی حرمت کا لحاظ رکھتے ہوئے حضرت شبکی کواس کی خدمت میں بھیج دیا تھا۔ آپ حضرت سری مقطی کے مریداور حضرت جنیدٌ وحفرت ابوانحن نوریٌ کے معمر تھے، حضرت جنیدٌ کے نز دیک آپ قابل احرّ ام تھے اور حفرت ابوحزاه مجمى آپ كابر ااحر الم كرتے تھے۔ روایت ہے كمآپ كونير النساج كہنے کاسب یہ ہے کہ آ ب ایک مرتبائے پیدائی وطن سے جب سامر وتشریف لے گئو توج کے ارادہ سے آپ کا گزرکوفہ سے ہوا۔ ایک ریشم باف نے کوفہ کے دروازے پر آپ کو پکڑ لیا کہتم تو میرے غلام ہوا در تمہارا تا م خیر ہے آپ نے اس کو حق تعالیٰ کی طرف سے خیال کیا اوراس آ دمی کی مخالفت نہ کی اور کئی سال تک اس کا کام کرتے رہے، وہ چھس آ پ کو جب بھی خیر کہد کر یکارتا تو آ پ اس کی آ واز پر لبیک کہتے یہاں تک کہوہ اپنی اس حرکت پر پشیمان ہواور کہا کہآ پ تشریف نے جائے کیونکہ میں نےغلطی کی تھی ،آپ میرے غلام نہیں''آ ب سیلے گئے اور مکه مکرمہ پہنچ گئے ادر اتنا مقام حاصل کیا کہ حضرت جنیدٌ فرمایا كرتے تھے كە اخرخرنا " (خرىم سے بہتر ہے ) آپ اى بات كو پىندكرتے تھے كدلوگ آپ کوخیر کے نام سے یکاریں اور فرمایا کرتے تھے کہ جب ایک مسلمان نے میرانام خمرر کھ دیا ہے تواس کو تبدیل کرنامناسب نہیں .... کہتے ہیں کہ جب آپ کی وفات کا وفت قریب آیا تو شام کی نماز کا وقت ہور ہاتھا، مزع کی بیہوشی سے ذراا فاقہ ہوا تو آئکھیں کھول کر ملک

الموت كى طرف د يكاور فرمايا" قف عافاك الله فانما انت عبد مامرو وانا عبد مامور وما امرت به لا يفوتك وما امرت به فهوشي يفوتني فدعني امضي فيسمنا اموت به ثم امض بما اموت به ''(الله تجمِّ معاف كرد عدد راتصر جا! تو بھى الله تعالی کا ایک بندہ ہے جوایک کام پر مامور ہے اور میں بھی الله تعالی کا بندہ ہوں جوایک کام پر مامور ہوں۔ تاہم جس کام کائتہ ہیں تھم دیا گیا ہے وہتم سے فوت نہیں ہور ہی البتہ مجھے جس كام كاحكم ديا كيا ہےوہ مجھ سےفوت مور ہاہے پھرآ ب نے بانی منگوا كروضوكيا اورشام کی نماز اداکی اور پھر جان دے دی۔لوگوں نے اسی رات آپ کوخواب میں دیکھا اور پوچھا كرت تعالى في آكي كي ساته كياسلوك كيا؟ آب في جواب ديا" الاتسلنسي عن هذا ولىكىن استوحت من دينا كم ''(مجھے اس معاملے ميں كچھنہ يوچھوالبة تمہاري دنيا ے چھٹکارا یا کر مجھے آ رام ل گیاہے) آ ب سے روایت ہے کداین مجلس میں آ ب نے فرماياً "نسرح الله صدور المتقيل بيور اليقين و كشف بصاير الموقنين بنور الايسمان " (الله تعالى في مقى لوگول كيسينون ويقين كينور كيساته كھول ديا ہے اور اہل یقین کے دلوں کی آتھوں کوایمان کے نور سے بیٹائی عطافر مائی) کیونکہ متھی انسان کو یقین کے سوا جارہ نہیں کہ اس کا دل یقین کے نور سے روشنی یا تاہے اور اہل یقین کو ایمان کے حقائق کے سوا چارہ نہیں کیونکہ ان کی عقل کی آئی صیب نور ایمان سے ہی روشن ہوتی ہیں ۔ پس جہاں ایمان ہوتا ہے وہاں یقین بھی ہوتا ہے اور جہاں یقین ہوتا ہے وہاں تقو کی بھی ہوتا ہے کیونکہ بیا کی دوسر ہے کا ذریعہ اورا کی دوسر ہے کے تالع ہوتے ہیں۔(واللہ اعلم)

# حضرت ابوحمز وخراساني رمته اللهبليه

انبی تع تابعین میں سے زمانے کوئل کی طرف دعوت دینے دالے ادراپ عہد کے میں حضرت ابو ممز و خراسا فی بھی ایک ہیں، خراسان کے قدیم مشائخ میں سے تصادر

حضرت ابوتر ابؓ کی صحبت سے مشرف ہوئے اور حضرت خرازؓ کی زیارت نصیب ہوئی تھی۔ خدا تعالیٰ پر مجروے میں کامل ورجہ کے مالک تھے آپ کے بارے میں مشہور ہے کہ ایک مرتبہ کہیں جارے تھے کہ کنویں میں گریڑے اور تین روز تک ای میں پڑے رہے، سیاحوں کا ایک گروہ وہاں پہنچا تو آپ کے دل میں خیال پیدا ہوا کہان کوآ واز دوں کہوہ مجھے یہاں ہے باہر زکال لیں مگر ساتھ ہی یہ خیال آ گیا کہ غیراللہ ہے مدد مانگنا مناسب نہیں اوریہ تو اللہ تعالیٰ کی شکایت ہوجائے گی کہ میں ان ہے کہوں کہ میرے اللہ نے مجھے کنویں میں ڈال دیا ہےتم سبل کر مجھے باہر نکال لواچنا نچہ میں چیب ہور ہا، جب و ولوگ قریب آئے اور دیکھا کہ راستے میں کنویں کا منہ کھلا ہے تو انہوں نے ثواب کی نبیت سے اس کا منہ بند کر دینے کا مشورہ کیا تا کہ کوئی مسافراس میں گرنہ جائے ان کی اس طرح کی باتیں س کر مجھے پریشانی ہوئی اور میں اپنی زندگی ہے ٹامید ہوگیا دہ لوگ جب کنویں کامنہ ڈھانپ کرواپس طلے گئے تو میں موت کیلئے تیار ہو گیا اور خدا کے حضور ہوئی عاجزی سے دُعا کی اور سب مخلوق سے مایوس ہو گیا .... جب رات خوب پھیل گئ تو کئو یں کے او پر سے مجھے سر سراہٹ ی محسوس ہوئی میں نےغورے دیکھا تو نظر آیا کہ کنویں کا منہ کی کے کھول دیا ہےاورایک بڑے ۔ ا ژ دھا کی طرح کے ایک جانور نے اپنی دم نیجے ایکا دی ہے میں سے حوجا کہ غالبًا اللہ تعالیٰ نے میری نجات کیلئے اسے بھیجاہے چنانچہ میں نے اس کی دم کوزور سے پکڑلیا اور اس نے مجھےاو پر تھینچ لیا اتنے میں کسی ھا تف نے آ واز دی کہا ہے ابا حزہ تیری نجات بڑی خوب ے کہ ہم نے ایک ہلاک کرنے والے جانور کے ذریعہ تحقیے موت کے منہ سے نجات دی! آب سے لوگوں نے دریافت کیا کہ "غریب کون ہے؟" تو آپ نے فرمایا " المستوحشر من الانف "(جو تحص الفت سے دحشت زوہ ہوا) لینی وہ آ دمی جس کو دنیا و مافیہا بلکہ این ذات کی محبت ہے بھی وحشت ہو۔ کیونکہ دنیا اور عقبی میں درویش کا وطن نہیں ہوتا اور دطن کے علاوہ کسی بھی چیز ہے الفت ، وحشت ہی ہوتی ہے جب تمام جہان ہے اس 

### حضرت ابوالعباس احمد بن مسر درق رمته الشعليه

ان تبع تا بعین میں سے فرمان خداوندی کے مطابق مریدوں کو دعوت حق دینے والے حضرت ابوالعباس احمد بن مسروق بھی ایک ہیں۔خراسان کے بزرگوں اور بڑے صوفیا میں آ پ کا شار ہوتا ہے اولیاء کرام اس بات پر شفق ہیں کہ آپ زمین کے اوتار میں ے تھے قطب المدار علیہ کے ساتھ آپ کو حجت حاصل رہی ..... لوگوں نے ایک دفعہ آپ ہے دریافت کیا کہاس دور کے قطب کون ہیں؟ آپ نے وضاحت کے ساتھ اظہار تو نہ کیا لیکن اشار ہ کہا کہ حفزت جنید اس وقت کے قطب ہیں۔ آپ کو چالیس کے لگ بھگ بلند مرتبه اولیاء کرام کی خدمت اوران ہے استفادے کا شرف حاصل ہوا تھا اور ظاہری و باطنی علوم میں آپ شامسوار تھے....روایت ہے کہ آپ نے فرمایا''من کان مسرورہ بغیر الحق فسروره بورث الهموم ومن لم يكن انسه في حدمة ربه فانسه بورث الوحشة ''(جس تخص كوايخ رب كي خدمت سے لگاؤند ہوتو اس كى محبت،وحشت كاپيش خیمہ ہوتی ہے ) یعنی اللہ کے سواجو کچھ ہے فانی ہے لہذا جو تخص فنا ہونے والی چیز سے خوش ہوتا ہے توجب وہ چیز فنا ہو جاتی ہے تو میمکین ہو جاتا ہے اور حق کی خدمت کے علاوہ سب کچھ بیکار ہےلبذاجب بندہ پر مخلوق کاحقیر و بیکار ہونا ظاہر ہو جاتا ہے تو اس کے ساتھ ہر طرح کی محبت تمام تر وحشت ہو جاتی ہے۔ پس تمام جہان کے غم ادر حشت غیراللہ کے د تکھنے میں ہیں.....(واللہ اعلم)

حضرت ابوعبداللدبن احمراساعيل المغرني رمته الشعليه تبع تابعین میں سے ایک متوکلین کے استاد اور محققین کے شیخ حضرت ابوعبداللہ احمد بن اساعیل المغر فی بھی ہیں، آب اینے وقت کے بزرگوں اور مشائخ میں شار ہوتے میں اوراینے دور کے اساتذہ میں مقبول اور مریدوں کے ساتھ شفقت کا برتا و کرنے والے بزرگ تھے۔حضرت ابراہیم خواص اورحضرت ابراہیم رشیبا کی دونوں آ پ کے مرید تھے آپ کا کلام بلند پاچاور ولائل بڑے واضح ہیں اور آپ دنیا سے قطع تعلقی پر بڑے استقامت سے قائم رے آپ سے روایت بے کفر مایا "مار ایت انصف من الدنیا ان حد متھ احد متک و ان ترکتھا ترکتک ''(میں نے دنیا سے زیادہ انصاف کرنے والاکسی کونہیں دیکھا کہ اگر تو اس کی خدمت کرے گا تو وہ بھی تیری خدمت کرے گا لیکن اگر تو اس کو چھوڑ دیتو وہ بھی تجھے چھوڑ و ہے گی ) یعنی جب تک تمہیں اس کی جتجو ہے وه بھی تمہاری طالب ہے لیکن جب تم اس کونظرانداز کر محتی تعالیٰ کی طلب کی طرف متوجہ ہو جاؤ گے وہ بھی تم سے بھاگ جائے گی اور اس کے خیالات تہاں ہے دل سے نکل جاتے <sup>ہ</sup> ہیں۔پس جو خص صدق دل کے ساتھ دنیا ہے اعراض کرے وہ اس کے شر ہے محفوظ اوراس كىمصيبت سے نجات يا جاتا ہے۔

235

حضرت ابوعلی بن الحسن بن علی الجوز جانی رحت الله علیه نماند علیه نماند کی بیراورای وور کے مرد یک حفرت ابوعلی بن الحسن بن علی الجوز جانی می حفرات تبع تا بعین میں سے ایک تھے۔ آپ اپنے زمانہ کے بے مثل بزرگ تھے معاملات طریقت اورنفس کی خرابیوں پر لکھی جانے والی آپ کی تصانیف بہت ی ہیں ، حفرت محمد بن علی ترفی کے جمعصر تھے اور حفرت ابراہیم سمر قندی میں بررگ آپ کے ہی

مريد تھ .....روايت بكرايك مرتبا آپ فرمايا" الخلق كلهم في ميادين الفضلة يركفون وعلى الظنون يعتمدون وعندهم انهم في الحقيقة بقلبون و عن الكاشفة ينطقون ''(سبلوگ غفلت ك ميدانوں ميں گھوڑے دوڑا ديتے ہيں اورشکوک وادھام پراعتاد کئے ہوئے ہیں لیکن سمجھتے ہیں کہ درحقیقت ہم ہے ہی دنیا ایک حالت ہے دوسری حالت کی طرف آ جارہی ہے اور ہماری ہی گفتگواسرار کو کھو لنے والی ہے ) اس مرشد نے اس طرح غرورطبیعت اورنفس کی سرکشی کی طرف اشارہ کیا ہے جیسا کہ ایک جاہل آ دمی اپنی جہائے کا ہی معتقد ہوتا ہےاسی طرخ جاہل صوفی اور بھی زیادہ اپنی جہالت کا عقید تمند ہوتا ہے۔ چنانچ صوفیا میں سے وہ صوفی زیادہ صاحب عزت واحر ام ہوتا ہے جو صاحب علم بھی ہواور جاہل صوفی جب ہے زیادہ ذلیل ہوتا ہے کیونکہ صاحب علم صوفیوں کو حقیقت کا مرتبه حاصل ہوتا ہے اورغروران کے نزد یک بھی نہیں آتالیکن جاہل صوفی محض غرور میں مبتلا ہوتے ہیں انہیں حقیقت حاصل ہیں ہوتی۔ وہ غفلت کے میدان میں چرتے پھرتے ہیں اور سیجھتے ہیں کہ بیدولایت کامیدان ہے اپنے وہم و گمان پراعتا دکرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ یمی یقین ہے،رسم ورواج کے یابند ہوتے ہیں اور بجھتے ہیں کہ یہ ہی حقیقت ہے اپنی نفسانی خواہش کے مطابق ہو لتے ہیں ادر سجھتے ہیں کہ یہی مکاشفہ ہے کیونکہ غرور انسان کے سر سے اس وقت ہی نکل سکتا ہے جب اسے جلال یا جمال حق کا مشاہرہ حاصل ہو۔اس کئے کہ جب اس کا جمال ظاہر ہوتا ہے تو سب لوگ اسے بی دیکھتے ہیں تو ان کاغرور فنا ہوتا ہےادرحق تعالیٰ کا جلال ظاہر ہونے کی صورت میں وہ اپنے آپ کونہیں دیکھتااوراس کاغرورسر ہی نہیں اٹھا تا۔

حضرت ابومحد احد بن الحسين الحرمري رمته الله عليه على معرف الله عليه على معرف الدينة الدينة المحدام

بن الحسين الحريريٌ بھي حضرات تع تابعين ميں ايك تھے۔ آپ حضرت جنيد ك راز داروں میں ہے تھے اور حضرت مہیل بن عبداللّٰہ کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ ظاہری اور باطنی تمام علوم سے باخبر علم فقد میں اینے دور کے امام۔اصول فقد کے کامل ماہرا ورطریق تصوف میں اس بلندمقام پر فائز تھے کہ حضرت جنیدٌ جیسے بلندیا بیربزرگ نے آپ سے کہاتھا که''میرےمریدوں کوادب سکھائے اورانہیں ریاضت کی تاکید سیجئے آپ حضرت جنیلاً کے دلیعبد مقرر ہوئے کہان کے بعدان کی مند پرتشریف فرما ہوئے ..... آپ کے بارے ير وايت بي كفرمايا" دوام الايسمان وقوام الاديان وصلاح الابدان في ثلاثة خصال الاكتفارالاتقا والاحتماء فمن اكتفلي بالله صلحت سريرته ومن اتقبى مانهي المله عنه استقامت سيرته ومن احتماء مالم لوافقه ارتاضت طبيعته فشمره الاكتفاء صفوالمعرفة وعاقبة الاتقاء حسن الخليقة وغاية الاحتسماء اعتبدال البطيقة "(ايلان كي بينتكى ، وين كي پختكى اور بدن كي اصلاح تين خصلتوں(۱)اکتفاکرنے (۲) پر ہیز کرنے اور (۲) غذا کی تکہداشت پر مخصر ہے پس جس کسی نے حق تعالیٰ کی ذات کواینے لئے کافی سمجھ لیااس کاباطن درست ہو گیااور جس کسی نے الله کے منع کردہ امور سے پر ہیز کیا اس کی سیرت نیک ہوگئی اور جس کسی نے خوراک کی حفاظت ( یعنی حلال وحرام اورمناسب و نامناسب میں تمیز کی ) اورائیے نفس کوریاضت کا خوگر بنایا اس کی طبیعت اعتدال برآ گئی۔ پس الله تعالی برا کتفا کرنے کا ثمرہ معرفت خداوندی کی صفائی ،تقوی و پر هیزگاری کاانجام خوش خلقی اورغذا کی تکهمداشت کا نتیجه طبیعت کی تندرتی اوراعتدال ہے ) لینی جو مخص اینے تمام معاملات میں حق تعالیٰ کو کافی سمجھتا اور اس برتو كل كرتا ہے اس كى معرفت بالكل صاف تھرى ہوتى ہے اور جومعاملات ميں تقويل كو اختیار کرتا ہے اس کا اخلاق دنیا اور آخرت میں نیک ہوجاتا ہے جبیرا کہ پیغیم واللہ نے فرمایا بَحِكُ أُمن كشر صلاقه بالليل حسن وجهه بالنهاد '' (جَوَكُ فَي رات كُوزياده تماز

پڑھتا ہے اس کا چہرہ دن کے وقت زیادہ باجمال ہو جاتا ہے) ایک روایت میں ہے کہ قیامت کے دن متی لوگ اس شان کے ساتھ آئیں گے کہ' وجھ وھم نسود عللی مناہر من نور ''(ان کے چہرے منور ہوں گے اور وہ نور کے منبروں پر بیٹے ہوں گے) اور جو خض غیر مناسب غذاؤں سے اجتناب کی راہ اختیار کرے گا اس کا جم یماریوں سے اور نفس شہوت و سرکشی سے محفوظ رہے گا اور یہ بات بڑی جامع اور عمدہ ہے جو سننے کے قائل ہے ۔۔۔۔۔۔واللہ اعلم بالصواب۔

حضرت ابوالعباس احمد بن محمد بن سهل الآملي رمته الله عليه ان تبع تابعین میں ہے اہل ظرافت کے شنخ اور اہل صفا کے پیشوا حضرت ابو العباس احمد بن محمد بن سبل الا المُرْجَعي أيك يتھے۔ بزرگ مشائخ اورار باب حشمت ميں آپ كا شار ہوتا ہےا پنے ہمعصر لوگوں میں آپ کا جیجہ احتر ام تھا۔علم تفسیر اور قرات کے جید عالم تھے اور قر آن کے لطا نف بیان کرنے میں آپ وخاص ورک حاصل تھا حضرت جنید ّ کے عظیم مریدوں میں سے تھے،حضرت ابراہیمٌ بارستانی کی مجبت سے فیض یاب ہوئے تھے اور حضرت ابوسعید خراز آپ کی بے حد تکریم کرتے تھے بلکہ آپ کے علاوہ تصوف میں کسی کو تشكيم بى ندكرتے تھے۔روايت بے كه آپ نے فرايا "السكون الى مالو حات الطبائع يـقـطـع صـاجها عن بلوغ درجات الحقائق ''(طبيعت كى پـنديده چيزول كى طرف سکون تلاش کرنا انسان کو حقائق کے درجات تک پہنچنے سے روک دیتا ہے) لینی جو شخص · طبیعت کی پئدیده چیزوں سے آ رام حاصل کرتا ہے وہ حقیقت تک پہنینے میں نا کام رہتا ہے کیونکہ جبیعتیں تونفس کے اسباب وآلات ہیں اورنفس اللہ تعالی سے کل حجاب میں ہے جب كدحقيقت محل كشف ب،اس كئے جومريد حق سے جاب ميں مواور طبيعت كى مرغوبات كى طر ف آ رام یا تا ہووہ مجھی اس مخفس جیسانہیں ہوسکتا جسے دی تعالیٰ کا مشاہدہ حاصل ہو۔ پس

حقائق تک رسائی کشف کا مقام ہے جومرغوبات طبعی سے اعراض کرنے سے وابستہ ہے کیونکہ طبیعتوں کی الفت وو چیزوں سے ہوتی ہے۔ایک دنیا اور اس کی چیزوں سے اور دوسری آخرت اوراس کے حالات سے۔ دنیا سے تواس لئے الفت کرتا ہے کہ اس کا ہمجنس ہےاور عقبے سے اپنے باطل گھمنڈ کی وجہ سے الفت کرتا ہے کیونکہ وہ نہ تو اس کا ہم جنس ہے اورنہ ہی اس کی حقیقت کا اسے علم ہے اس عقبے ہے اس کی محبت اپنے زعم کی بنا بر ہے نہ کہ اس کی حقیقت کے علم کی وجہ ہے۔ کیونکہ اگر اسے حقیقت عقبی کی معرونت حاصل ہو جاتی تو وہ اس دنیا سے قطع تعلق کرلیتااور جب اس دنیا ہے قطع تعلقی ہوجاتی تو طبیعت کی حکمرانی ختم ہو جاتی اور پھر حقائق کا م<mark>شامی</mark>رہ نصیب ہوتا۔ کیونکہ عالم <sup>عق</sup>بی کا طبیعت کے ساتھ صرف اتنا ہی تعلق بركطبيعت فنا بوجائك "كان فيها ما لا خطر على قلب بشر " (اس لئے كه جنت میں وہ نعتیں ہیں جن کا تبھی وہم انسانی میں خیال تک بھی نہیں گز را) دل میں گز ر نہ ہونے کی وجہ ریہ ہے کہ بیداستہ پرخطرے اور جو چیز ایک دفعہ خیال اور وہم میں آ جائے اس کی زیادہ وقعت نہیں ہوتی \_ پہر حال جب وہم وخیال تقیقت عقبی کی معرفت سے عاجز ہیں تو طبیعت کواس کی اصلی حقیقت ہے الفت کیسے ہو عتی ہے کہیں میہ بات درست ہو گئی کہ قبی كساته طبيعت كالكاؤا كي خيال باطل ٢- (والله اعلم)

حضرت ابوالمعغیث الحسین بن منصور الحلاج رحته الدعلیه معانی مین مستعرف الحلاج رحته الدعلیه معانی مین مستغرق اورای دعوی مین بلاک شده حضرت ابوالمغیث الحسین بن منصور الحلاج بھی حضرات تع تابعین میں سے ایک ہیں، آپ طریقت کے مشاقوں اور مستول میں سے تھے، آپ قوی حال اور بلند ہمت کے مالک تھے، آپ کے بارے میں مشاکح کا اختلاف ہے بعض کے نزدیک آپ مردود ہیں لیکن بعض کے ہاں مقبول مشاکح کا اختلاف ہے بعض کے نزدیک آپ مردود ہیں لیکن بعض کے ہاں مقبول حضرات عمر بن عثمان المکی ، ابولیقوب یز جوری ، ابولیقوب القطاع علی بن سمل اصفها کی اور

ان جیسے دوسرے بزرگوں نے آپ کور د کر دیا ہے، کیکن ابن عطارٌ ،محمد بن حنیفٌ،ابوالقاسم نصرآ بادیٌ اور دوسر ہے متاخرین نے آپ کو تبول کیا ہے اور حضرات جنیدٌ شکی ،حریریٌ ،مصریٌ اوران جیسے ہزرگوں کی ایک جماعت نے آپ کے بارے میں توقف کیا ہے جب کہ ایک دوسرے گروہ نے آپ کو جاد واوراس کے اسباب کی طرف منسوب کیا ہے تا ہم ہمارے دور ميں شيخ المشائخ حضرت ابوسعيد ابوالخيرٌ ،حضرت شيخ ابوالقاسمٌ اورحضرت شيخ ابوالعباس مشقا كيٌّ نے آپ کے بارے میں اپنی رائے کوراز میں ہی رکھا ہے، البتدان حضرات کے نزدیک آ ب بزرگ ہی تھے۔حضرت استاد ابو القاسم قشیریؒ فرماتے ہیں کہ وہ واقعی اہل طریقت واہل معانی میں ہے آیک بزرگ تھے تو لوگوں کے نظر انداز کرنے سے وہ مردود ہرگز قرار نہیں یاتے اوراگر وہ طریقت میں مجوراور حق تعالیٰ کے نزویک مردود ہیں تو وہ لوگوں میں مقبول ہونے کے باعث مقبول قرار نہیں یا سکتے ۔لبذاہم ان کےمعاملے کوحق تعالیٰ کےسپر د کرتے ہیں۔البتہ جس قدر بزرگی کانشان جمنے ان میں پایا ہےاس قدران کو بزرگ سمجھتے ہیں۔بہرحال صرف چند بزرگوں کے علاوہ باتی تمام مشائخ میں سےان کی فضیلت کے کمال اور حال کی صفائی اور اجتها د وریاضت کی کثرت کا کوئی بھی منگرمہیں ....اس کتاب ہیں ان کا تذکرہ نہ کرنا دیانت کے خلاف ہوتا کیونکہ بعض اہل طاہران کی تکفیر کرتے اور ان کی فضیلت و ولایت کا انکار کرتے ہیں، اور آپ کے احوال عذر، حیلہ سازی اور جادو کی طرف منسوب کرتے ہیں اور یہ جمجھتے ہیں کہ حسین بن منصور حلاج بغداد کا وہ بے دیں شخص ہے جومحمہ بن ذکریا کا استاد اور ابوسعید قرمطی کا رفیق کارتھا۔ حالانکہ جن حسین کے بارے میں مثائخ کا اختلاف ہے وہ بیضا کے رہنے والے فاری النسل بزرگ تتھا درمشائخ کاان کوترک اور رد کرناان کے وہن میں کسی طعن کی دجہ سے نہیں بلکہ اِن کے عجیب وغریب حالات دواقعات کی وجہ سے ہے، کہ پہلے وہ حضرت نہل بن عبداللّٰہ ؒ کے اراد تمند تھے لیکن پھران سے اجازت لئے بغیر وہاں ہے مطلے گئے اور حضرت عمرو بن عثانٌ سے رابطہ پیدا کیا

پھروماں ہے بھی بغیراجازت چلے گئے اور حضرت جنید ؓ ہے تعلق پیدا کرنے کی کوشش کی کیکن انہوں نے قبول نہ کیا تو وقت کے دیگرتمام مشائخ نے بھی ان کو چھوڑ دیا۔ پس و ممل ' میں متروک ہیں اصل طریقت میں متروک نہیں .....کیانہیں دیکھتے کہ حضرت ثبلیؓ نے فر مایا "ابا والحلاج في شئّ واحد فخلصني جنوني واهلكه عقله"(شراورطاح ایک ہی حالت میں تھے پس مجھے تو میرے جنون نے بحالیا اور اس کی عقل نے ہلاک کرویا) اگروہ دین کے بارے میں مطعون ہوتے تو حضرت شبکی یوں بھی نہ کہتے کہ میں ادر حلاج ایک بی حالت میں ہیں .....اور حضرت محمد بن خفیف ؒ نے فرمایا که 'هو عالم ربانی'' (وہ عالم ربانی ہیں ) ای طرح آی کی بزرگی اور فضیلت کی اور بھی بہت می دلیلیں موجود ہیں۔ تاہم مشائخ کی ناراضگی اور نافر آنی اس راہ طریقت میں ان کیلئے وحشت اور ہجران کا باعث بن گئی .... تصوف کے اصول وفر و مجاور رموز وکلام میں ان کی تصنیفات بہت یہ ہیں اور میں علی بن عثمان علاقی نے بغداداوراس میں ان کی تصنیفات کے بچیاس ننخ اورخوزستان کارس اورخراسان میں بھی بعض سنخ خورد کھیے ہیں۔ان میں ہرقتم کی وہ ہا تیں موجود بائی میں جوابتدا میں مریدوں پر ظاہر ہوا کرتی ہیں۔اس میں سے بعض باتیں تو بدی قوی ہیں اور بعض بہت ضعیف ہیں۔بعض بزی آ سان اور بعض انتہائی مشکل ہیں۔ درحقیقت حق تعالیٰ کی طرف ہے جب کسی شخص پر کوئی بات ظاہر ہوتی ہے تواینے حال کی قوت کےمطابق اےلوگوں کےسامنے بیان کرتا ہے اور حق تعالی کافضل اس کی امداد کرتا بےلیکن اگرا بے کلام کی تعبیر میں عبلت سے کام لے اور تعجب کا مظاہرہ کرے تو اس طرح پیدا ہوجانے والے ادھام اور پیجید گیاں سننے دالے کونفرت اور بیزاری میں مبتلا کر ویتی ہیں اور عقل اس کلام کے ادراک میں نا کام ثابت ہوتی ہے تو اس وقت لوگ کہنے لگتے ہیں کہ پیہ کلام براہی بلند ہے۔ چنانچہ ایک گروہ تو اپنی جہالت کی دجہ سے اس سے منکر ہو جاتا ہے اور دومرا گروہ اپنی جہالت ہی کی دیہ ہے اس کا اقر ار کرتا ہے، ادر ایک گروہ کا انکار دوسر ہے

گروہ کے اقرار کی طرح ہی ہے، لیکن جب اہل تحقیق وبصیرت اس عبارت میں غور کرتے میں تو أئیس نہ تو كوئى الجھن موتى باورنه بى وه كى تعجب من جتلا موتے میں -اوروه اس كى مدح یاذم سے فارغ اوراس کے اٹکار واقرار ہے ایک طرف ہو جاتے ہیں مساور باقی وہ لوگ سخت غلطی میں مبتلا میں جواس جوانمر دحسین بن منصور حلاج کے تعجب انگیز واقعات *کو* جادوگری ہے منسوب کرتے ہیں کیونکہ اہل سنت و جماعت کے ہاں جاد و کا وجود اس طرح حق ہے جس طرح کرامت کا وجود!البتہ جاد و کا اظہار ہر حالت میں کامل دریعے کا کفر ہے اور کرامت کا اظہار کامل در ہے کی معرفت ہے۔اس لئے کدان میں سے ایک جادوتوحق تعالیٰ کی نارانسکی اور خضب کانتیجہ ہے اور دوسرا کرامت اس کی خودشنو دی اور رضا کاثمر ہے اور میں اثبات کرامات سے باب میں بوری شرح کیساتھ اس مسئلے کو بیان کروب گا اور الل سنت وجماعت کے ارباب بصیر ہے کا تقاق ہے کے کوئی مسلمان نقصان بینداور جادوگر مہیں ہوسکتا اور نہ ہی کوئی کا فر صاحب کرام ہے ہوسکتا ہے۔ کیونکہ ضدیں ایک جُکہ جع نہیں ہو سکتیں۔ حالانکہ حسین بن منصور جب تک زندہ ہے نیکی کے لباس میں رہے، یعنی اچھی تمازوں اور اللہ تعالیٰ کے ذکر اور مناجات میں مشغول کر ہے ..... ہمیشہ روزے ہے رہتے ، الله تعالی کی حمد و ثنااوراس کی عظمتوں کو بیان کرتے رہے اور حق تعالیٰ کی صفت تو حید کے عمدہ نکات بیان کرتے رہے ،لہذااگرآ پ کے افعال بحریم بنی ہوتے تو اس طرح کے نیک کام آپ ہے محال ہوتے۔ ایس بلاشبہ بیافعال کرامت تصاور کرامت کسی محقق ولی ہے ہی ظاہر ہوا کرتی ہے، اہل سنت کے بعض علمان کے اس نظریئے کارد کرتے ہیں کہ 'بندہ اور خدابا ہم ل کرایک دحدت بن جاتے ہیں لیکن علما وی نیشنیج آپ کی عبارت پر ہےنہ کہ معنی پر۔ کیونکہ مغلوب الحال شخص کا غلبہ حال کے وقت اپنی عبارت کو درست رکھ سکناممکن نہیں ۔ نیزیریجی ہوسکتا ہے کہاس عبارت کامفہوم اس قدرمشکل ہو کہلوگ اس کو سیجھنے سے قاصر رہتے ہوں اور ان کے اپنے وہم نے اس عبارت سے ان کیلئے الی صورت پیدا کردی ہو

کہ و چھن اپنی کم نہی کی وجہ سے اس کا اٹکار کرر ہے ہوں حالانکہ ان کابیا نکار خودان کی کم نہی ک طرف راجع ہوگانہ کہ اس معنی کی طرف!لیکن میں نے بغداد میں محدین کے ایک ایسے گروہ کود بکھا ہے کہ وہ آپ ہے محبت کا مدی ہے اور آپ کے کلام کواینے الحاد کیلئے محبت قراردیتااوراین آپ وطاجی کہلاتا ہےاورآپ کےمعاملہ میں بڑی مبالغرآ میری سے کام لیتا ہے۔جس طرح کہ رافضی (شیعہ) لوگ حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہے اپنی محبت کے بارے میں انتہائی مبالغہ سے کام کیتے ہیں۔ میں انشاء اللہ ان کے کلام کی تر دیداور ان فرتوں کے بیان میں ایک منتقل باب لاؤں گا۔الغرض آپ چونکه مغلوب الحال شخص تھے اور اپنے آب برقابوندر كھ كئے تھے اس لئے آپ كاكلام لائق اقتد انہيں كيونكه صرف ائ خفس كاكلام لائق اقتدا ہوتا ہے جواینے آئے ج قابور کھ سکے .... پس الحمد الله که میرے دل میں آپ کی عزت موجود ہے تاہم نہ تو آپ کا طریق کی اصل برصحے ہے اور نہ ہی آپ کا حال کسی محل پر متمکن ہے اور آپ کے احوال میں بظاہر بڑافساد ہے، مجھے اپنے مکاشفات کی ابتدا میں آب ہے متعلق بہت ہے دلائل حاصل ہوئے اور میں نے آپ کے کلام کی شرح میں ایک مستقل کتاب بھی لکھی جس میں آپ کے کلام کی عظمت اور آپ کے احوال کی محبت کو دلائل و براهین سے ثابت کیا۔علاوہ ازیں اس ہے قبل ذکر کر دہ اپنی کتاب منہاج الدین' میں بھی آپ کے احوال کی ابتداوانہا کو بیان کیا ہے اور مختصراً یہاں بھی کچھ بیان کر دیا ہے۔ پس جس طریق کی اصل کواہنے اعتراضات کے ساتھ ثابت کرنا پڑے اس کے ساتھ کس طرح تعلق پیدا کیا جائے اور کس طرح اس کی افتدا کی جائے؟ کیونکہ نفسانی خواہشات کوتو سچائی کے ساتھ ہرگز موافقت نہیں ہوتی۔ اس لئے وہ حق سے انحراف اور کجروی کیلئے طریقے تلاش كرتى رہتى بين تاكه اس سے ليك جائيں ..... آپ سے روايت ہے كه فرمايا " الالسنة مستنطقات تحت نطقها مستهلكات ''(زبانيس بولتي بيركيكن ان سے نگلنے والے الفاظ میں دل کی ہلاکت کے سامان پوشیدہ ہوتے ہیں ) یعنی عبارتیں اور الفاظ

باعث آفت ہیں اور معنی کی حقیقت بیان کرنے میں ناکام ہیں۔ کیونکہ اگر معنی حاصل ہو جائے تو پھر عبارات کی وجہ سے جائے تو پھر عبارات کی وجہ سے وجود پذیر نہیں ہوسکتا۔ اگر وہ گم ہوجائے تو پھر عبارات کی وجہ سے وجود پذیر نہیں ہوسکتا۔ حقیقت سے کے کہ طالب اپنی سوچ سے کسی عبارت کوکوئی معنی بہنا تا ہے اور پھران کو حقیقی اور سیح معنی سمجھ لیتا ہے اس لئے ہلاکت میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ (واللہ اعلم)

حضرت ابواسحاق ابراجيم بن احمد الخواص رحته الله عليه اور انہی تابعین سے ایک متوکلین کے سید سالار اور اہل تسلیم و رضا کے بیشوا حفرت ابواسحاق ابراتیم بن احمه الخواص بھی ہیں۔ آ پ تو کل میں بڑی شان اور بلندمقام کے مالک تھے آپ نے بہتے ہے مشائح کو پایا۔ آپ کی بہت می کرامتیں مشہور ہیں اور معاملات طریقت میں بڑی عمدہ تھا تیف موجود ہیں.....آپ کے بارے میں روایت ہے كرآب فرمايا"العلم كله في كلمتين لاتتكلف في ماكفيت ولا تضع ما است کھیت ''(تمام) تمام علم دوجملوں میں مجتمع ہاکیک مید کردن تعالی نے جس کا م کا تجھے مكلّف نہیں بنایااس كا تكلف نه كرے اور دوسرا ميركہ جس كام كا تجھ پرفريضہ عائد كيا گيا ہےاس کوضائع نہ کرے) تا کہ دنیاو آخرت میں توحق تعالیٰ کے منتا کے موافق ہوجائے۔اس کلام سے مراد بیہ ہے کہ تو اپنی قسمت کوتبدیل کرنے کی کوشش نہ کر کیونکہ بیقسمت از لی ہے ہورتمہازے تکلف سے بیتبدیل نہیں ہوسکتی ادران کے احکام کی بجا آ دری میں کوتا ہی کا مرتکب نہ ہو کہ تھم کا ترک تجھ کو ہرے انجام ہے دو جار کر دے گا .... لوگوں نے آپ ہے وريافت كيا كه كائبات ميس سي آب نے كيا كچھود يكھا ہے؟ تو آب نے فرمايا يول توبهت ہے تجائب دیکھے ہیں لیکن سب سے عجیب تربیہ بات دیکھی ہے کہ حفزت نضرعلیہ السلام نے میری صحبت اختیار کرنا جا ہی لیکن میں نے انکار کردیا۔لوگوں نے یو چھااس کی وجہ کیا ہے؟ تو فرمایا'' میں نے بیاس لئے نہیں کیا تھا کہ مجھے ان سے زیادہ کسی انتھے رفق کے ملنے

کی تو قع تھی بلکہ صرف اس لئے کہ میرے دل میں خوف بیدا ہوا کہ تق تعالیٰ کو چھوڑ کرآپ پر مجروسہ نہ کرنا پڑے اور یوں آپ کی صحبت میرے تو کل کو نقصان نہ پہنچائے اور میں فریضہ کو ترک کرئے قل کی ادائیگی میں نہ لگ جاؤں ظاہر ہے کہ آپ کی بیہ بات آپ کے کمال پر دلالت کرتی ہے۔

#### حضرت الوحمز وبغدادي رمتاللهايه

عزت کے سرابردہ اور اہل یقین کی نبیاد حضرت ابوحزہ بغداد البر از بھی حضرات تع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آپ اپنے حلقے کے بزے اور مشائخ کے متکلمین میں شار ہوتے تھے۔حفرت حارث محاسی کے مرید حفرت سری تقطی کے صحبت یا فتہ حفرت نوری ؓ اور حضرت خیر النسائ کے ہمعصر اور بورے بڑے مشائخ سے اکتساب فیض کرنے والے تھے۔ آپ بغداد کی مجدرصافہ میں حلقہ وعظافر کایا کرتے تھے، آپ علم تفییر اور علم تجوید کے بلندیا بیاعالم تصاور پنجبر علیه کا حادیث کے سلسلہ میں آپ کی روایت کردہ حدیثیں بری ۔ اُقتہ اور متنتہ بھی جاتی ہیں۔ آ ب وہی واحد قابل تعریف انسان ہیں جنہوں نے حضرت نوری ٌ کاان کی مصیبت کے دور میں ساتھ دیا تھا چنانچہ تن تعالیٰ نے ان سے کو نجات سے نوازا۔ میں انشاءاللہ اس کوحضرت نوریؓ کے ندہب کی شرح میں بیان کروں گا۔۔۔۔ آپ سے روايت بي كفرمايا" اذا سلمت منك نفسك فقد اديت حقهاو اذا سلم منك المخلق فقضيت حقوقهم "(جب تحمي ترانف محفوظ ره كياتو كويا توني اين وجودكا حق ادا کردیااور جب تھوسے محلوق خدامحفوظ رہی تو گویا تو نے ان کے حق بھی ادا کردیے ) لینی حقوق کی دوقتمیں ہیں ایک تیرےاپنے وجود کاحق اور دوسرالوگوں کاحق..... جب تو ا پے نفس کواللہ تعالیٰ کی نا فر مانی اور گناہ ہے روک ر کھے اور آخرت کی سلامتی کا راستہ تلاش كري تو تونے اينفس كاحق اداكر ديا اور جب تونے لوگوں كوايے شرے محفوظ ركھا اور

ان کیلئے برائی کاارادہ نہ کیا تو تونے ان کاحق بھی ادا کر دیا۔لہذااس کوشش میں لگارہ کہ تجھ کو اور مخلوق کو تتھ سے کوئی برائی نہ پہنچے پھراس کے بعد حق تعالیٰ کے حقوق ادا کرنے میں مشغول ہوجا۔(واللہ اعلم)

حضرت ابوبكرمحمر بن موسىٰ الواسطى رمته الله عليه این فن کے امام، بلند حال اور لطیف کلام حضرت ابو بکر محمد بن موی الواسطی بھی حضرات تبع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آ پ محقق مشائخ میں شار ہوتے تھے اور حَفائق تصوف کے بیان کرکے میں برعظمت شان اور بلندمقام کے حامل بزرگ تھے۔ جملہ مشاکخ كے نزديك آب قابل تعريف تھے۔حضرت جنيدٌ كے قديم اصحاب ميں آپ كاشار موتا . بـــــ آب كاكلام اس قدر مشكل موناقها كه ابل ظاهركى آكويش جيّان تها- آب زياده عرصه كى شېرين آرام كىلى تھېرتے نه تھے ليكن جب آپ مرويل آشريف لائے تو چونكه يهال کے لوگ اپنی لطافت طبع کی وجہ ہے بڑے نیک سیرے تھے اس لئے انہوں نے آپ کا ہزا احر ام کیا اور عزت کے ساتھ آپ کو قبول اور آپ کا کلام سیاچیا نچے آپ نے باقی عمروہاں ى كراردى .... آپ سے روايت بے كفر مايا" الى ذاكر فى ذكر و اكثر عقلة الناس لسد كسره "(اس كاذكركرنے واسلكوذكركرنے ميں اكثر الي غفلت موجاتي ہے كماليك غفلت تو اس کا ذکر بھول جانے والوں کو بھی نہیں ہوتی ) کیونکہ اگر اس کی ذات کو یا در کھے اورزبان سےاس کاذکر بھول بھی جائے تو نقصان دہ نہیں ،نقصان دہ حالت تو پہنے کہ زبان یراس کا ذکرتو کرتار ہے لیکن اس کی ذات کوفراموش کر دے کیونکہ اس طرح ذکر بغیر مذکور کے ہوگا۔ پن جن تعالیٰ کی ذات ہے روگر دانی کے باد بؤو ذکر کرتے ہوئے کسی غور میں مبتلا ہوجانا غفلت کے اعتبار ہے اس حالت ہے زیادہ ہے کہ غرور میں مبتلا کر دینے والے ذکر ہے روگر دانی کرےاور ذات حق تعالیٰ کو یا در کھے۔ کیونکہ ذکر کو بھول جانے والے مخص کو

حضرت الویکرین و گف بن حجد الروکی رمت الله علیه
احوال کیلئے تسکین اور مقال کیلئے کتی حضرت ابو بکرین و گف بن حجد ارشیائی بھی
حضرات تبع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آپ کا شار بڑے بزرگوں اور مشہور مشائخ میں ہوتا
ہے۔ حق تعالی ہے تعلق کے معاملہ میں آپ کی زندگی بڑی پاکیزہ اور اچھی رہی ہے اور
حقیقت تصوف کے بیان میں آپ کے بڑے قابل تعریف اور لطیف اشار ہے موجود ہیں۔
چنانچے متا خرین میں ہے ایک بزرگ کا کہنا ہے کہ کشلفة میں عدجانب الدنیا اشارات
الشبلی و نکات المرتعش و حکایات المجعفر "(تین چزیں و نیا کے جا کیات میں
ہے ہیں۔ حضرت جعفری حکایت)

آ ب اینے دور کے بزرگ صوفیا اور سر داران اٹل طریقت میں ہے ایک تھے۔ عمر کے ابتد کی

حصے میں خلیفہ دفت کے دربانوں کے افسر تھے لیکن پھر حفرت خیرالنساج کی محبت میں توجہ کی اور حضرت جنید بغداد گ کے مرید ہو گئے ان کے علاوہ بھی وقت کے دوسرے بہت ہے بزرگوں کی زیارت کا شرف حاصل کیا۔ آپ سے روایت ہے کہ آپ نے حق تعالیٰ کے ارشادُ 'قُلَ لُللَمُوْمِنِيْنَ يَغُصُّوا مِنُ اَبْصَادِهِمُ ''(مومنول سے كهد يجح كدا يَي تَكَامِيل يجى ركهاكريس) كمعنى مين فرمايا "اى ابصار الرئوس عن المحارمو وابصار القلوب عماسوى الله تعالى '''(يعنى اين سركي آئكھول كوشہوت كے ساتھ د يكھنے سے اوراییے دل کی آتھوں کو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کی طرف متوجہ ہونے سے محفوظ رکھیں ) پیں شہوت کا اتباع اور غیرمحرم کوشہوت کی نگاہ ہے دیکھنا حق تعالی سے غفلت کی وجہ ہے ہوتا ہاور اہل غفلت کیلئے سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ وہ اپنے عیوب سے بھی غافل ہوتے ہیں اور جوکوئی اس دنیا می غفلت شعار ہوگا و وآخرت میں بھی غافل اور جاہل ہی ہوگا 'وُوَمَنُ كَانَ فِيُ هَٰذِهِ ٱعُمْى فَهُوَ فِي الْأَخِوَةِ ٱعُمْى ''( اور جوكوكَي اس دنيا مِس اندها ہےوہ آخرت میں بھی اندھا ہوگا ) اور حقیقت ہے کہ جب تک حق تعالیٰ سمسی کے دل ے شہوت کا ارادہ پاک نہ فرما دیں اس وقت تک اس کے سرکی آ تکھیں شہوت کی تباہ کار بوں سے محفوظ نہیں روسکتیں اور جب تک حق تعالیٰ کسی کے دل میں اپناارادہ قائم نہ کر دیں اس وقت تک اس کے دل کی نگاہیں غیراللہ کے نظارے سے محفوظ نہیں ہو *سکتیں*..... اورآپ کے بارے میں آتا ہے کہ ایک روز آپ بازار میں تشریف لافے تو ایک گروہ نے آ ب كود كيوركها كه هدا مسجدون "(يتوكوكي ديواند ب) توآب فرمايا "ان عنمدكم مجنون وانتم عندي اصحاء فزادي الله في جنوني وزادني صّحتكم " (میں تمہارے نزدیک دیوانہ ہوں اور تم میرے نزدیک ہوشیار ہو۔ پس حق تعالیٰ میری د بوانگی میں اور تمباری ہوشیاری میں اضافہ کر دیں ) یعنی میری دیوانگی حق تعالیٰ کے ساتھ میری شدت محبت کی بنابر ہے اور تمہاری ہوشیاری حقّ تعالیٰ ہے تمہاری شدت غفلت کی وجہ

ے ہاں لئے میری و عاہے کہ اللہ تعالی میری و یوانگی میں اضافہ کردیں تا کہ میرا قرب اور بڑھ جائے اور تمہاری ہوشیاری میں اضافہ کردیں تا کہ تمہاری خفلت اور دوری بھی بڑھ جائے .....آپ کا بیہ جوالی قول آپ کی غیرت کی وجہ سے تھا کہ بیلوگ مسلمان ہونے کے باوجوداس قدر کم علم کیوں ہوگئے ہیں کہ وہ جنون اور محبت اللی کی کیفیت میں فرق بھی محسوس نہیں کر سکتے ..... (واللہ اعلم)

حضرت ابومحمر بن جعفر بن تصير الخالدي رمته الدعليه

اور انہی حصرات تع تابعین میں سے اولیاء کرائم کے احوال واقوال کولطیف بیرابدیس بیان کرنے والے مطرب ابو تد جعفر بن خالدی بھی ایک ہیں۔آپ کا شار حضرت جنید کے بڑے اور پرانے اصحاب میں ہوتا ہے۔ آپ علوم تصوف کے بڑے مجر عالم۔ مشائخ کے کلام کے حافظ اور ان کے حقوق کی بری رعایت کرنے والے تھے۔علم کے تمام شعبوں میں آپ کا کلام برابلندیا بیشار کیا جاتا ہے اور آپ نے نفس کی سرکشی کورک کرنے كے سلسله ميں تمام مسائل ميں بڑى عمدہ حكا تميں بيان فر مائی بيں ليكن ان كومنسوب سمى اور كى طرف كياب ..... آب سروايت ب كفرمايا "التسوك ل استوا القلب عند الوجود والعدم ''(رزق کے ملنے یانہ ملنے تمام صورتوں میں دل کے ایک حال پر برابر ر بنے کانام تو کل ہے) یعنی رزق کے موجود ہونے پر خوش نہ ہواور موجود نہ ہونے پڑمگین نہ ہو کیونکہ انسان کاجسم حق تعالی کی ملکیت ہے اور اس کی پرورش یا ہلاکت کے معاملہ میں حق . تعالیٰ ہی زیادہ بہتر اور حقدار ہیں کہاس کو جس طرح جائیں رتھیں تو درمیان میں دخل نہ دے، ملک کو مالک کے حوالے کراورایئے تصرف کورک کردے .....حضرت ابو محمد بن جعفر ّ بیان فر ماتے ہیں کہ میں ایک دفعہ حضرت جنید کی خدمت میں حاضر ہوا تو آ پ بخار میں مبتلا تھے، میں نے عرض کی استاد مرم! اللہ تعالیٰ ہے وُ عالیجئے کہ وہ آپ کے جسم کو تندرتی عطا

فرمائیں، آپ نے فرمایا کل میں تندر تی کیلئے دُعا کر رہاتھا کہ میرے اندرے آواز آئی کہ تمہاراجہم ہماری ملک ہے۔ہم چاہئیں گے تو اسے تندرست رکھیں اور چاہئیں گے تو بیار رکھیں گے۔ ہمارے اور ہماری ملک کے درمیان وفل دینے والے تم کون ہوتے ہو، اپنے تصرف کو ترک کردوتا کہ ہمارے بندے ہوجاؤ!.....(والنداعلم)

## حضرت ابوعلى محمربن قاسم الرود بارى رحته اللهعليه

قابل تعریف اور سخاوت کے معدن حصرت ابوعلی محدین القاسم الرود باری بھی ا نبی حضرات تبع تابعین میں سے ایک ہیں، آپ صوفیاء میں سے بڑے جوانمر دبزرگ اور بادشاہوں کی اولاد میں سے متھے معاملات تصوف کے جملے فنون میں بڑی شان کے مالک تھے، آپ کے اوصاف اور کرامتیں مجترت ہیں اور طریقت کی باریکیوں کو بیان کرنے میں آ بيكااسلوبانتها كى لطيف سيمآ ب سے وايت سيے كفر مايا "العويد لايويد لنفسه الا منا اراد الله له والمواد لا يويد من الكونين شياً غيره "(مريدوه بوتا بجو اینے نفس کے لئے وہی چیز چاہئے جواللہ تعالیٰ اس کیلئے چاہتے ہیں ادر مراد وہ خص ہے جو دونوں جہانوں میں حق تعالیٰ کے سواکس چیز کونہ جاہے ) لیں ایک قابیے ارادے سے حق تعالی کے ارادے پر راضی ہوتا ہے تا کہوہ مرید ہوا در اللہ تعالی کے مجت کا تو کوئی ارادہ ہی نہیں ہوتا چانچہوہ جن تعالی کی مراد ہوتا ہے لہذا جو تنص حق تعالی کو جا بتا ہے وہ اس چیز کے علادہ کسی چیز کاارادہ نہیں کرے گاجو چیز حق تعالیٰ اس کیلئے جاہئیں گے وہ بھی حق تعالیٰ کے علاوہ کسی چیز کاارادہ نہیں کرے گار پس حق تعالیٰ کے ارادے پر راضی ہوجانا طالب حق کے مقامات کی ابتدا ہے اور حق تعالی سے محبت اس کے احوال کی انتہا ہے ساور مقامات کا تعلق عبودیت کے محقق مینے سے ہے جب کدانتہائی درجات کا حصول محض تائیدربانی ے ہوتا ہےاور جب ایسا ہے تو پھر مریدائی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے لیکن مرادحی تعالیٰ

کے ساتھ قائم ہوتا ہے .... (واللہ اعلم)

حضرت ابوالعباس قاسم بن مهدى السيارى رحمة الثهايه اورانہی میں سے تو حید خداوندی کے خرینہ اور اس کی بکتائی کی طرف رہنمائی كرنے والے بزرگ حضرت ابوالعباس قاسم بن مبدى السياري بھى ايك بين آت اين دور کے بہت بڑنے پیشوااور علوم ظاہری و باطنی کے بلندیا پیام تھے آپ نے حضرت ابو بکر واسطی کی صحبت اور دوسرے بہت سے مشائخ سے تربیت کا شرف حاصل کیا تھا آپ طبقہ صوفیاء میں بڑے متاز اور صاحب شرف حق تعالیٰ کی محبت میں سب سے زیادہ زاہد تھے۔ آپ كاكلام بلنديايداورتسانف برى قابل تعريف ين مسرآپ ك بارے من آتا ہے كفرمايا "التوحيدان لايخطر بقلبك مادون التوحيد "( ترتعالي كيتوحيد) حق ہے ہے کہ دل میں اس کے سواکسی چیز کا گزرانی کہو) یعنی تیرے دل میں مخلوق بلکہ اپنے معاطے کی صحت وصفائی کا دھیان بھی نہ آئے کیونکہ غیر کا خیال ان کے اثبات کی وجہ ہے آتا ہےاور جب غیر ثابت ہو گیا تو گویا مقصد تو حید تو ساقط ہو گیا 🦳 تہیں ایک علمی اور دولتمند خاندان کے چثم و جراغ تھے اور مرومیں کسی کوبھی آ پ کے خاندان پر فرقیت حاصل نہ تھی ، آپ نے اپنے والد سے بہت بڑی جائیداد وراثت میں یائی تھی کیکن وہ تمام دولت ومیراث وے كرآ پ نے حضرت يغمبر علي الله كا دوموے مبارك خريد لئے تھے۔ خدا تعالى نے ان ووبالوں کی برکت ہے آپ کوتو بہ نصوح کی تو فیق نصیب فر مائی اور آپ حصرت ابو بکر واسطی ً کی صحبت میں داخل ہو گئے ادر اس مقام ومرتبہ تک پہنچے کہ صوفیاء کے ایک گروہ کے امام و پیٹوا ہو گئے ..... جب آپ دنیا سے رخصت ہونے لگے تو وصیت کی کہ یہ دونوں موئے مبارک میرے مندمیں رکھ دیئے جائمیں۔اس کے اثر ہے آج تک آپ کی قبر مرومیں ظاہر ہادر مرجع خاص وعام ہے،لوگ آپ کے توسط ہے اپنی مہمات حق تعالیٰ کے حضور پیش

#### کرتے ہیں اور اپنی مراد حاصل کرتے ہیں۔

حضرت ابوعبدالله محمربن خفيف رمته الله تعالى عليه تصوف میں اینے دور کے بادشاہ اور تصرف و تکلف سے بے نیاز حضرت ابو عبدالله محمد بن خفیف جھی انہی حضرات تع تابعین میں ہے ایک تھے۔ آپ اپنے دور میں علوم کے تمام شعبوں کے امام رہے ہیں مجاہدات میں آپ بری شان اور حقائق کے بیان میں مہارت تامہ کے مالک تھے۔ آپ کی پرمسرت زندگی اور مرتبہ ومقام آپ کی تصانیف ے ظاہر ہوتا ہے محمرات ابن عطاشبل حسین بن مصور جریدی وغیرہ کوآپ نے پایا اور مکہ مرمہ میں حضرت یعقوب نہر جوریؓ کی صحبت کا فیض حاصل کیا تھا۔ مجدد ہونے کی وجہ ے آپ نے بڑے نیک سفراختیا رہیے، آپ کاتعلق شاہی خاندان سے تھالیکن جب اللہ تعالی نے توجہ کی تو فیل ارز انی فر مائی تو آھےنے و نیا ہے مند موڑ لیا۔ اہل معانی کے دلوں عل آب كى برى عظمت وبزرگ موجود بسياك بروايت بكفر مايا "التوحيد الا عواض عن الطبيعه ''(ا ٹي طبيعت سے اعراض کرنے کانام توحيد ہے) اس لئے کہ تما طبیعتیں اللہ تعالیٰ کی نعمتوں ہے محبوب اور نابینا ہوئی ہیں جب تک طبیعت سے اعراض نه کیا جائے حق کی طرف توجینبیں ہو عتی اور طبیعت کی طرف توجہ کرنے والا تو حید کی حقیقت سے مجوب رہتا ہے اور جبتم نے طبیعت کی خرابیوں کود کھے لیا تو توحید کی حقیقت تك رسائي حاصل كرلى .....اورآپ كى كرامتين اور دليلين بهت بين \_ (والله اعلم)

حضرت البوعثمان سعيد بن سلام المغر في رحمة الله تعالى عليه حضرت البوعثمان سعيد بن سلام المغر في رحمة الله تعالى عليه حضرات أبو حضرات الوعش من المغربين المغربين من المغربين المغر

ایک تھے۔علم کے فنون میں کافی حصہ رکھتے تھے۔تصوف میں صاحب ریاست وسطوت تھے تفس کی برائیوں کو بیان کرنے میں آپ کی بہت ی روایات ہیں اور عمدہ کرامات مشہور من ..... آپ سروايت عفرمايا "من اثر صحبة الاغنياء على مجالسة الفقراء ابتلا ٥ الله تعالى بموت القلب " (جوآ دي فقراء كي مجالس يردولتمندول كي صحبت وہم کشینی کوتر جیجے دیتا ہے اللہ تعالی اس کودل کی موت میں مبتلا کر دیتے ہیں ) یعنی جو آ دی فقرا کی مجلسوں میں بیٹھنا چھوڑ کر امراء اور در تشندوں کی صحبت اختیار کر لیتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے دل کونورمعرفت ہے برگانہ کر دیتے ہیں کیونکہ فقراء سے روگر دانی وہی کرسکتا ہے جس نے ابھی تک ان سے مجالست ہی اختیار کی ہولیکن جو شخص صوفیا ۔ فقراء کی با قاعدہ ۔ محبت اختیار کر لیتا ہے چھر وہ روگر دانی نہیں کر سکتا۔ لہذا جوفقراء کی ہم نشینی جھوڑ کر دولتمندول كي صحبت اختيار كرليما ب اس كادل نياز مندى كي موت مرجا تا باوراس كاجسم غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے ۔۔۔۔ پس جب فقرا ایک جائست ترک کر دینے کا ثمرہ دل کی موت ہےتو کیمران کی صحبت ہے روگروانی کا انجام کتنا خطرناکی ہوگا؟....ان کلمات ہے صحبت اورمجالست كافرق معلوم ہوجاتا ہے.....(واللہ اعلم بالصواب) 🦯

حضرت ابوالقاسم محمد بن محمود النصر آبادی رحمته الله تعالیه علیه اورانبی میں سے صوفیاء کے صف اول کے بہادراور عارفان طریقت کے احوال یان کرنے والے حضرت ابوالقاسم محمد بن محمود النصر آبادی بھی ہیں آپ نیٹا بور میں ای طرح بلند حال اور عالی مرتبہ ہے جس طرح نیٹا بور میں خوارزم شاہ اور حمویہ میں شاہ بور سسفر فرق بیتھا کہ ان بادشاہوں کی عزت و مرتبہ اس دنیا میں تھا لیکن آپ کی عزت آخرت فرق بیتھا کہ ان بادشاہوں کی عزت و مرتبہ اس دنیا میں تھا لیکن آپ کی عزت آخرت میں سست آپ کا کلام بڑا مجیب اور کرامتیں بڑی بلند پایہ ہیں آپ حضرت شبل کے مرید اور الل خراسان کے متاخرین صوفیاء کے استاد تھے۔ این دور میں آپ کا کوئی ٹانی نہ تھا۔ فنون الل خراسان کے متاخرین صوفیاء کے استاد تھے۔ این دور میں آپ کا کوئی ٹانی نہ تھا۔ فنون

علم میں آپ اپنے زمانے کے سب سے بڑے عالم اور سب سے بڑے تھے تھے .... آپ ك باركين تاب كفرمايا "انت بين نستين، نسبة الى آدم ونسبة الى الحق فادا انتسبت الى آدم دخلت في صيادين الشهرات ومواضع الافات والزلات وهي نسبة تحقق البشوبه قال الله تعالىٰ انه كان ظلوما جهولا واذا نسبت الى الحق دخلت في مقامات الكشف والبراهين والعصمة والولاية وهمي نسبة تحقق العبودية قال الله تعالى و عباد الرحمن الذين يمشون على الارض هدونا "(تودونبتول كدرميان جايك نسبة دم عليه السلام كى طرف اور ووسری حق تعالیٰ کی طرف بی جب تبهاری نسبت حضرت آ وم علیه السلام کی طرف کی جائے گی تو تم شہوت کے میرانوں اورخرابیوں اور خطاؤں کے مقامات میں داخل ہو جاؤ گے بینسبت تبہاری بشریت کوٹا جھ کرتی ہے جبیبا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ'' بے شک وہ ا بني جان كومشقت ميں ڈالنے والا نا دان ہے .... اور جب تم حق تعالی كی طرف اپنی نسبت کر و گے تو کشف، دلائل پاک بازی ادر ولا ﷺ مقامات میں داخل ہو جاؤ گے اور پیر نسبت تمہاری عبدیت کو تابت کرے گی جیسا کہ حق تحالی نے فرمایا ''اور حق تعالی کے وہ بندے جوز مین برعا جزی کے ساتھ چلتے ہیں ) بندوں کی نسب خضرت آ دم سے تو قیامت کےدن منقطع ہوجائے گی لیکن حق تعالی کے ساتھ عودیت کی نبعت ہمیشہ قائم رہے گی اور اس میں بھی تغیر نہیں آئے گا 🔑 جب بندہ اینے آپ کواپی ذات کی طرف یا حضرت آ دمْ کی طرف منسوب کرے تواس کا کمال یہ ہے کہ بوں کیجے ''اِنِی ظلمتُ مفسی'' (میں نے اپنی جان برظلم کیاہے) اور جب بندہ اپنی نسبت حق تعالیٰ کے ساتھ کرے تو اس وقت اس مقام ميں ہوتا ہے كري تعالى ارشا وفر ماتے ہيں۔ " يَساعِبَادِ لا تَعوُف" عَلَيْكُم اليَوُمُ " (ا مرس بندو! آج تم يركوني خوف بين (والله اللم بالصواب)

حضرت ابوالحسن على بن ابرا بيم الحصر ى رمته الله تعالى عليه اورانہی حضرات تبع تابعینؑ میں سے ایک راہ حق پر چلنے والوں کے دلی سر دار اور تحقیق حق میںمصروف رہنے والوں کے جانوں کاحسن حضرت بوالحس علی بن ابراہیم · الحصري كي بي -آب بارگاه حق كي فاحت مرزرگون اورصوفياء كي برا امون مين سے تھے۔اپنے دور میں آپ بے مثال تھ اور تمام معانی طریقت میں آپ کا گلام بلند مرتبداورعبارات پسنديده بين .....اورآپ سے روايت ہے كه فرمايا" دعو ني في بلائي هاتوا مالكم الستم ملن اولاد آدم الذي حلقه الله تعالى بيده ونفخ فيه من روحه واستجد له ملتكته ثم امره بامر فخالف ناذا كان اول الدني درریا فکیف کان آخرہ "(جھر کی مصیبت میں چھوڑ دو، الا وَجو کھے تہارے یاس ہے، کیاتم اس آ دم کی اولا دنہیں ہوجس کوحق تھا کیے اینے ہاتھ سے پیدا کیا اور اس میں ا بی روح پھونگی اورا بین فرشتوں سے اس کو تجدہ کرایا چر سے ایک بات کا تھم دیا تو اس نے اس کی خلاف ورزی کی۔ جب منکے کی پہلی شراب ہی اس طرح تلجیٹ ہوتو بتاؤاس کا آخیر کیا ہوگا ) یعنی جب آ دمی کواس کی حالت پر چھوڑ دیں تو وہ پوری طِرح مخالفت پراتر آتا ہے لیکن اگرحق تعالیٰ اس پراپی نظرعنایت فرمائے رکھیں تو وہ مجسم محبت بن جا تا ہے۔۔۔۔لِہذاتم حق تعالی کی عنایات کی خوبصورتی کاانداز ہ کرواوراینے بدمعاملگی کااس سے مقابلہ کرواور تمام عمراسی میں گزاردو .....و باللہ التو فیق۔

میصوفیا متقدیمن اوران کے پیشواؤں میں سے بعض بزرگوں کا تذکرہ تھا اگر ہم ان تمام کا ذکر اس کتاب میں کرتے یا اس گروہ کے نذکورہ حالات کی شرح کرتے اور ان کی حکایات بھی لکھتے تو کتاب طویل ہو جاتی اور اصلی مقصد فوت ہو جاتا۔ اب ہم متاخرین صوفیاء کے ایک گروہ کے حالات بیان کرتے ہیں .... توفیق ، تفاظت اور امداد صرف اللہ بی کی جانب ہے ہوتی ہے۔

بار هواں باب

# صوفیاء متاخرین کے آئمہ کے ذکر میں

جان لو! الله تعالیّ تههیں بھلائی نصیب کریں ۔ کہ ہمارے اس دور میں ایک طبقہ ا پیےلوگوں کا ہے جن میں ریاضت ومجاہدہ کی تو طاقت نہیں پھر بھی ریاضت کے بغیر ہی بزرگی اور فضیلت کے خواہشند ہیں اور تمام الل طریقت کواپنے جیسا ہی سجھتے ہیں کیکن جب بہلے بزرگوں کی باتیں سنتے ان کی عزت وشرف دیکھتے اور ان کےمعاملات کو پڑھتے ہیں اور پھرانے اندرنگاہ ڈالتے ہیں اوراپنے آپ کوان سے بہت دوریاتے ہیں تواس خواہش کو ترک کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم ان کی طرح نہیں ہیں اور نیز کہتے ہیں کہ ہمارے ز مّانے میں ان جیسے لوگ موجود نہیں ہیں۔ کیکن ان کا بیقول سر اسر غلط ہے کہ کیونکہ اللہ تعالیٰ ز مین گو کسی وور میں بھی محبت کے بغیر نہیں چھوڑتے اور اس امت کو ہر گز اینے دوستوں سے خَالَ بِينِ كَرِيِّ جِبِيهَا كَهِ يَغْبِرُ اللَّهِ كَا أَرْثُا كِي لَهُ لا يزالُ طائفة " مِن امتى على الخير والمحق حتى تقومُ الساعة "(ميرى امت عن عاليكروه تا قيام قيامت نيكى اورحق برقائم رے گا )اور نیز حفزت پنجبر تالیہ نے فرمایا ہے ک<sup>و ا</sup>لاہنز ال فسی احسی اربعون عىلى خُىلَقِ ابى اهيم "(ميرى امت مِن بميشدايے عالين افرادموجودر بيں گے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کےخلق پر قائم رہیں گے ).....جس گروہ کا ابھی ہم ذکر کرنے والے ہیں ان میں سے پچھ حضرات تو اس دنیا ہے گزر چکے ہیں اور اپنی روح کوراحت و آرام پہنچا چکے ہیں اور کچھ حضرات ابھی تک زندہ ہیں اللہ تعالی ہم سے اور تمام مسلمانوں مردوزن سے اپنی رحمت کے سببراضی ہول۔

ح**ضرت ابوالعباس احمد بن محمد القصاب** رحمته الله عليه ان متاخرين صوفياء رحمته الله تعالى عليه مين سے ايک راہ ولايت کی رونق جماعت الل بدایت کا حسن حفرت ابوالعباس احد بن محمد القصاب میں۔ کدآ ب نے ماوراء النمر کے مقتد مین صوفیاء کی زیارت کی اوران کی صحبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ آپ عالی سرجے تیجی فراست، کثرت برهان اورز بدو کرامت میں بڑے مشہور ومعروف تتھے طبرستان کے امام حضرت ابوعبدالله خیاطی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی دی ہو کی فضیاتوں میں ہے ایک بیہ ہے کرکسی کوشلیم حاصل کئے بغیر وہ مقام عطافر مادیں کہ جب ہم کودین کے اصولوں اور تو حید کی باریکیوں کے بیجے میں کوئی مشکل پیش آئے تو ہم اس سے دریافت کریں اور وہ حضرت ابو العباس قصاب کی شخصیت ہے۔ آپ بالکل ای تھے پھر بھی آپ کا کلام اور گفتگواصول دین اور علم تصوف میں بڑی بلیم تبه ہوتی تھی اور آپ اینے ابتدائی اور انتہائی تمام حالات میں عالی حال اور نیک سیرت تھے بھی نے ان کی بہت ی حکایات بنی ہیں لیکن اس کتاب میں ہم اختصار کے طریقہ کو اپنائے ہوئے میں کہتے ہیں کہ بوجھ سے لدے اونٹ کی مہار بکڑے ا کیاڑ کا آمل کے بازار جہاں ہروفت کیچڑر ہتا تھا ہے گزرر ہاتھا کداونٹ کا یاؤں پھسلااور وہ زمین برگر بڑاجس ہے اس کی ٹا مگ ٹوٹ گئی۔ لوگوں نے اونٹ کی پیٹھ ہے او جھا تارنے ُ كالراده كيا كيونكه وه لا كالإتحر بلا بلا كرلوكول كورد كيلئة يكارر باتفالهتية مين الفا قاحضرت شيخ ابو العباسُّ اس طرف آنگلے ادر یو چھا کہ'' کیا ہوا؟ لوگوں نے بتایا کہ اونٹ کی ٹانگ ٹوٹ گئی ہے۔ آب نے اونٹ کی مبار تھای اور آسان کی طرف سراٹھا کر دُعا کی ' بار فدایا اس اونٹ کی ٹانگ درست فرمادے کہ اگراس کو درست نہیں کرنا جاہتا تو پھراس لڑ کے کے رونے ہے قصاب کے دل کوتو نے کیوں بے قرار کردیا ہے ؟ آ ب کا یہ کہنا تھا کہ ای وقت اونٹ اٹھ کھڑا ہوا اور چلنے لگا ۔۔۔۔ اور آپ ہے روایت ہے کہ فرمایا ''تمام لوگوں کوحق تعالیٰ کی تقدیر پر ببرصورت راضی رہنا جاہتے ورنہ وہ رنجیدہ رہیں گے کیونکہ اگرتو اس کی تقدیر برراسنی ہوگا تو مصيبت كے وقت آ زمائش ميں ڈالنے والے كى طرف ديكھے گا اور اس طرح تجھے اس مصیبت بر تکلیف نہ ہوگی لیکن اگر تو تقدیر اللی بر داختی ندرے گا تو بلا تو ضرور آئے گی کیونکہ

الله تعالی ہماری رضامندی یا نہ رضامندی ہے اپی مقررہ تقدیر کوتبدیل نہیں کرتے تو اس طرح تو رنجیدہ خاطرر ہےگا۔ پس ہمارااس کے فیصلوں پر راضی رہنا ہماری راحت کا سبب ہے، اور جو شخص اس کے فیصلوں پر راضی رہتا ہے اس کا دل آ رام پاتا ہے اور جو کوئی اس کی تقدیر ہے روگر دانی کرتا ہے وہ اس کی تقدیر کے وار دہونے پر رنجیدہ ہوتا ہے .... واللہ اعلم

حضرت ابوعلى بن التحسين بن محمد المدقاق رمته الدعليه

مریدوں کا بیان اور محققین کی برهان حضرت ابوعلی بن الحسین بن محد الد قاق بھی ا نہی متاخرین صوفیاء کرام میں سے ایک ہیں۔ آب اینے فن کے امام اور اینے دور کے بے مثل انسان تھے۔راہ حی کے بیان کرنے میں آپ کا بیان بڑاواضح اور زبان بڑی قصیح تھی۔ آپ نے بہت ے مشائح کی میارت کی اوران سے محبت کا شرف حاصل کیا تھا۔ آپ حضرت نقر آبادیؓ کے مرید تھے اور تو ہوں کو وعظ ونصیحت کیا کرتے تھے۔ روایت ہے کہ آب نِ فَرْمَايِا ' مَنْ أنسس بنغيره صَعْف فِي حَالِهِ وَمَنْ نَطَقَ مَن غيره كَذَبَ فی مقالِه " (جس نے غیرت کے ساتھ انس کیا وہ اپنے حال میں ضعیف ہو گیا اورجس نے غیراللہ کی طرف سے نطق کیا اس نے اپنے کلام میں جھوٹ بولا) کیونکہ حق تعالیٰ کے علاوہ کسی سے انس کرنا معرفت حق کی کمی کی وجہ ہے ہوتا ہے اور حق تعالی سے انس کرنا غیر ہے وحشت كرنا ب اورغير سے وحشت محسول كرنے والا غير الله كى طرف سے بول نہيں سكتا۔ میں نے ایک بزرگ سے سنا ہے کہ ایک دفعہ میں ان کی محفل میں حاضر ہوا تا کہ آ پ سے متوکلین کے حال ہے متعلق دریافت کروں آپ نے اس وقت بڑی عمدہ دستار پہن رکھی تھی میرے دل میں اس کی خواہش بیدا ہوگئ تاہم میں نے سوال کیا کہ 'ایھا الا سنادما ُ السو كل ''(اےاستادتو كل كيا ہے؟) آپ نے فر مايا ۔ تو كل پيہے كہ تو لوگوں كى دستار كى طمع نہ کرے یہ کہر آپ نے اپنی دستارا تار کرمیر ہے سامنے ڈال دی۔( واللہ اعلم )

# حضرت ابوالحس على بن احمد الخرقاني رحمة الله عليه

متاخرین صوفیاء میں سے ایک اہل زمانہ کا شرف اور اسے دور کے بگانہ صفت بزرگ حفرت ابوالحن علی بن احمد الخرقانی" بھی ہیں کہ آپ متقد مین مشائخ میں ہے بڑے بزرگ اوراینے وقت کے تمام اولیاء کرام کے ہاں قابل تعریف تھے۔حضرت شیخ ابوسٹید نے آپ کی زیارت کا ارادہ کیا اور آپ کے ساتھ گفتگو کی تو ہرفن میں آپ کا کلام انتہا کی عمدہ اورلطیف مایا جب واپس جانے لگے تو آپ نے فرمایا ''میں نے تمہیں اینے دور کی ولایت كيلي منخب كرايا ب مين في حفرت شخ الوسعيد ك فادم حفرت حسين مودب سيسنا ب كه جب شيخ آپ كى خدمت مين حاضر ہوئے تو آپ بالكل خاموش بيٹھے رہے اور آپ كى گفتگوغور سے سنتے رہاور آپ کی باتوں کے جواب دینے کے علاوہ کسی تتم کی کلام نہ کی ، میں نے دریافت کیا کدائے تی آ پ کس وجہ ہے جاموش ہو گئے تھے؟ فرمایا کہ ایک وقت میں ایک ہی باتیں کرنے والا کافی ہوتا ہے اور میں نے حضرت استاد ابوالقاسم قشیری سے سنا ہے كه آپ نے فرمايا۔ جب ميں ولايت خرقان ميں داخل ہوا آئ بير كامل حضرت خرقاني " کی حشمت ورعب کی وجہ سے میری فصاحت ختم ہو گئیں ادر مجھ میں بیان کرنے کی طاقت باقی نه رہی۔ میں نے میہ مجھا کہ شاید میں اپنی ولایت سے معزول ہو گیا ہوں .....اور آ پ سے روایت ہے کہ فرمایا'' راستے دو ہی ہیں، ایک گمراہی کاراستہ اور دوسراہدایت کا، گمراہی کا راسته ده ہے جوخود بندے کا الله تعالی کی طرف ہے اور ہدایت کا راسته وہ ہے جوالله تعالی کا بندے کی طرف ہے( مینی ) جو بندہ یہ کہتا ہے کہ میں حق تعالیٰ تک پہنچ گیا ہوں وہ در حقیقت نہیں پہنچااور جو بندہ یہ کیے کہ حق تعالیٰ نے مجھےا پی ذات تک رسائی نصیب فر مائی ہے تو وہ واقعی حق تعالی تک پینی گیا ہے کیونکہ اس راہ میں پہنچنا تا پہنچنا اور تا پہنچنا پہنچنا ہے۔(واللہ اعلم)

## حضرت ابوعبدالله محدبن على رحمة الله تعالى عليه

اسينه وقت كے بادشاہ اورمطالب ومعانى بيان كرنے ميں يكماً حضرت ابوعبدالله محمر بن على المعروف بالداعسة في مقيم به بسطامٌ جهي أنبين صوفيا متاخرين مين عيدا يك بين \_ ۔ آپ جملہ علوم ظاہری و باطنی کے ماہیا تا زعالم اور بارگاہ الٰہی کے ذی احتشام ہزرگوں میں ے تھے۔آپ کا کلام برامہذب اوراشارے انتہائی لطیف ہیں۔اس مسلک کے امام اور نیک سیرت بزرگ حفزت شیخ سبلکی ہے میں نے آ پ کے کلام کی مچھ با تیں نی ہیں جو يرى بى بلنداور بينديده بين ان مين ساك يه كرآ پفرمات بين السوحيد عنک موجود وانگ فی التوحید مفقود" ( توحیدتو تجھے ہے درست ہے کیکن توخو د توحید میں درست نہیں ہے ) کوئل تو حق تعالیٰ کے تقاضوں کے مطابق اس میں قیام نہیں کرتا۔ ۔ اور تو حید میں ادنی درجہ پہنے کہ تو اپنی ملکیت میں اپنا تصرف جھوڑ دے اور اپنے تمام معاملات کون تعالی عز وجل کے سپر دروے ۔۔۔۔۔اور حضرت شیخ سہلکی نے بیان کیا کہ بسطام میں ایک مرتبہ ٹڈی ول آیا اور اس کی کٹرے ہے تمام درخت اور کھیتیاں سیاہ ہو تحکیٰں۔ چنانچہلوگوں نے فریاد کرنا شروع کر دی۔ ﷺ کے بچھے سے دریافت کیا کہ یہ کیا معاملہ ہے؟ میں نے بتایا کد تذی ول آگیا ہے اور لوگ اس کی وجدے انتبائی پریشان ہیں۔ یہ من کر شیخ حیجت پرتشریف لے گئے اور اپنامنہ آ سان کی طرف کرلیا۔ ای وقت تمام نڈی ول چلا گیا۔حتی که نمازعصر تک ایک دانہ بھی باقی ندر ہا اور کسی کا ایک پیۃ تک نقصان نہ مو\_( والتداعم بالصواب)

# لمهيمني رصة الدسعيد فضل بن محمد الهيمني رصة الله تعالى عليه

اور انہی میں سے محمان خدا کے شہنشاہ اور صوفیا ، کے بادشاہوں کے بادشاہ حضرت ابوسعید فضل بن محمد المبیمنی بھی ایک بیں۔ آب اپ وقت کے سلطان اور طریقت کا

جمال تصے ،تمام اہل ز مانیا ہے کے تابع فر مان تھے کھھ لوگ آپ کے حسن و جمال کے فریفتہ اوراكي كروه آپ كے سن اعتقاد كا قائل اوراكيكروه آپ كى قوت حال عے مرعوب تھا، آپ ظاہری و باطنی جملہ علوم کے بہت بڑے ماہر اور روحانی اسرار و رموز کی آگاہی میں آ پ بہت بڑی شان کے مالک تھے۔اس کےعلاوہ آپ کی کرامات، آ ثاراور دلائل بہت زیادہ ہیں چانچے آج کے دنیامی آپ کے آٹارنمایاں ہیں۔ آپ ایخ ابتدائی حالات میں حصول علم کیلئے مہنہ سے سرخس تشریف لائے اور حضرت ابوعلی زاہد سے تعلق قائم کیا اور ا یک دن میں تمن دن کاسیق لیتے اور وہ تمن دن عبادت میں گزار دیتے۔ یہاں تک کہ امام ابوعلى زائداً ب كاندررشد ومواحت كفايال أثاره كيدكراً ب كى يبل يدنياده عزت و تحریم کرنے گئے .... کہتے ہیں کہ ان دنوں شخ ابوالفضل حسنٌ سرخس کے حاکم تھے۔حضرت ابوسعیدا یک روزندی کے کنارے جارے تھے کہ شخ ابوالفضل حسین نے آپ کے سامنے آ کرکہا کہ اے ابوسعیدیہ تبہاری راہ تو نہیں جس رہم چکی ہے ہو'' اپنے راستہ پر چلو! آپ نے شیخ ابوالفضل سے اپناتعلق قائم ند کیا اور اس جگہ ہے والبن پنی جگہ پر آ کرریاضت اور مجاہدے میں مصروف ہو گئے حتی کہ حق تعالی نے آپ پر ہدایت کا درواڑ ہے کھول دیا اور آپ کو پڑے اعلیٰ در ہے تک رسائی نصیب فرمائی .....حضرت شیخ ابوسلم فاری ہے بین نے سنا ہے كرميراآب كے ساتھ بميشہ كچھ جھڑار ہاكرنا تھا۔ايك مرتبد ميں آپ كى زيارت كيلئے كيا اس وقت میرےجم پرایک گدری تھی جومیل کچیل سے چڑے کی طرح ہوگئی تھی۔اسے اوڑ ھر جب میں آپ کے پاس پہنچا تو دیکھا کہ آپ تخت پر بیٹھے ہیں اور مصر کاریٹی لباس زیب تن کئے ہوئے ہیں۔میرےول میں خیال پیدا ہوا کہ ان دنیاوی تعلقات اور علائق کے ہوتے ہوئے پیفقیری کے مدعی ہیں جب کہ میں دنیوی علائق سے مجر داور علیحدہ رہ کر فقیری کامدی ہوں۔میری اس مخص کے ساتھ کس طرح موافقت ہو عملی ہے؟ آپ میرے اس خیال سے آگاہ ہو گئے اور سراٹھا کرفر مایا 'نیا اب مسلم فی ایمی دیوان و جدت

مَنُ كَانَ قَلْبُهُ · قَائِمًا في مشاهَدةِ الحق يقعُ عليه اسم الفقير ''(ا\_الإملِم تم نے کس دیوان میں بیدیایا ہے کہ جس آ دمی کا دل مشاہدہ حق میں قائم ہواس پر فقیر کا اسم واقع ہوسکتا ہے) یعنی اصحاب مشاہرہ تن تعالیٰ کے ساتھ غنی ہوتے ہیں اور فقرا تو ارباب عجامدہ ہوتے ہیں۔حضرت ابومسلم کہتے ہیں کہ میں اپنے اس خیال سے برد ابشیمان ہوا اور اس تالبنديده خيال سے توبيك ....اورآپ سے روايت سے كه فرمايا" الته صوف فيام القلب مع الله بلاو اسطه "(ول كحق تعالى كساته بلاواسطة قائم موجائ كانام تصوف ہے) اور پیمشاہدہ کی طرف اشارہ ہے اور مشاہدہ محبت کے علیے شوق دیدار میں استغراق اورحق کے بقامے صفت کے فنا کا نام ہے' کتاب الج میں مشاہرہ اوراس کے وجود ے متعلق انشاء الله میں ایک محتقل باب کھوں گا ..... ایک مرتبہ آپ نے نبیشا پورے طوس کے سفر کا ارادہ کیا۔ دشوار گزار پہاڑی راہتے میں سخت سردی تھی حتی کہ آ پ کے یاؤں موزوں کے اندریھی سردی محسوں کرتے تھا کیے درویش کہتے ہیں کہ میرے دل میں آیا کہ ا بی اس جا در کے دوکلزے کر کے آپ کے یاؤں پر کیپیٹے دوں کیکن میرے دل نے شدخیا ہا کیونکہ بیرجیا در بزی عمد ہتھی۔ جب ہم طوس میں بینچ گئے تو مجلس میں نے سوال کیا کہ مجھے البهام اورشیطانی وسوسے کے درمیان فرق بتاہیے؟ آپ نے فرمایا کو البام تو وہ تھے جس نے تیرے دل میں چادر پھاڑ کر ابوسعید کے پاؤں کے گرد لیسٹ دینے کی آرز و پیدا کی تا کہوہ سردی سے محفوظ ہوجا کیں اور شیطانی وسوسہ وہ ہے جس نے مخصے اس نیک کام سے روکے رکھا....ای جم کی بے شار باتیں ہیں جوآ ہے ۔ ظاہر ہیں لیکن ہم طوالت کے خوف ہے انہیں چھوڑتے ہیں۔(واللہ اعلم)

ح**ضرت ابوالفصل محمر بن ا**لحسن ختلی رحته الله تعالی علیه ادتادی زینت اور عابدوں کے شخ حضرت ابوالفضل محمد بن الحن الخبی بھی انہی صوفیا متاخرین میں سے ایک ہیں۔ طریقت میں میں انہی کی افتد اکرتا ہوں آپ علم تفسیر اور حدیث کے بہت بڑے عالم تھے اور تقوف میں حفرت جنید کا غرب رکھتے تھے آب حضرت مصریؓ کے مریدراز دارادر حضرت ابوعمر قز ویٹی وحضرت ابوالحن بن سالبہؓ کے ہمعصر تھے آپ ساٹھ سال تک تچی خلوت پسندی کی وجہ سے بہاڑوں میں دوڑتے رہے اورایئے آب کولوگوں میں ممنام کرایا۔ زیادہ عرصہ آپ نے کوہ لگام میں بسر کیا آپ نے برسی اچھی عمر مائی ،اورآپ کی کرامات و براہین بہت ہیں لیکن آپ صوفیا خدلباس اور رسوم کے یابند ت تھ بلکداہل رسم کے ساتھ پڑی تختی ہے بیش آتے تھے۔ میں نے آپ سے زیادہ پر ہیت انسان تبين ويكها ..... آب كوايت ب كفرمايا "الدنيا يوم ولنا فيها صوم " (ب د نیادن ہےاورہم خوداس میں روزہ دار ہیں) یعنی ہم اس میں سے نہ کوئی حصہ لیتے ہیں اور نہ اس میں الجھتے ہیں۔ کیونکہ ہم نے اس کی خرابی کو دکھے لیا ہے اور اس کے یر دوں ہے واقفیت حاصل کر کے ہم نے اس سے منہ موڑ لیا ہے ۔ میں ایک دفعہ آ ب کے ہاتھ دھلا ر ہاتھا کہ میرے دل میں خیال بیدا ہوا کہ جب تمام معاملات تقدیر ادر حق تعالی کی تقسیم پر موقوف ہیں تو پھرآ زادمنش لوگ ایے آپ کو کرامت کی امید پر پیرون کاغلام کیوں بنا لیتے میں؟ .... آپ نے فر مایا'' بیٹاتم نے جو بچھ خیال کیا ہے جھے اس کاعلم ہو گیا ہے چنانچہ جان لے! کہ ہرتھم کا ایک سبب ہوتا ہے جب حق تعالیٰ کس بچے کوولایت کا تاج اور حکومت دینے کا ارادہ فرماتے ہیں تو پہلے اس کو تو بہ کی تو فیق نصیب فرماتے ہیں اور پھراس کو ایے کسی ووست کی خدمت میں بھیج دیتے ہیں تا کہ اس کی بہ خدمت اس کیلئے کر امت کا سبب بن جائے .....ایسے بن بہت سے لطائف روزانہ ہم پر ظاہر ہوتے تھے....جس روز آپ کی وفات ہوئی آپ بانیان اور دمش کے درمیان ایک گھاٹی سے ملحقہ گاؤں بیت الجن میں قیام یذیر تھے ادر میری گود میں آپ نے اپنا سر رکھا ہوا تھا۔ عام عادت کے مطابق ایک یے ووست کی جدائی کامیرے دل پرشدیداٹر اور رنج تھا۔ آپ نے مجھ سے فر مایا'' بیٹا میں مجھے اعتقاد کا ایک مسئلہ بتا تا ہوں اگر تو نے اپنے آپ کو اس کے مطابق درست کر لیا تو تو ہر تسم کے درخے وغم سے چھوٹ جائے گا جان لیے! کہ نیک و بد ہر تسم کے حالات اور مقامات تق تعالیٰ بی بیدا فرماتے ہیں اس کے تہمیں اس کے کسی فعل پر نہ تو جھڑ اکر تا چاہئے اور نہ بی دل میں رنج کرنا چاہئے اس کے علاوہ آپ نے کوئی کمبی وصیت نہ فرمائی اور جان دے دل میں رنج کرنا چاہئے اس کے علاوہ آپ نے کوئی کمبی وصیت نہ فرمائی اور جان دے دی۔۔۔۔(واللہ اعلم بالصواب)

حضرت ابوالقاسم عبدالكريم ابن موازن قشيري رمة اللهايه انبی میں کے ایک مسلمانوں کے استادامام اور اسلام کی زینت حضرت ابوالقاسم عبدالكريم ابن ہوازن القشير حي تھي ہيں۔ آپ اپنے دور ميں يكتاب بلند مرتبہ اور عالی مقام بزرگ تھے۔الل زمانہ آپ کی نصلتوں اور بزرگ سے بخوبی واقف ہیں۔تمام فنون میں آپ کے لطائف بہت ہیں اور بڑی عمرہ و تحقیقی تصنیفات موجود ہیں۔ حق تعالی نے آپ کے حال اور زبان کوفضولیات ہے تحفوظ فر مادیا تھا۔ آپ مرتبہ میں نے سناتو آپ فرمار ہے يخي مشل التصوف كعلة البوسام اوله هذيان والجزم سكوت واذ تمكن حسوس ''(نصوف کی مثال مرض برسام کی طرح ہے کہ اس کی ابتداند یان گوئی اور انتہا خاموتی ہے اور جب مضبوط ہوگئی۔تو گونگا بن ہوگیا) بس صفوت کے دو پہلو ہیں ایک وجد اوردوسرانمود نمودمبتدی حضرات كيلئے ہاور نمود ميں نمود عارت فيان كوئى بوتا ہے اور وجد نتهی حفزات کیلئے ہے اور دجد کی حالت میں وجد سے عبادت محال ہے۔ پس جب تک وہ طالب حق ہوتے ہیں اپنے بلند مقصد کے سبب ناطق ہوتے ہیں اور ہمت ونطق میں ابل آرز وکوان کانطق بنریان معلوم ہوتا ہےاؤ ، جب وہ انتہا تک پینچ جائے ہیں تو پھرتمام باتوں سے خلاصی باجاتے ہیں بہال تک کدان میں بیان کرنے بلکدا شارہ کرنے کی ہمت بھی باقی نہیں رہتی ۔اس کی مثال وہ ہے کہ چونکہ حضر نے موئی علیہ السلام ابھی مبتدی تھے اور

ان کی تمام ہمت صرف رویت حق تک بی تھی اس لئے آپ نے اس قصد کو بیان کرتے ہوئے درخواست کی کہ ' رَبِّ اَدِ نِسٹی اُنظُورُ اِلَیْکَ ''(اے میرے دب مجھے ابتادیدار نصیب کرتا کہ میں تجھے دیکھوں) آپ کی بی عبارت مقصود کے حاصل نہ ہو گئے کے سبب بذیان اور بے فائدہ دکھائی دیتی ہے۔ لیکن ہمارے رسول عیالیہ چونکہ ختی اور متمکن تھا س بنیان اور بے فائدہ دکھائی دیتی ہے۔ لیکن ہمارے رسول عیالیہ چونکہ ختی اور متمکن تھا س لئے جب آپ کی شخصیت مقام ہمت تک پہنچ گئی اور آپ کی ہمت فائی ہوگئ تو آپ نے فرمایا'' لا اُحصی فناء علیک ''(اے اللہ! میں تیری حمد و تانیس کرسکا) اور بی منزل بری بلنداور مقام انتمائی عالی ہے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

#### حضرت الوالعباس احمد بن محمد رمتاله عليه

اور جوش میں بمیشہ یفر مایا کرتے تھے کہ استھی عدما الاو جو دلہ "(میں ایساعدم چاہتا ہوں جس کیلئے کوئی و جود نہ ہو) اور فاری میں فر مایا کرتے تھے کہ "برآ وی کوجس طرح ہونا چاہتے وہ نہیں ہوسکا اور مجھے بھی جیسا ہونا چاہئے ایسا ہونا محال ہے کہ میں بھینا جانتا ہوں کہ ایسانہیں ہوگا اور وہ بات یہ ہے کہ اللہ تعالی مجھے اس عدم میں لے جائے جس کیلئے برگز وجود نہ ہوکیونکہ مقامات وکر امات میں سے جو کچھ بھی ہے۔ تجاب اور بلاکا محل ہے۔ اور بندہ اپنے جاب کا بی عاش ہوکر رہ گیا ہے حالانکہ آرز و نے ویدار میں بندے کا فنا ہو جانا اس آرام ہے بہتر ہے جو جاب کے ساتھ ہواور چونکہ تی تعالی ایسی ذات ہے کہ جس پر عدم کا اطلاق جائز بی نہیں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان کا اطلاق جائز بی نہیں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان کا اطلاق جائز بی نہیں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان کا اطلاق جائز بی نہیں اس کے ملک میں نیست ہو جاؤں تو کیا نقصان رواللہ اعلم بالصواب)

ا پناتمام حصه آپ کے حق میں جھوڑ دیا تھا اور تمام دیا ہے روگر دانی کر لیتھی اللہ تعالیٰ نے ان کوآپ ہی کی زبان حال کی برکت ہے سیڈوسردار بنادیا تھا۔.... میں ایک روز حضرت شخ كے سامنے بيشا اينے مشاہدات واحوال آپ كے سامنے پیش كرر ماتھا تا كه كھو فے اور کھرے کی مجھے پر کھ حاصل ہو جائے کیونکہ آپ ہی اس دور کے ناقد تھے اور آپ بری حرمت کے ساتھ ان باتوں کوئن رہے تھے میں این جوانی کے جوش اور بھین کے غرور کی بنایر ان باتوں میں حریص مواجار ہاتھااس طرح کہ شاید حضرت شیخ کوابتدا میں ان حالات سے واسط ہی نہیں بڑا کہ آپ میرے معالم میں آئی عاجزی وانکساری سے کام لے رہے ہیں۔ آپ نے میرے باطن میں دیکھا اور فرمایا اے دوست! میری بیا عابر ی تیرے آیا تیرے احوال کی وجہ ہے نہیں کیونگر اصول کوتبدیل کرنا برامشکل ہے بلکہ میں پیا تکساری اور آ كُرُ كُرُ ابت احوال كوتبديل كرنے والے حريدوں كو آ داب صحت سكھانے كيلئے كرتا موں اور بيسب طالبان حل كيلي برابر بينه كه خاص تير ي التي حجب من في بيات في وحيران رہ گیا۔۔۔۔ آپ نے ایک دفعہ مجھے دیکھ کر فرمایا''اے بیٹا ہ آ دمی کوطریقت میں اس ہے زیادہ تعلق نہیں ہوتا کہ جب کسی کواس کا پیرطریقت ہے وابستہ کرتا ہے تواس کوطریقت کے عاصل کر لینے کاغرور بیچیے دھکیل دیتا ہے اور جب بیراس کوطریقت کے معزول کردی تو وہ اینے غرورکو بیان کرنے میں بھی بند ہوجا تا ہے پس اس کاحق تعالیٰ کے ماسویٰ کی نفی کرنا اور دجود باری تعالی کو ثابت کرنا بلکه ابنا وجود وعدم سب کاسب غرور اورزعم باطل ہوتا ہے اور انسان زعم باطل کی قید ہے آ زادنہیں ہوتا اس لئے اس کو چاہئے کہ درگاہ عبودیت کو لازم بكڑے اور بندگی کی نبیت نے علاوہ تمام نبتوں کواینے آپ سے دور کرد ہے ....اس واقعہ کے بعد بھی آ ب کے بہت سے اسرار جھ برظاہر ہوئے اور اگر میں آ ب کی کرامات کے بیان کرنے میں مشغول ہوجاؤں تواصل مقصد بیان کرنے سے قاصر رہ جاؤ**ں گا** (داللہ اعلم)

## حضرت ابواحمد المظفر بن حمد ان رمته الله عليه

ادرانمی حفرات صوفیاء متاخرین میں سے ایک ادلیاء کے رئیس اور اہل صفاء کے ناصح حضرت ابواحمه المظفر بن حمدانٌ بھی ہیں۔الله تعالیٰ نے مندر ماست پر ہی آپ کیلئے اس طریقت کی را بین کشاده فر مادی تھیں اور آپ کے سر پر کرامت کا تاج رکھ و یا تھا۔ فتا و بقا میں آپ کا بیان بڑا عمدہ اور عبارت بڑی بلند مرتبہ ہوتی تھی۔ حضرت شخ المشائخ ابوسعید ّ فر ماتے تھے کہ ہم بندگی کی راہ ہے حق تعالیٰ کی درگاہ تک پینچتے ہیں جب کہ خواجہ مظفر خداوندی کی راہ ہے ۔۔۔ یعنی ہم نے تو مجاہدہ ہے مشاہرہ حق کا مقام حاصل کیا ہے کیکن وہ مشامر ہی سے مشاہرہ کی طرف آئے ہیں .... میں نے آپ سے سنا ہے کہ فرمایا کہ جو کچھ دوسر یے برور گون کو داد یول اور جنگلول وقطع کرنے سے میسر آیا ہے مجھے وہ مندشینی اور رياست كے دوران بى ل كيا ہے .... الى رغون آپ كاس قول كومن دعوىٰ پر بى محول کرتے ہیں لیکن بیان کی کونا ہی قہم ہے کیونکہ اہل معانی کا پٹی کسی حالت کی خبر دینا ہر گز محض دعویٰ کی بنیاد برنبیں ہوتا۔ آ ب کے نیک خلفاء آج تک باقی اور موجود ہیں .....اور بزرگوار خواجه إجد سلمه الله تعالى فرمات بين كه ايك دن مين آپ كي خدمت عن حاضر بواتو نيشا يور کے مدعیوں میں سے ایک شخص آپ کے پاس بیٹھا تھا اور کہدر ہاتھا کہ طالب پہلے فانی ہو جائے تب باقی ہوتا ہے۔خواجہ مظفر نے فرمایا کہ 'فنا پر بقا کیسے متصور ہوسکتی ہے کیونکہ فنا تو تبستی ہے عبارت ہے اور بقاہتی کی طرف اشارہ ہے اور ان میں سے ہرایک دوسرے کی نفى كرتا بيس فنامعلوم بے تاہم جب بينيست ہو جائے پھرا گرمست ہو بھی تو يد بعينه وہ نہ ہوگی بلکہ وہ خود کوئی دوسری ہی چیز ہوگی اور بید درست نہیں کہ ذوات یعنی اصل ہی فانی ہو جائيس البته صفت اورسبب كافنا مونا درست بے نين جب صفت وسبب فنا موجا كيل تو موصوف ادرمسبب باقی رہتا ہے ادراس کی ذات پر فنا کا دار دہونا درست نہیں۔ میں علی بن

عثان کہتا ہوں کہ بچھے حضرت خواجہ کی عبارت بلفظ تو یا ذہیں تا ہم معنی وہی ہیں جو ہیں نے بیان کئے ہیں اور ہیں اس عبارت کی مرادزیا دہ وانٹح کر دیتا ہوں تا کہ عام فہم ہو جائے ، لیل مراداس سے بیہ ہے کہ بندہ کا اختیار اس کی اپنی صفت ہے اور وہ اپنے اختیار کی بدولت حق تعالیٰ کے اختیار سے مجوب ہے لیں بندہ کی اپنی صفت اس کیلئے حق تعالیٰ سے حجاب ہے اور لا محالہ حق تعالیٰ کا اختیار از لی ہے اور بندہ کا اختیار اور جنب حق تعالیٰ کا اختیار از لی ہے اور بندہ کا اختیار فائی اور اس کا اینا اختیار فائی اور اس کا تصرف مقطع ہو جائے گا۔۔۔۔ (واللہ اعلم)

گرمیوں کے موسم میں ایک دفعہ میں سفر کا لباس پہنے پریشان حال آپ کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے پوچھا''ابوالحن! مجھے بتاؤاس وقت تمہاراارادہ کیا ہے؟
میں نے عرض کیا''میرے لئے سائ کی مخفل ہونی چاہنے! آپ نے ای وقت آدی ہیں کر اور قوت وارادہ اور ایک قوال اور اہل عشرت کی ایک جماعت کو بلوایا' میرے بجپن کی گوی اور قوت وارادہ اور محبت کی سوزش نے ابتدائی میں سماع کے اندر میری حالت کو مفطر ہے کردیا۔ جب بجھ وقت گزرگیا اور اس آفت کے جوش د غلب میں بچھ کی واقع ہوئی تو آپ نے مجھے فرمایا ''تمہارے لئے بیساع کیسارہا؟ میں نے عرض کیا۔ شخ مجھے بہت ہی پیند آیا''فرمایا''ایک وقت آک گا کہ بیراگ اور گویے کی آواز تمہیں ایک جیسی محسوس ہوگی۔ کیونکہ سائ کی قوت اس وجائے تو اس وجائے تو اس مشاہدہ حاصل ہو جائے تو اس وجائے تو اس کی قوت ختم ہو جاتی ہے ، یا درکھو! اس سائ کوا بی عادت نے بتالینا کہ بیتہاری طبیعت پھرسائ کی قوت ختم ہو جاتی ہے ، یا درکھو! اس سائ کوا بی عادت نے بتالینا کہ بیتہاری طبیعت بھرسائ کی قوت ختم ہو جاتی ہے ، یا درکھو! اس سائ کوا بی عادت نے بتالینا کہ بیتہاری طبیعت ٹاینہ بی بن جائے اور اس طرح آپ اصل مقصود ہے بی بازرہ جاؤ ۔۔۔۔۔ (واللہ اعلم بالصواب)

تيرهوال باب

## متاخرين صوفيا كرام كالمخضر تذكره

مختلف شہروں میں موجود تمام صوفیاء کرام کے حالات اگر بیان کروں تو کتاب بہت طویل ہوجائے گا وراگرسب کونظر انداز کردوں تو کتاب کا مقصد فوت ہوجائے گا۔
اس کئے میں اپنے عہد کے ان صوفیاء اور مشاک کے مختصر حالات بیان کرتا ہوں جوار باب معانی ہیں اور اہل رسوم کی بجائے صرف اسرار ربانی سے واقف حضرات کا تذکرہ کرتا ہوں باکھ اگر انلہ تعالیٰ کی شیت ہوتو اپنی مراد کے حصول سے زیادہ قریب ہوجاؤں چنا نچہ دہ یہ حضرات ہیں!

متاخرين صوفياءابل شام وعراق

(۱) حفرت شیخ زکی بن العلاً آپ دور کے بزرگ مشائخ اور ساوات میں سے تھے میں نے آپ کو مجت کے شعلوں یں سے ایک شعلہ جوالد کی مانند پایا۔ آپ کی براہین اور کرامات بڑی ظاہر ہیں ۔ (۲) حضرت شیخ بزرگوار ابوجعفر محربین المصباح العید لائی صوفیاء کے رئیس حضرات میں سے شیخ آپ حطارف کی تحقیق میں کامل مہارت کے مالک تھے اور زبان بڑی بی خوب پائی تھی۔ آپ حضرت حسین بن منصور حلائے کے ساتھ بڑی عقیدت اور میلان طبع رکھتے تھے۔ میں نے آپ کی بعض تصانیف خود آپ ہی سے بڑھی ہیں۔ ۔ ہیں سے بڑھی ہیں۔ ۔ ہیں سے بڑھی ہیں۔ ۔ ہیں سے بڑھی ہیں۔ ابوالقاسم سدی کہ آپ صاحب مجاہدہ اور بڑے نیک حال بزرگ ہیں۔ سے ور ویشوں کے گران اور ان کے ساتھ اچھا عقادر کھنے والے تھے۔

#### صوفياءاال فارس

(۱) حضرت شیخ الشیوخ ابواتس بن سالبد تصوف میں برے فسیح اللمان اور مسلم تو حید میں برے فسیح اللمان اور مسلم تو حید میں برے بی واضح بیان کے مالک بزرگ تھے آپ کے کلمات برے مشہور ہیں .....(۲) حضرت شیخ مرشد ابواسحاق ابن شہر یار صوفیا میں صاحب حشمت شے اور انظامی امور کا بورا ملکہ رکھتے تھے .....(۳) حضرت شیخ طریقت ابوالحن علی بن بحران بررگ صوفیاء میں سے تھ (۴) حضرت شیخ ابوالحق اب مالد محترم کے نیک خلف الرشید اور سیح بررگ تھے .....(۵) حضرت شیخ ابوالحق اپ والد محترم کے نیک خلف الرشید اور سیح امید وارشے اسلم دور تھے ابوالحالب کلمات تن کے گرفتار بزرگ تھے ..... باتی ان امید وارشے میں سے شیخ البوالحق الرسیم نے زیارت نہیں کی۔

#### قهتان آ ذربیجان اور طبرستان کے صوفیاء

ا۔ شیخ شفیق فرح معروف باضی زنجائی ایک نیک سرت اور پسند یده طریقت کے بزرگ تھے، (۲) شیخ وندری اس گروہ کے بزرگوں میں ہے ہیں اور آپ کے نیک کام بے شار ہیں۔ (۳) بادشاہ تا ئبراہ تی کے تیز رفتار صوفی ہیں۔ (۳) شیخ ابوعبداللہ جنیدی نے زم ول اور قابل احرّ ام بزرگ ہیں۔ (۵) شیخ ابوطا ہر مکشوف اس دور کے بوے بزرگوں میں دل اور قابل احرّ ام بزرگ ہیں۔ (۵) شیخ ابوطا ہر مکشوف اس دور کے بوے بزرگوں میں سے ہیں ۔۔۔۔۔۔ اللی میں گرفتار اور خوش نصیبی کے امید وارصوفی ہیں۔ (۲) شیخ سہلکی صوفی حضرات کے بوے درولیش ہیں۔ (۸) احمد پسرشیخ خرقانی ایس دور کے سادات میں اپنے والد بزرگوار کے اجھے جانشین ہیں۔ (۹) اور ادیب کمندی اس دور کے سادات میں سے ہیں۔۔۔

#### اہل کر مان کے صوفیاء

(۱) حصرت خواج على بن الحسين السير كانى آب الني دور كے سياح ہوئے بيں اور آپ نے ساح ہوئے بيں اور آپ نے ساح ہوئے بيں اور آپ كے صاحبز ادے تكيم بھى ايك مرديگا نہ تھے۔ (۲) شيخ محمد بن سلمدائي وقت كے بزرگوں ميں سے بيں ....اس كے علاوہ بھى اللہ تعالىٰ كے اور اللہ تعالىٰ كے اور اللہ تعالىٰ كے اور اللہ تعالىٰ كے اور اللہ تعالىٰ اللہ تعالىٰ كے اور اللہ تعالىٰ ميں سے مجھے بزرگ پوشيدہ بيں اور نو جوان دنو خيز اميد وارتصوف بھى بيں۔

#### الل خراسان كے صوفیاء متاخرین

خراسان کے جہاں آج حق تعالی کی رحموں اور توجہ کا سامیہ ہے بزرگوں میں سے (۱) ﷺ مِهتد ابوالعباس وامغانی بین آپ کی زندگی بزی اچھی اور وقت بزا ہی پیندیدہ گزرا ہے۔(۲) خواجہ لاوجعفر محمد بن علی الجو بنی اس طا مُف صوفیاء کے تحقیقین اور بزرگوں میں سے ایک ہیں۔(۳) خواجہ ابوجعفر ترثیزی ایج دور کے یکنا دیے مثال لوگوں میں سے تھے۔ (m) خواجہ محمود نیشا پوری آیے دور کے بیشوا اور بڑی آجھی زبان کے مالک تھے۔ (۵) شخ محرمعثوق۔ بری انچھی زندگی اور اچھے وقت کے مالک تھے 🐔 یے عشق الٰہی کی چنگاری تھے اور بڑے نیک باطن اور خوش سیرت بزرگ تھے۔ (۲) خواجہ رشیکہ مُظفر پسر شِنخ ابوسعید راہ تصوف کے امید دارا پی قوم کے مقتداء اور صوفیاء کے دلوں کا قبلہ تھے ..... (۷) خواجہ شیخ احمد جمادی سرحسی اینے وقت کے مردمیدان تھے اور ایک عرصہ تک میرے رفیق بھی رہے میں۔ میں نے آپ کے بہت سے عجیب کام خود دیکھے میں ادر آپ واقعی صوفیاء میں سے ایک مرد مجابد تھے (۸) شخ احمر تھار سم فقدی مرو میں مقیم تھے۔ اور اپنے دور کے سلطان الصوفياء تھے۔(9) اور شخ ابوالحس على بن على الاسوداين والد بزرگوار كے سيح خليفدادراين معاملات میں صدقہ فراست اور بلند ہمتی میں بے مثال بزرگ تھے میں نے خراسان میں

تین سوسوفی بزرگ دیکھے ہیں جن میں سے ہرایک تصوف میں ایک مشرب رکھتا تھا کہ ان میں سے ہرایک تمام دنیا کیلئے کافی تھا اور بیسب اس لئے ہے کہ محبت خداوندی کا آفتاب اور طریقت کا قابل خراسان میں طلوع ہوا تھا لیکن میں ان سب حضرات کا شار کروں تو کتاب بہت طویل ہوجائے گی۔

## صوفياءابل ماوراالنهر

## اہل غزنی کے صوفیاء

(۱) حضرت ابوالفضل بن الدسدى معرفت كے شخ اور بزرگ پير سے آپ كى براھين فلا ہراور كرامات برى روش ميں آپ محبت خداوندى كى آگ كے ايك شعله تھاور آپ كے معاملات بالكل كمنام ہيں۔ (۲) حضرت اساعيل اشاشى۔ علائق ونيا سے مجرداور

کنارہ کش بزرگ تھے۔آپ ایک صاحب حشمت پیر تھے اور آپ نے ملازمت کا راستہ اختیار کیا تھا۔ (۳) شیخ سالا رطبری علاتصوف میں ہے ہیں اور بڑی اچھی سیرت کے مالک ہیں۔(۴) حضرت ابوعبداللہ محمد بن انحکیم المعروف بمرید آ پیاسرارتصوف کےمعدن اور راہ حق کے تیز گام بزرگ تھے آ ب بارگاہ الہی کے دیوانوں میں سے تھے اور اپنے دور میں این فن کے بے شل ولا ٹانی صوفی تھ آ ب کے معاملات لوگوں پر پوشیدہ ہی رہے آ ب کی براہین بڑی واضح اورنشانیاں بری طاہر ہیں اور دیدار کے مقابلہ میں آپ کی صحبت کا معاملہ بہت بہتر ہے(۵)حضرت سعید بن ابی سعید ذی احتر ام شخ اور سب سے زیادہ مقدم بزرگ ہیں۔ آ پ حضرت پیٹیم میالی کی احادیث کے حافظ تھے آپ نے بڑی اچھی عمر بائی اور بہت سے مشائخ کی زیارہ کی آپ بڑے قوی الحال اور باخبر صوفی تھے لیکن آپ نے معاملات لوگوں سے بوشیدہ رکھے اور سے معانی کسی کونہیں دکھائے ....(۲) حضرت ابو العلاعبدالرحيم بن احمد اسعدي بزے بزرگوار سرداراور صاحب عزت و وقارصوفي تھے آپ ا پنی قوم کے عزیز اور وقت کے سر دار تھے میرادل آگیے برا خوش ہے آپ بڑے مہذب حالات اورنیک معاملات کے مالک تصاورعلم کے جملہ فنوں سے بخو بی واقف تص (۷) اورشخ يكتاروز كارسورة بن محمد بن الجرويزي - ابل طريقت كماته يوري شفقت ركهته تھے اور آپ کے نزدیک ہرایک کی ایک عزت تھی۔ آپ نے مشائخ کی زیارت کی تھی۔ عوام وعلما شہر کی خوش اعتقادی کے پیش نظر میں بھی بڑی امیدر کھتا ہوں کہ آپ کے بعدایسے لوگ پیدا ہوں گے کہ ہمارا اعتقاد ان ہے وابستہ ہوگا۔ اور پیر پراگندہ حال لوگوں کا گروہ جواب اس شہر میں راہ یا چکا ہے اور طریق تصوف کونتیج کردیا ہے وہ اس شہر سے مث جائے گا اور بیشبر پھرایک دفعہ اولیاءاور بزرگوں کی قیام گاہ قرار پائے گا .....اب ہم ان فرقوں کے مذاہب كافرق بيان كريں گے۔ (واللہ اعلم بالصواب)

#### چودھواں باب

# مذاهب صوفياء مين مختلف فرقون كاباجمي فرق

اس ہے قبل حصرت ابوالحن نوریؓ کے تذکرہ میں میں نے بیان کیا تھا کہ صوفیاء کے بارہ گروہ ہیں۔ان میں سے دوگروہ مردود اور دس گروہ مقبول ہیں اور ان دس گروہوں میں سے ہرگروہ کامعاملہ اور طریق مجاہدات میں نیک اور درست ہے اور مشاہدات میں بھی آ داب بڑے ہی عمدہ ہیں <mark>اور ب</mark>یلوگ تصوف کے معاملات ، مجاہدات اور ریا ضات میں مختلف ہونے کے باوجود شریعت کے ا<mark>صول و فروع اور توحید میں بالکل باہم موافق ہیں۔حضرت</mark> ابويزيرٌ فرمايا بكرٌ احتىلاف العليماء رحمة الافي تجويد التوحيد " (مسئلة وخيدخالص كےعلاوہ علماء كااختلاف رحمت ہے )اوراس كلمہ كےموافق ايك حديث یا ک بھی مشہور ہے۔غرضیکہ تصوف کی حقیقت ان مشائخ کے درمیان حقیقی معنی میں متفق علیہ ہےاورمجازی ورحی لحاظ ہے اس میں اختلاف ہے۔ کیل میں اختصار واعجاز کے ساتھ ان کے کلام کوتصوف کے بیان میں تقسیم کرتا ہوں اور اصل مذہب میں ہرایک کیلئے مقام عزت متعين كرتا ہوں تا كەطالبان حق كواس كاعلم حاصل ہوعلاء كيليئے ہتھيار مريدوں كيليج اصلاح، اہل محبت کیلئے کامیابی اہل مروت و ذی عقل لوگوں کیلئے تنبیمہ اور میرے لیے . دونوں جہان میں بہ چیز باعث ثواب ہو۔( وہاللہ التو فیق )

#### فرقه محاسبيه

محاسی فرقے کے لوگ حصرت ابوعبداللہ حارث بن اسد المحاسیؒ کی طرف منسوب ہیں۔ جو تمام اہل زمانہ کے نزدیک مقبول النفس اور مقتول النفس بزرگ تھے۔ اصول وفروغ اور حقائق کے بڑے زبردست عالم تصاور آپ کا کلام معاملات طاہری و

باطنی کی صحت کے ساتھ خالص تو حید کے بیان میں تھا۔ اور آپ کا عجیب ندہب بیتھا کہ آب رضا كوطريقت كے مقامات ميں شاركرتے تھے اور كہتے تھے كدىيا حوال ميں سے ايك عالت ہے۔اس اختلاف کی ابتدا تو انہوں نے ہی کی تھی لیکن اب اہل خراسان نے اس قول کو لےلیا ہے اس کے برعس عراقی حضرات کہتے ہیں کہ رضا بھی مقامات میں سے ایک مقام ہاور بیتو کل کی انتہاء ہاوراس قوم میں آج تک بیاختلاف موجود ہے۔اب ہم انشاءالله اس قول کو بیان کرتے ہیں۔

#### رضا کی حقیقت

ان ذا بب كي تفيل بيان كرنے سے بہلے بم رضا كى حقيقت كو ثابت إدراس كى اقسام کو بیان کریں گے اور اس کے بعد حال ومقام کی حقیقت اور ان کافرق واضح کریں کے جاننا جاہے کر صاکی حقیقت کتاب و منت سے ثابت ہوادامت کا اس پراتفاق ہے جبیها کهارشاه باری تعالی ہے کہ رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُمُ وَرَضُوا عَنُه

الله تعالی ان ہےراضی ہوااوروہ اس سے راضی ہوئے۔

> نیز فرمان الہی ہے کہ يعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ.

تحقيقي الله تعالى مونين سيراضي مواجب وه ہ پیغیم طالعہ ہے درخت کے نیچے بیعت آپ پیغیم علیہ ہے درخت کے نیچے بیعت کرد ہے تھے۔

> اور پغیر قانه کاارشاد ہے۔ ذَاقَ طَعُمَ الْإِيْمَانَ مَنُ رَضِيَ بِاللَّهِ

اس آ دمی نے ایمان کا مزہ چکھ لیا جواللہ تعالی کےرب ہونے برراضی ہوا۔ رضاكى اقسام

رضا دوطرح کی ہوتی ہے۔ ایک اللہ تعالیٰ کا بندے سے راضی ہوتا اور دوسری بندے کا اللہ تعالی ہے راضی ہونا۔ حق تعالیٰ کی رضا کی حقیقت سے کہ حق تعالیٰ بندے کیلئے ٹواب نعمت اور کرامت عطا کرنے کا ارادہ فر مالیں اور بندے کی رضا کی حقیقت ہیہ ب كدبندهاس كے احكام بر ثابت قدم ر ب اوراس كے برفر مان كے سامنے اپناس تعليم كم كر وے۔ پس حق تعالی کی رضا بندے کی رضا پر مقدم ہوتی نے کیونکہ جب تک حق تعالی بندے کوتو فیل نہ بخشیں وہ نہ تو اس کے تھم کی تھیل کر سکتا ہے اور نہ ہی اس کے فرمان پر ثابت قدم رہ سکتا ہے۔اس لیے کہ رضابندہ رضا اللی کے ساتھ وابستہ ہے اوراس کا قیام اس کی ذات کے ساتھ ہے،خلاصہ کلام بندہ کی رضایہ ہے کہ اس کا دل قضائے الہی کی دونوں طرفول بعنى قضائے منع اور قضائے عطا پر بکسال طوں پر مطمئن رہے اوراس کا باطن جمالی اور جلالی دونوں طرح کے احوال کا نظارہ کرنے پرمتنقیم رہے۔ چنا نچہ قضائے الٰہی اگر کسی چیز کے نہ دینے پر تھم جائے بااس کے عطا کرنے پر سبقت کر کے قو کر ضائے بندہ کے نز دیک دونوں حالتیں برابر ہوں اورا گر ہیبت وجلال خداوندی کی آگ ہے جالے جائے یا اس کے جمال اورنو رلطف ہے روثن ہو جائے تو بیرجلنا اور روثن ہونا اس کے دل کے نز دیک برابر ہو کیونکہ وہ حق تعالیٰ کا مشاہدہ کرنے والا ہے۔لہذااس کی ذات سے جو کچھے بھی مشاہدہ میں آئے بندہ کیلئے بہتر ہی ہے،جیسا کہ امیر المونین حضرت حسن بن حضرت علی کرم اللہ وجہہ ے لوگوں نے حضرت ابوذ رغفاری کے اس قول کے متعلق یو حیصا کہ میرے لیے فقر ، دولت مندی ہے اور ٱلْفَقُسُ أَحَسَ إِلَىَّ مِنَ الْغِنَاءِ وَ السَّقُمُ اَحَبُّ إِلَىِّ مِنَ الصِّحَّةِ بیاری صحت سے زیادہ پیندیدہ ہے۔ توحفرت حسنٌ نے فرمایا۔ الله تعالی حضرت ابودر پردم کرے تاہم میں تو یہ کہنا ہوں کہ جوآ دمی این بارے میں الله تعالیٰ کی این بارے میں الله عالیٰ کی این کے حسن پر آگاہ ہو جائے وہ الله تعالیٰ کی این کیے اختیار کردہ چیز کے علاوہ کی چیز کی آرز وہیں کرتا۔

رَحِمَ اللّٰهُ اَبَاذَةٍ اَمَّا اَنَانَاقُولُ مَنُ اَشُوفَ عَلَىٰ حُسُنِ اِخْتِيَارِ اللّٰهَ لَهُ لَمُ يَتَمَنَّ غَيْرَ مَا اخْتَارَ اللَّهُ لَهُ

اور بندہ جب حق تعالیٰ کے اختیار کو دیکھ کراپی پندادر اختیار سے اعراض کرتا ہے وہ ہرفتم کے خم واندوہ سے نجات پالیتا ہے اور یہ چیز حق تعالیٰ سے دوری کی حالت میں نصیب نہیں ہوتی کیونکہ اس کیلئے تو حضور حق ضروری ہے۔ '

کیونکہ قضائے الی پررضاغموں کودور کرنے والی اور خفلت کیلئے علاج شافی ہے۔

لِآنَّ السرِّضَا لِلأَحْزَان نَافِيَة" وَ لِلْغَفُلَةِ مَعَالِجَة" شَافِيَة

یعن حق تعالی کے فیصلوں پر رضا انسان کوغموں سے دور کرتی ہے پنچہ ففلت سے چھڑاتی غیر ضدا کا خیال دل سے دور کرتی اور مشقتوں کی قید سے آزاد کرتی ہے۔ کیونکہ رضا کی صفت رہائی دلانا ہے۔ لیکن رضا کی اصل حقیقت سے ہے کہ بندہ سے جان لے کہ سی چیز کا ملنا بیا نہ ملنا اللہ عز وجل کے علم اور ارادہ کے مطابق ہوتا ہے اور سیاعتقاد کر تھے کہ جرطرح کے احوال میں اللہ تعالیٰ اس کود کھتے ہیں۔

ارباب رضا کی قسمیں اوراس طرح کااعتقادر کھنے والے حضرات جارطرح کے ہیں۔
ا۔ وہ گردہ جود نیا کی نعتوں پر راضی رہتا ہے۔
۲۔ وہ گروہ جود نیا کی آزمائٹوں ادر مصائب وآلام پر راضی رہتا ہے۔
۳۔ وہ گروہ جواللہ تعالی کی ذات اوراس سے محبت پر راضی رہتا ہے۔
۲۔ اور وہ گروہ جومعرفت حق تعالی پر راضی رہتا ہے۔

یس جو خص عطا کرنے والے کو پیش نظر رکھتے ہوئے عطا کو دیکھتا ہےوہ اس عطا کوصدق دل سے قبول کرتا ہے اور جب صدق دل سے قبول کر لیتا ہے تو ہوتم کی کلفت اور مشقت اس سے دور ہو جاتی ہے اور جوآ دمی عطا کو پیش نظرر کھ کرعطا کرنے والے کو دیکھتا ہے وہ عطامیں الجھ کر رہا جاتا ہے اور رضا کے رائے پر تکلف کے ساتھ چلتا ہے۔ جب کہ تكلف مين تمام رخج اورمشقتين موجود بين ،اورمعرفت حقيقت كي صورت اس ونت اختيار کرتی ہے جب بندہ معرفت کے حق میں مکاشف ہو جائے کیکن اگرمعرفت ہی اس کیلئے مشاہرہ حق میں حجاب اور رکاوٹ بن جائے تُو وہ معرفت ناشناسائی وہ تھیجت عذاب اور وہ عطا در حقیقت بردہ ہو جاتی ہے اور باتی جو آ دمی حق تعالیٰ ہے دنیا پر ہی راضی ہو جائے وہ ہلاکت اور نقصان میں رہتا ہے کیونکہ وہ رضا اس کیلئے آتش دوزخ کا سبب بن جاتی ہے کیونکہ تمام کی تمام دنیا بھی اس لائق نبیل کیاں ہے دل لگایا جائے یا ذرہ برابر بھی اس کے خم کا بوجھ دل پر ڈالا جائے اور نعت تو ای وقت نعت ہوتی ہے جب وہ انعام کرنے والے ک طرف رہنمائی کر لیکن اگروہ منعم ہے حجاب بن جائے تو پھروہ نعت مصیبت ہوتی ہے اور جو خص آنمائش برحق تعالیٰ سے راضی رہتا ہے وہ وہ چخص ہے جو بالم میں بھی بلا جیجنے والے کی طرف دیکھے اور اس بال کی مشقت کو بلا بھیخے والے کے مشاہدہ سے برداشت کرے کیونکہ ووست کے مشاہدہ کی صورت میں بلاکی مشقت ،مشقت ہی نہیں رہتی اور ( ہاباتی وہ لوگ جو حق تعالیٰ کی طرف ہے برگزیدگی اور اس کی محبت پر راضی رہتے ہیں وہ حق تعالیٰ کے ایسے عاشق ہیں کررضااور ناراضگی میں ان کا وجودعارضی ہوتا ہےان کا دل حق تعالیٰ کی محبت کے علاوہ کسی کی منزل نہیں ہوتا اور اس کے اسرار کا خیمہ محبت الٰہی کے گلستان کے بغیر کہیں نہیں ہوتا۔ یہ بارگاہ خداوندی کے وہ حاضر ہیں جو ماسوٹی اللہ سے غائب ہیں۔ وہ فرثی ہیں جن کا تصور عرش پر ہےوہ جسم ہیں جن کی روخ نورانی ہےاور وہ موحد ربانی ہیں کہ جن کا دل مخلوق سے جدا ہے بیلوگ تمام کا ئنات ہےا ہے باطن کوروک کر مکافات اورا حوال کی جتجو میں گرفتار ہیں اور مجت اللی میں کمربستہ ہوکراس کے لطف وکرم کے لیے سرایا انظار بے بیٹھے ہیں۔انہی کے متعلق حق تعالی کا ارشاد ہے کہ

وہ اپنے نفوں کیلئے نہو نقصان اور نفع کے مالک بیں اور نہ ہی موت زندگی اور ووبارہ اٹھانے جانے کاان کے پاس کوئی اختیار ہے۔ يَنَ - ا بِنَ عَسَى الْحَاقَ الْمُرَادَحِ كَايَــمُـلِـكُّـوُنَ لِاَنْـفُسِهِمْ ضَـرُّاوًلاَ نَـعُـعُـاوُلاَ يَمُلِكُونَ مَوْتًا وَ لَاحَيادِةً وَلاَنْشُورًا

پس حق تعالی کے علاوہ کسی اور چیز کیلئے رضا نقصان ہے اور کسی چیز کے بغیر حق تعالی سے رضاء رضوان اللی کا ذریعہ ہے کیونکہ اس کے علاوہ کسی چیز سے راضی ہونا ہلا کت ادر صرف حق تعالی برراضی ہوجا نا ہوئی سعادت ہے اور اسی میں عافیت ہے رسول اللہ علیہ ہے اور اسی میں عافیت ہے رسول اللہ علیہ ہے۔

جوآ دی انتُدتعالی پراوراس کے فیصلوں پرراضی نہیں ہوتاوہ اینے دل کو اسباب کی تلاش میں مشغول اور مَنُ لَمُ يَرُضَ بِاللَّهِ وَبِقَصَائِهِ شَغَلَ قَلُبُه وتَعَبَ بَدَنُه ﴿

اینبدن کوصیبتوں میں بتلا کردیتا ہے۔

والتداعكم بالصواب

فصل

مشائخ کے اقوال

آ فارمین آتا ہے کہ حضرت موی علیدالسلام نے دُعاکی

اے اللہ! ایساعمل بتا جسے میں سرانجام ووں تو تو مجھ سے راضی ہوجا۔

اَلِلَّهُمَّ ذُلَّنِیُ عَلیٰ عَمَلِ اِذَا عَمِلُتُ رَضِیتُتَ عَنِی اللَّدْتَعَالِی نے جواب ٹیں ارشادفر مایا:

اميموی تھو میں اس چیز کی طاقت موجود ہیں۔

اِنَّكَ لَاتُطِيُقُ ذَٰلِكَ يَاهُوٰسٰى

پس حضرت موئی مجدے میں گر کر عاجزی وزاری کرنے گئو اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف وجی فرمائی کہ اے عمران کے بیٹے میری رضا،

فَخَرَّ مُؤسَّى سَاجِدًا مُتَضَرِّعًا فَاوُحَى اللَّهُ اِلَيْهِ يَابُنَ عِمْرَانَ اِنَّ رِضَائِی فِی رِضَاکَ بِقَضَائِی

میری قضایر تیرے داخسی رہنے میں ہے۔

یعنی جب کوئی بندہ اللہ تعالی کے فیصلوں پر راضی رہتا ہے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ اللہ تعالی اس ہے راضی ہیں۔حضرت بشر حاثی نے ایک مرتبہ حضرت فضیل بن عیاض سے یو چھا کہ زمری فضیلت زیادہ ہے یارضا کی؟حضرت فضیل نے فرمایا:

رضاز ہد ہے افضل ہے کیونکہ تضایر راضی رہنے والا اپنی اس منزل سے او پر کی آرز ونہیں رکھتا۔ اَلرِّ شَسَاء اَفْصَـلُ مِنَ الزُّهُدِ لِاَنَّ الرَّاضِى لَايَتَمَنَّى فَوْقَ مَنْوِلِهُ \*\* الرَّاضِى لَايَتَمَنَّى فَوْقَ مَنْوِلِهُ

یعنی زہدگی منزل ہے او پر اور بھی منزل ہے جس کے لیے زاہد کے دل میں تمنا پیدا ہو پی سب سے آخری منزل افضل ہے اس منزل سے جس کے بعد بھی منزلیں موجود ہیں اور سے حکایت حضرت محاسیؒ کے قول کی صحت پر دلیل ہے کہ رضا احوال میں سے ہے منازل میں سے نہیں اور بیتی تعالیٰ کی عطا پر مخصر ہے اس کا حصول کرب ومحنت سے نہیں ہوتا ۔۔۔۔۔ اور پیغیر علیق کے متعلق آتا ہے کہ اپنی وُ عالمیں کہا کرتے تھے کہ:

اے اللہ! میں قضا کے آجانے پر تیری

سئلك الرضا بعد القضاء

رضا کا تجھے ہے سوال کرتا ہوں۔

لیتی مجھے وہ صفت عطا کر کہ جب تیری طرف سے قضامیر سے مقدر ہوتو مجھ کواس پر راضی پائے۔اس سے یہ بات بھی درست ہوگئ کہ قضا کے وردوسے پہلے رضا درست نہیں کیونکہ قصا کے وار د ہونے سے پہلے رضا کا ارادہ تو ہوتا ہے لیکن عزم رضاعین رضانہیں ہو سکتا۔ حضرت ابوالعباس بن عطافر ماتے ہیں کہ: رضابینام ہےدل کےاللہ تعالی کی طرف ے بندے کیلئے ازلی اختیار برنگاہ رکھنے کا۔

الرضاء نبظر القلب إلى قديم اختيار الله للعبد

لینی اے جوبھی مصیب پہنچے جان لے کہ میرے لیے اس مصیبت کاحل تعالی کی طرف سے از لی ارادہ اور حکم موجود تھا اور اس پر بیقرار نہ ہو بلکہ اپنے دل میں خوشی محسوں کرے۔ اس ند ب والے حضرت حارث محاسب فرماتے میں کہ

احکام البی کے جاری ہونے برول کے مطمئن رہنے کا نام رضاہ۔

الرضاء سكون القلب تحت مجارى الاحكام

اوراس معاملے میں آ کیے کا ند ہب بڑا تو ی ہے کیونکد سکون اور طمانیت قلب بندہ کے سب و محنت سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ بداللہ تعالی کے عطیات میں سے ایک عطیہ ہے اور بداس بات يردليل ہے كەرضااحوال ميل ہے ہے مقامات ميں سے نہيں ..... كہتے ہيں كەحفرت عتبة الغلامُ أيك مرتبه يورى رات نهو خ اور تك يمي كتب رين:

ان تبعیذبنی فانالک محبّ و إن ﴿ اَلَّوْ بَحْصَوْابِ دِیهُمْ مِی تُحْصَالِ مِنْ عُرِمِی مِن تُحْصَامُول اوراگر مجھ پرزم کوے چربھی میں تیراخت ہی ہول۔

ترحمني فانالَکَ محبّ" لیعنی عذاب کی تکلیف اورنعت کی لذت دونوں جسم پر ہوتی ہیں جب کیدوتی کی بیقراری دل میں ہوتی ہےلہذاجسم کی تکلیفیں، دل کی محبت پراٹر انداز نہیں ہوسکتیں، یہ بھی حضرت محاسِیٌ کے قول کی تائید بی ہے کدرضا محبت کا متیجہ ہوتی ہے کہ محبوب کے ہرفعل برمحب راضی رہے، اگر محبوب اس کوعذاب میں رکھے تو بھی دوئتی کی دجہ سے حجاب میں نہیں ہوتا بلکہ خوش ہوتا ہےاورا گرمجبوب اس کونعت میں رکھے تو بھی دوئی سے حجاب میں نہیں ہوتا اور حق تعالیٰ کے اختیار کے مقابلہ میں اپنے اختیار کو چھے سمجھتا ہے ۔۔۔ حضرت ابوعثان حیری فرماتے ہیں کہ: منذا ربعين سنةً ما اقَامَنِيَ اللَّهُ في عالِيسَ مال كَعُرصه اللَّهُ تَعَالَى فِي جَحِ

جس حال بھی رکھا میں نے نالیندنہیں کیااور

حالٍ كرهته نه وَمَا

اگراس حال ہے دوسرے حال میں تبدیل

نَقَلَنِي إِيْ غيرِهٖ فسخطته٬

كيا توميس نے برانہيں منايا۔

بیددوام رضا اور کمال محبت کی طرف اشارہ ہے ۔۔۔۔۔ دکایات میں ایک دکایت مشہور ہے کہ
ایک درویش دریائے دجلہ میں گر پڑا جب کہ وہ تیرنا بھی نہیں جانتا تھا۔ کنار ہے ہے ایک
آ دمی نے کہا کہ تم چاہتے ہو کہ میں سب کوآ گاہ کروں تا کہ وہ تہہیں باہر نکال لیس؟ درویش
نے کہا' جہیں' پھراس نے پوچھا کیا تم بیچا ہتے ہو کہ غرق ہوجاؤ؟ درویش نے کہا نہیں اس
نے پوچھا پھرتم کیا چاہتے ہو؟ درویش نے کہا میں وہی چاہتا ہوں جوجن تعالیٰ میرے لیے
چاہتے ہیں۔۔۔۔۔اور رضا کے بیان میں مشاک کے کا قوال بہت ہیں۔ گوعبارت میں اختلاف
چاہتے ہیں۔۔۔اور طوالت کو
ہے تا ہم اس کا قاعدہ انہی دوباتوں پر مشتمل ہے جو میں نے بیان کردی ہیں۔ اور طوالت کو
ترک کر کے انہی پر اکتفا کرتا ہوں گاہتہ میں چاہتا ہوں کہ یہاں حال اور مقام کے
درمیان فرق بیان کروں اور ان کی حدود کو واضح کردوں تا کہ تجھ پر اور دوسر ہے پڑھے والوں
پر اس معنی کو بچھنا آ سمان ہوجا ہے۔۔

حال اورمقام کے درمیان فرق

جان لو کہ بید دونوں لفظ گروہ صوفیاء کے درمیان مستعمل ہیں ان کی عبارت میں جاری اور ان کے عبارت میں جاری اور ان کے علوم میں بکثر ت موجود ہیں۔ان کے اثبات اور تو خینج کیلئے اس مقام پر شخصی کیکن چونکہ علم تصوف کے طالب علموں کیلئے ان کے بغیر چارہ نہیں اس لیے اس مقام پر ہم ان کو بیان کررہے ہیں۔ و باللہ التو فیق والعظمة والعون۔

مقام کی شخفیق جان لوکہ"مقام"میم کے چیش کے ساتھ بندہ کے کھڑا ہونے اور میم کے زبر کے ساتھ کھڑا ہونے کی جگہ کو کہتے ہیں ،لین دراصل بینفسل اور معنی ہواور غلط ہیں کیونکہ عربی لفت میں مقام میم کی چیش کے ساتھ قائم ہونے اور قائم ہونے کی جگہ کو اور مقام میم کی زبر کے ساتھ قیام کرنے اور قیام کرنے کی جگہ کو کہتے ہیں لیکن تصوف ہیں مقام بندے کے راہ حق میں قیام کرنے اور قیام کرنے اور اس کے اس مقام کی رعایت کمحوظ رکھنے کو کہتے ہیں تا کہ جس طرح بھی ہو سکے اس مقام کا کمال حاصل کرے اور جب تک حق تعالی اس مقام سے نہ گزاریں بندہ خود نہیں گزرسکتا چنا نچہ مقامات تصوف میں سے پہلا مقام تو بہ اس مقام سے نہ گزاریں بندہ خود نہیں گزرسکتا چنا نچہ مقامات تصوف میں سے پہلا مقام تو بہ رکست نباہ اس مقام کی ذات پر بھروسہ کے اس طرح دوسرے مقامات تصوف کا درجہ آتا ہے کسی کیلئے یہ درست نہیں کہ تو ہہ کے بغیر تو کل کا کہا درجہ آتا ہے کسی کیلئے یہ درست نہیں اور خدا ہے عزوج کی کرے ، انابت کے بغیر زبد کا اور زبد کے بغیر تو کل کا درجہ آتا ہے کسی کہ بغیر تو کل کا درجہ آتا ہے کسی کیلئے یہ درست نہیں اور خدا ہے عزوج کس نے ہمیں جرئیل کے متعلق یہ چیز دی کہ دعوی کہا

اور میں سالک کیا ایک معین مقام ہے۔

وَمَامِنًا إِلَّا لَهُ مَقَامٍ مُ مَّعُلُومٍ \*

#### تحقيق حال

اورحال اس کیفیت کو کہتے ہیں جوخی تعالیٰ کی طرف سے صوفی کے دل پر طاری ہوتی ہے۔ اس طرح کہ جب وہ کیفیت طاری ہوجائے تو اپنے اختیار ہے اس کو دو زمیں کر سکتے ، پس مقام تو طالب سکتے اور جب وہ ختم ہوجائے تو اپنی کوشش سے اسے حاصل نہیں کر سکتے ، پس مقام تو طالب کے رائے ، کیل مجاہدہ میں اس کی قیام گاہ اور اس کی محنت کے مطابق بارگاہ اللی میں اس کے در جے سے عبارت ہے ، اور حال ، بندہ کے مجاہدات میں مصروف ہوئے بغیر اللہ تعالیٰ کے فضل ولطف کے طاری ہونے سے عبارت ہے۔ اس لیے کہ مقام اعمال میں سے ایک عمل فضل ویا کہ مقام میں انسانی محنت اور اکتساب کا دخل

> الاحوال كما لسروق فمان بقيت فحديث النفس

احوال تو جلیوں کی مانند ہوتے ہیں کہ نظر آتے ہیں اور حیب جاتے ہیں وہ اگر باقی رہ جائیں تو نفس کی بات ہوتی ہے۔

یعن اگرانہیں دوام حاصل ہوتو وہ حال نہیں ہوتے بلکرنفس کی بات اور طبیعت کی ۔

ہوں ہوتی ہے ... اورایک گروہ کا کہنا ہے کہ

الاحوال كَاسِمِهَا يعني أَنَّهَا كُمَا تَحلُّ في القلب تزول

احوال اپنے ماموں کی طرح ہوتے ہیں کہ جس طرح دل میں واقع ہوتے ہیں ای طرح منا

زأل ہوتے بیں۔

لعنی ایک حالت میں حال ول ش طاری ہوتا ہے اور دوسری حالت میں اس ہے

زائل ہوجاتا ہےاور جو یکھ باقی رہ جاتا ہےوہ صفت بن جاتی ہےاور صفت کا قیام موصوف کے ساتھ ہوتا ہے اور موصوف کواپنی صفت سے زیادہ کامل ہونا چاہئے جب کہ بیسب کچھ محال ہے .... حال اور مقام کے در میان پیفرق میں نے یہاں اس لیے بیان کر دیا ہے تاکہ صوفیا کی عبارات میں اوراس کتاب میں جہاں کہیں حال اور مقام کی اصطلاح کودیکھو، تمجھ کو کہ اس جگہ کیا چیز مراد ہے ۔۔۔۔ تاہم یہ جان لو کہ رضا مقامات تصوف کی انتہا اور احوال کی ابتدا ہے اور بیروہ جگہ ہے کہ جس کی ایک جانب کسب اور اجتہادیں ہے اور دوسری جانب محبت اور غلبہ شوق میں۔اوراس ہے اوپر اور کوئی مقام نہیں ہے اوراس حالت میں آ کر مجاہدات کاسلسلہ ختم ہوجاتا ہے۔ پس اس کی ابتداا کشاب بندہ سے ہوتی ہے اور انتہا فضل و عطا خداوندی پر ہوتی ہے یہاں پر پراختال بھی موجود ہے کہ صوفی وسالک جب رضا کی ابتدا میں خود اپن طرف دیکھتا ہے تو کہتا ہے کہ ریمقام ہے اور جب اس کی انتہا میں حق تعالی کے فضل وانعام کی طرف دیکتا ہے تو کہتا ہے کہ حال ہے۔تصوف کے اصول مین حضرت محاسی کا ندہب یہی ہے جو بیان ہو چکا البتہ معاملات طریقت میں انہوں نے باقی صوفیا ے کوئی اختلاف نہیں کیا تا ہم وہ اپنے مریدوں کوان عبارات اور معاملات مے منع فرمایا کرتے تھے جن میں خطا کا وہم وموجود ہوتا گوان کی اصل درست بھی کیوں نہ ہو۔ چنانچہ ایک دن آ ب کے مریدابو حز و بغدادی آ ب کے یاس آئے جوساع سنے والے اور صاحب حال مرد تھے۔حضرت محاسیؓ نے ایک شاہ مرغ رکھا ہوا تھا جو بالگ دیتا تھا اس نے اس وقت با تک دی تو ابوحزه نے نعرہ بلند کیا۔حضرت حارث محاسیؒ نے اٹھ کراس کو بکر لیا اور کہا تو کافر ہوگیا ہے اوراس کوذئ کردینے کاارادہ کرلیا۔ مریدول نے پاؤل پر گرکر آپ کواس سے جدا کردیا تاہم آپ نے ابو تمزہ سے کہا۔

ا\_عمر دود دوباره اسلام لا\_

أَسُلِمُ يَا مَطُرُودُ

مريدول فعرض كى الفي الممسبة اس كوخواص اولياءاورموصدين يل سي مجهة بيل

شخ کواس کے بارے میں بہتر در کیسے پیدا ہوا! آپ نے فر مایا مجھےاس کے اسلام کے متعلق کوئی تر د ذہیں بلکہ میں اس میں خوبی کے سوا کچھ نہیں دیکھتا اور اس کے باطن کو بھی تو حید میں متغزق یا تا ہوں کیکن اس نے ایسا کام کیوں کیا جوحلولیوں ( حلولی ایک گروہ جس کاعقیدہ ہے کہ خداا پی مخلوق میں طول کرتا ہے ) سے مشابہ وتے تا کدان کے مقالات میں سے کسی چیز کا اس کے معاملات میں خل ہو کہ ایک مرغ جوعقل نہیں رکھتا اس نے تو اپنی عادت اور خواہش کےمطابق بانگ دی ہے لیکن اس کی آ واز ہے اس کوساع کی کیفیت کیوں واقع ہو عَیٰ حالا نکہ حِن جل دعزی کی ذات قابل تقسیم نہیں کہ اس کا بچھ حصہ اس مرغ میں حلول کر گیا ہواورصونی اس کی آواز بروجد میں آجائے۔اورحق تعالیٰ کے دوستوں کواس کے کلام کے بغیرة رام ادراس کے اسلام کے بغیر وقت اور حال نصیب نہیں ہوتا اور حق تعالی اشیاء میں نہ تو حلول ونز ول فرماتے ہیں اور نہ ہی ذاک قدیم کا حادث اشیاء کے ساتھ اتحاد اور امتزاج درست ہوسکتا ہے۔ جب ابوحزہ نے اس وقت شخ کی طرف دیکھاتو فوراً یکارا مے کہا ہے ینے!اگر چہ میں اصل میں سیح تھا تا ہم چونکہ میرافعل اس وقت ایک گراہ قوم کے فعل کی مانند ہو گیا تھااس لیے میں توب کرتا ہوں اوراس سے باز آتا ہوں کی اوراس معاملہ میں آپ كے بہت سے طريق بيں ميں نے تو مخضراً بيان كرويا ہے اور سيطريق بوا قابل تعريف ہے کہ سلامتی کی راہ میں محو ہوشیاری کوچھوڑ ہے بغیر کمال در ہے کی سلامتی حاصل ہو جاتی ہے۔ اور پغیر علیہ نے ارشاد فر مایا ہے کہ

جوکوئی اللہ پر اور آخرت کے دن پر یقین رکھتا ہے اے چاہے کہ تہمت کے مقامات پر نہ کھڑا اہو۔

من كمان يومن بالله واليوم الاخر فلايقفن مواقف التهم

اور میں علی بن عنمان الجلائی ہروقت اللہ تعالیٰ سے بیاستدعا کرتا ہوں کہ مجھے ایسے ہی عمل کی توفیق سے بی عمل کی توفیق سے نہیں میں نہیں کے بی کہ اگر توفیق کے بی کہ اگر تم مصیبت اور ریا کاری میں ان کی موافقت نہیں کرو گے تو وہ تمہارے دشمن بن جا کیں گے

پس ہم جہالت سے اللہ تعالی کی بناہ ما تکتے ہیں۔ (واللہ اعلم بالصواب)

## قصار لي فرقه

قصاری حفرات کی محبت حفرت الی صالح بن حدون بن احمد بن عمار القصار کے ساتھ ہے جو بڑے بزرگ علااور اس طریقت کے سرداروں میں سے تھے۔ آپ کا طریقہ ملامت کے اظہار اورنشر کا طریقه تھا اور معاملات طریقت کے تمام فنون میں آپ کا کلام برا بلندیا یہ ہے، آپ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کاتمہارے بارے میں علم اس علم سے زیادہ اچھا اور نیک ہونا چا جے جو تیرے متعلق مخلوق کو حاصل ہے، لینی تمہیں جا ہے کہ خلوت و تنهائی میں حق تعالی کے ساتھ تمہار امعاملے تحلوق کے سامنے تمہارے معاطعے سے زیادہ بہتر ہو..... کیونکہ حق تعالیٰ ہے تمہاراسب سے بزا حجاب یہی ہے کہ تمہارادل غیرحق میں مشغول ہو۔ محلوق کے ساتھ آپ کے معاملہ ملا**مت کے متعلق کتاب کے شروع میں احوال و** حکایات کے ضمن میں بیان کر چکا ہوں لہذا یہاں طوالت کوترک کر کے اختصار کو اپنار ہا ہوں ..... آ ب کی نادر حکایات میں ہے ایک بیہ ہے کدایک دان میں نیشا بور کی نہر حمرہ کے کنارے چلا جارہا تھا کہ میری ملاقات نوح نام کے ایک عمیار کے ساتھ ہوگئی جو جوانمر دی میں براشہرت یافتہ رہااور نیٹا پور کے تمام عیار اور راہزن اس کے تالع فرمان تھے۔ میں نے اس کو دیکھا تو دریافت کیا کہ''اےنوح'' جوانمردی کیا چیز ہے؟ اس نے پوچھا میری جوانمروی پوچھتے ہویا اپنی جوانمردی! میں نے کہا دونوں کے متعلق بتا دیں۔ کہنے لگا میری جوانمردی توبیہ ہے کہ میں قباا تار کر گذری زیب تن کرلوں اور اس کے لواز مات اپنالوں تا کہ صوفی بن جاؤل اور پھرحق تعالی سے حیا کرتا ہوا معصیت سے پر ہیز کروں اور تیری جوانمردی میہ ہے کہتم گڈری اتار دوتا کہتم محلوق کیلئے اور مخلوق تمہارے لیے فتنہ کا باعث نہ ہنے۔ تا ہم میری جوانمر دی شریعت کی حفاظت کرنے اور تمہاری جوانمر دی باطن **میں** حقیقت کی حفاظت کانام ہوگا۔اور بینیاد بڑی ہی مضبوط ہے۔(والله اعلم بالصواب)

## طيفوري فرقه

میگردہ حضرت ابو ہزید طیفور بن عیسیٰ بن سروشان البسطائ کے ساتھ محبت رکھتا

ہے جوصوفیا کے رؤ سااور ہوئے بزرگوں میں سے تھے۔غلبہ شوق اور مسی آ ب کا طریق تھا۔
حق تعالیٰ کی محبت کا شوق اور اس میں مسی انسان کے اپنے اکتساب سے حاصل نہیں ہوتی اور جو چیز انسان کے اپنے دائر ہ افقیار سے خارج ہواس کا دعویٰ کر ناباطل ہوتا ہے اور اس کی اور جو چیز انسان کے اپنے دائر ہ افقیار سے خارج ہواس کا دعویٰ کر ناباطل ہوتا ہے اور آ دی کو الله بالکل محال ہوتی ہے اس لیے لامحالہ ہوشمند کیلئے صفیت سکر شاہت نہیں ہوسمتی اور آ دی کو اپنے اندر سکر کی حالت پیدا کرنے کا افقیار نہیں ہوتا ، اور حالت سکر والا صوفی مغلوب ہوتا ہے۔ اس کو گلوق کی طریقت اس بات پر تنگلف والے اوصاف میں سے کوئی مسیمی کی اس سے تکلف والے اوصاف میں سے کوئی مسیمی کی میروی درست نہیں کی جوالے کو اسان کے مستقیم الحال صوفی کے علاوہ کسی کی پیروی درست نہیں کی جوالے کو درست گردا نیا ہے کوئکہ پنج بر عظافتہ نے فر مایا سے کہ کہ کہ بیروی کہ کہ کہ کہ کو درست گردا نیا ہے کوئکہ پنج بر عظافتہ نے فر مایا ہے کہ کہ کہ کوئی کے کوئکہ پنج بر عظافتہ نے فر مایا

اَبُكُوا فَإِن لَمُّمُ تَبِكُوُا فَتَبَاكُوُا اوراس كى دوصورتيس ہيں ايك ريا كاروں كے گروہ كى ما نندا پنے آپ كوكر ليمنا يہ تو صرح شرك ہے۔دوسرے اپنے كوصوفيا كى ما نندكر ليمنا تا كەحق تعالى ان كے اس تشبه كود كيم كر انہيں اس درجہ پر پہنچاديں جس پروہ لوگ پنچے ہوئے ہيں اس طرح پنجبر منظافتہ كے ارشاد كے موافق ہوجا كيس كہ:

جوآ دی کی قوم کے ساتھ مشاہبت بیدا کرتا ہےوہ ای میں ہے ہوگا۔ مَنُ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَمِنُهُمُ

پس حق کی راہ میں مجاہدات کی اقسام میں سے جو بھی در پیش آئے اسے اختیار کرے اور حق تعالیٰ سے امید دارر ہے تا کہ حق تعالیٰ اس پر معانی کی تحقیق کا درواز ہ کھول دیں کیونکہ مشائخ میں سے ایک بزرگ نے کہا ہے کہ

المشاهداتِ مو ادبت المجاهدات مشاہدے بجاہدات کی میراث ہوتے ہیں۔
مشاہد اب کہ جاہدات ہرا عتبار سے بہتر اور مفید ہوتے ہیں لیکن سکر اور صحوآ دمی کے اپنے
اختیار میں نہیں ہوتے کہ مجاہدات کے ذریعہ ان کو حاصل کرلیں اور نہ بی مجاہدات کو سکر کے
حصول کی علامت قرار دیا جاسکتا ہے۔ اور مجاہدات تو حالت صحومیں بی کئے جاسکتے ہیں اور
صاحب صحوکا قیام سکر کو قبول کرنے کے ساتھ نہیں ہوتا۔ لہذا مجاہدات سے سکر اور صحوک
حالت کو حاصل کرنا محال ہے اور اب میں مشائخ طریقت کے اختلاف کی بنیاد پر سکر اور صحو

## شكراور صحوكا بيان

جان لو! الله تعالی تمہیں عزت نصیب کریں کہ سکر اور غلبہ ارباب معانی کے نود کیا۔ ای عبارت ہے۔ جس سے حق تعالی کی عبت کا غلبہ مرا دلیا جاتا ہے اور صوعبارت ہے مقصد دمرا دکو حاصل کر لینے ہے۔۔۔۔۔۔ ان کے متعلق اہل معانی کے بہت سے اقوال ہیں ایک جماعت سکر کوصو پر فضیلت دیتے ہے اور دو سری صحوکے سکر ہے افضل ہونے کی قائل ہے۔ جو حضرات سکر کوصو پر فضیلت دیتے ہیں وہ حضرت ابو ہزید اور ان کے بیرو ہیں وہ کہتے ہیں کہ صحوت صفت آ دمیت کے معتدل ادر شخکم ہونے کی صورت میں متصور ہوتا ہے اور یہ چیز حق تعالی سے جاب اعظم ہے لیکن سکر اس وقت تحقق ہوتا ہے جب آ فت زائل ہوجائے صفات بشریت کم ہوجا کیں ، اپنی تد بیر اور اختیار ختم ہوجائے اور اپنے وجود میں اپنی جنس بشریت کے خلاف موجود معانی اور قوتوں کی بقا کی وجہ سے اپنے حق میں تصرف فنا ہوجائے اور یہ کے خلاف موجود معانی اور قوتوں کی بقا کی وجہ سے اپنے حق میں تصرف فنا ہوجائے اور یہ

حالت اس دوسری حالت سے زیادہ کامل وکمل اور بہتر ہے، جبیبا کہ حضرت داؤ دعلیہ السلام حالت صحومیں تصاور ان سے ایک کام سرز دہوا تو حق تعالی نے ان کے اس فعل کو انہی کی طرف منسوب کیاا در فرمایا کہ:

وَ قَنَلَ دَاوِ دُ جَالُونَ قَلَ کَاوِدُ جَالُونَ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله اور ہمارے پیغبر عظیمی حالت سکر میں تھے اور آپ سے ایک فعل وجود میں آیا تو حق تعالیٰ نے آپ کے فعل کی نسبت اپنی ذات کی طرف فرمائی اور کہا کہ

وَمَارَ مَيْتَ اِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ جَبِ آبُ فِي مَشْرِكِين كَ شَكَر بِرَهِي بَعِر وَمَا رَمَيْتَ اِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ خَالَ فَي عَلَى الله وَهَ الله عَلَيْ الله ورحقيقت الله تعالى في عَيْكَ هي -

يغبر الملكة كانظوماك سكر من تقي

اور جود مفرات صحوکوسکر پرفضیات دیتے ہیں وہ حفرت جنید اور آپ کے پیرو ہیں وہ کہتے ہیں کہ سکر حالت آفت میں ہے کیونکہ وہ احوال کی تشویش محت کے فتم ہوجائے اور اپنی حالت پر قابو باقی نہ رہنے کا باعث ہے، اور جب کہ جملہ معانی کی بنیاد فرد طالب ہے خواہ اپنے فاکی وجہ سے ہو یا بقا کی وجہ سے اور خواہ اپنے آپ کو کو کر دیتے کی بنیاد پر خواہ اپنے آپ کو ثابت کرنے کی بنیاد پر خواہ اپنے آپ کو ثابت کرنے کی بنیاد پر حقیق کا اپنے آپ کو ثابت کرنے کی بنیاد پر حقیق کا کہتے ہی فائدہ حاصل نہ ہوگا اس کو تحقیق کا کہتے ہی فائدہ حاصل نہ ہوگا کیونکہ اہل حق کا دل تو تمام اشیائے ثابتہ سے مجرد ہوتا چاہئے، اور ایک نابیا آدی کو تو اشیاء کے ساتھ تعلق سے نہ کوئی راحت حاصل ہوتی ہے اور نہ می ان کی خرابی سے جھٹکار انھی ہوتا ہے۔ باقی لوگوں کاحق تعالیٰ کے ماسوئی دوسری چیز وں کی خرابی سے جھٹکار انھی ہوتا ہے۔ باقی لوگوں کاحق تعالیٰ کے ماسوئی دوسری چیز وں میں الجھے رہنا۔ انہیں صرف اس کے کہوہ ان چیز وں کی حقیقت کوئیس دیکھ سکتے۔

اور درست طور پردیکنا دوطری کا ہوتا ہے، ایک بیکددیکھنے والا اپنی آگھ سے
اس کے بقاکودیکھے اور دوسرا بیکراپنی آگھ ہے اس کے فٹاکودیکھے، اور اگر آگھ کے ساتھ اس
کے بقاکودیکھے گاتو تماجیزوں کو اپنی بقاء میں ناتھ پائے گاکیونکہ وہ ان کی صالت کے بقامیں
بذات خود ان کو قائم دیکھ رہا ہے اور اگر ان کے فٹاکودیکھے گاتو حق تعالیٰ کی بقاکے مقابلے میں
تمام موجودات کی بقاکو فانی پائے گا اور بیدونوں صور تیں اس کو موجودات سے روگر دان کر

ے فاکدہ دھنرت داؤدعلیہ السلام کے برگزیدہ اورصاحب تباب رسول ہیں اس اختیار ہے آپ معصوم عن الحظاء ہیں کہ عصمت اور نبوت لا زم وطز دم ہیں۔ آپ کی طرف رور بیانا می شمل کیوی کود کیفنے وغیرہ کی جملہ روایات نظام ہیں کہ عصمت اور نبوت لا زم وطز دم ہیں۔ آپ کی طرف رور بیانا می شمل کی ہوی کود کیفنے وغیرہ کی جملہ روایات سے لے کر متعلقہ آپات کے شمن میں بیان کر دی ہیں۔ ان کو درست مان لینے کی صورت میں معظرت واود کی عصمت پر حرف آتا ہے۔ ای طرح حضرت زید بن حارث کی زوجہ کی طرف حضو مقطقہ کو دیکھنے کی روایت بھی بالکل غلط انواور بیہودہ ہے۔ ای طرح حضرت زید بن حارث کی زوجہ کی طرف حضو مقطقہ کے دیکھنے کی روایت بھی بالکل غلط انواور بیہودہ ہے۔ کی تی اور خصوصاً امام الا نبیاء علیہ الصلوق والسلام کے بارے میں ایسا سوچنا اور تصور کرتا ہی بہت بری بات ہے۔ اعاف تاللہ نہ جائے ایعنی صوفیاء نے صحواور سکر کے بیان میں ایسی غلط روایات کومثال کے طور پر بیان کر نے کی جاؤت کا فلاد وایات کومثال کے طور پر بیان کر نے کی جاؤت کو کور کی کی درت کیوں تھوں کی ۔ (مترجم)

دي گي۔اي ليزو پيغبر عليه في اين دُعا كي حالت ميں عرض كي كه:

اے اللہ! ہمیں چیزیں اس طرح دکھا دے

ٱللَّهُمَّ اَرِنَا الْاَشْيَاءَ كَمَا هِيَ

حي طرح كدوه إلى-

كوتكه جوز دمي چيزوں كى اصلى حالت اور حقيقت ديكھ لے گاوہ أسودہ حال ہوجائے گا،اور حق تعالی کے اس تول کا بھی نبی معنی ہے کہ:

اسئة تكهول والوعبرت حاصل كرو

فَاعْتَبُووُ ايأُولِي الْآبُصَارَ

کیونکہ جب تک وہ چیز وں کواسی طرح نہ دیکھیں گے جس طرح کہ وہ ہیں تو عزت حاصل نہ كريكيل مع ين يتمام بالتب حالت صحوك علاوه كسي حالت مي درست نبين موتل اور اہل سکر کوان معانی ہے کچھ بھی واقفیت نہیں ہوتی ۔ جیسا کہ حضرت موکی علیہ السلام حالت

سكر ميں تصنو اللہ تعالی كي ايك جلي كو بھي برداشت نہ كر سكے اور بيہوش ہو گئے ۔

م منوی بیهوش ہوکر کر بڑے

خَوَّ مُوْسِنِي صَعِقًا

لیکن ہمارے رسول علطہ حالت صحویر کمہ سے عین تجلیات الی میں قاب توسین تک چلے

گئے پھر بھی ہر دم ہوشیاراور زیادہ بیدارر ہے ....شعر

شوبت الواح کاسًا بَعْدَ کَاسِ مِی نے پے بے پیا کے پہالہ ٹراب ہی۔

فَمَا نفِذ الشواب وَمَا روَيتُ ليكن ناوَثر لبُرِّم بَولَ اورت بي مِن براب يوار

میرے مرشد جوجنیدی ندب رکھتے تھے، نے فرمایا کہ سکرتو بچوں کے کھلنے کا میدان ہاور صومروول کی فناگاہ ہاور مرسطی بن عمان الجلائی بھی اپنے شیخ کی موافقت میں کہتا ہوں کہ صاحب سکر کی حالت کا کمال صحویت ہے اور صحویت کم از کم درجہ رہے کہ انسان اپنی بشریت کے دور ہو جانے کو دیکھ لے۔ پس وہ صحو جو خرابی اور آفت کو ظاہر کرے اس سكر سے بہت بہتر ہے جومين آفت ب مصرت ابوعثان كے متعلق حكايت بيان كرتے ہيں كه آپ نے اپنے ابتدائى ہيں سال تك بيابانوں ميں اس طرح خلوت تشينی

اختیار کی کہ آ دمی کی آ جث تک ندی ، یہاں تک کہ کشرت ریاضت اور مجاہرات سے آپ کا جم كهل كيا\_آب كي آكھيں اندر كوكس كئيں اورآب كي صورت آوميوں كى سى ندر بى \_ میں سال کے بعد حق تعالیٰ نے انہیں فرمایا کہ خلوق کی محبت اختیار کرو۔ چنانچہ انہوں نے ایے آپ سے کہا کہ پہلے اہل اللہ اور اللہ تعالیٰ کے گھر کے بروسیوں کی محبت اختیار کرنی جاہے تا کہ زیادہ باعث برکت ہو۔اس لیے آپ نے مکہ مرمہ کاارادہ فرمایا،مشائخ کودلی طور پر آپ کے آنے کی پہلے سے خبرتھی لہذا وہ آپ کے استقبال کیلئے شہر سے باہر نکلے تو آ ب کواس حالت میں بایا کہ آئکھیں بدلی ہوئی ہیں اور مخلوق کی رمق کے سوا آ پ برکوئی چیز نیقی۔مشائخ 🛂 چھا کہا۔ابوعمان تم نے ہیں سال تک زندگی اس طرح گزاری ہے كهاولادة دم تحوكو بيجان عنه عن عاجز موكل بيابيمين بتاؤ كرتم كس ليه كئ تتح كياد مكها کیا حاصل کیا اور کیوں واپس آگئے؟ آپ نے فر مایا "میں سکر کی وجہ سے گیا تھا، سکر کی آفت کود یکھا، ناامیدی کوعاصل کیا اورعاج ای کے ساتھ واپس آگیا ہوں۔مشائخ نے کہا ''اے ابوعثانٌ تیرے بعد تعبیر کرنے والوں پرجرام ہے کہ وہ صحوا درسکر کے معانی بیان کریں كيونكهتم نے سكر كي صحيح تحقيق كرلى اور چراس كى آفت ويزي وضاحت كے ساتھ بيان كرويا ہے۔ پس سکرعین بقامیں فنا کا سراسر گمان ہے اور اس کی صفت جاب ہے اور صحوفنائے صنعت میں سراسر دیدار بقاہے اور بیٹین کشف ہے۔ باتی اگر کسی کو بیر خیال ہو کہ صحو کے مقابله میں سکرفنا سے زیادہ قریب ہے تو بی محال ہے کیونکہ سکر عالت صحور ایک زا کد صفت ہے۔ جب تک بندہ کے اوصاف روبہ ترتی ہوتے ہیں وہ بے خبر رہتا ہے لیکن جب وہ کم ہونے لگتے ہیں تو اس دفت طالبوں کواس ہے حصول مقصود کی امید ہوجاتی ہے ادر صحو وسکر میں ان کے حال کی انتہا کہی ہے .....اور حضرت ابو پزیدؓ جومغلوب الحال نتھے کے بارے میں ایک حکایت بیان کرتے ہیں کہ حضرت یکیٰ بن معاذّ نے آپ کی خدمت میں خطاکھا كرآ باس آ دمى كے بارے ميں كيارائ طا ہرفر ماتے ہيں كہ جس نے حق تعالى كى محبت

ے صرف ایک قطرہ ہی پیا اور مست ہو گیا؟ حضرت بایزیدؓ نے جواب میں تحریفر مایا کہ
آپ اس آ دی کے بارے میں کیا کہتے ہیں کہ تمام دنیا کے دریا محبت کی شراب بن جائیں
اور وہ ان سب کو پی کر بھی تفکی سے چلا تار ہے؟ صوفیا کا خیال ہے کہ حضرت کجی نے حالت
سکر سے اور حضرت بایزیدؓ نے حالت صحو سے عبارت کی۔ اس کے برعش صورت حال یہ
ہے کہ صاحب صحو وہ ہوتا ہے جو ایک قطرہ کی طاقت بھی ندر کھتا ہواور صاحب سکر وہ ہے جو
مستی میں سب بچھ پی جائے اور ابھی اس کو اور بھی ضرورت ہواس لیے کہ شراب سکر کا آلہ
ہے اور جنس کو اپنی ہی جنس سے زیادہ تعلق ہوتا ہے۔ اور صحواس کی ضد ہے اس کو شراب پینے
ہے اور جنس کو اپنی ہی جنس سے زیادہ تعلق ہوتا ہے۔ اور صحواس کی ضد ہے اس کو شراب پینے
سے آرام حاصل نہیں ہوتا ہے۔

باتی سکر کی دو قسمیں ہیں۔ایک سکر دوسی کی شراب سے اور ووسرامحبت کے پیالہ ے ..... دوتی کا سکر کسی سبب کا نتیجہ ہوتا ہے کیونکہ اس کا وجود کسی نعمت کو دیکھنے ہے ہو**تا** ہے۔ پس جو کوئی نعت کود کھتا ہے دہ دراصل این فایت سے دیکھتا ہے لہذا اپنے آپ کوہی و کھتا ہے اور جوکوئی منعم کود کھتا ہے وہ چونکہ اس کے واسطے ہی و کھتا ہے اس لیے ایے آپ کونبین و بکسا۔ وہ اگرچہ بظاہر سکر کی حالت میں ہولیکن در تقیقت اس کاسکر بھی صحو ہوتا ہے .....اور صح بھی دوطرح کا ہوتا ہے۔ پہلا صح غفلت پر اور د دسرا صحوبہ پر ہوتا ہے۔ جو صحو غفلت ير ہوتا ہے وہ تو حجاب اعظم ہے، اور جو صحومجت ير ہوتا ہے وہ بہت زياد ہواضح كشف ہوتا ہے۔ پس جو حالت غفلت ہے لمی ہوئی ہواگر چے صحوبو ہسکر ہوگی اور جو حالت محبت ہے مقرون ہےوہ اگر چے سکر ہے صحوبوگی۔ جب بنیاد اور اصل متحکم ہوتو صحوسکر کی طرح ہوگا ادر سکر صحو کی طرح ،اور جب بنیاد جی مشحکم نه ہوتو دونوں بے فائدہ ہیں .....خلاصہ کلام پیہ ہے كهصوفيا كي حدثگاه بين علتوں كے اختلاف كى بناير صحواور سكر بھى مختلف ہوتے ہيں۔اور جب حقیقت کا سلطان اینے جمال کو دکھا تا تو صحوا در سکر دونوں طفیلی معلوم ہوتے ہیں۔اس لیے کہ ان دونوں معانی کے اطراف ہے ایک دوسرے سے ملے ہوئے ہیں۔ ایک کی انتہا

دوسرے کی ابتدا ہوتی ہے، اور ابتداء وانتہا با ہمی تفرقہ کے بغیر صورت پذیر نہیں ہوتے اور جس چیز کی نبست تفرقہ کے ساتھ ہووہ تھم میں ساوی ہوتی ہے اور ان کوایک چیز میں جع کرنا محلی اتفی کی نائل کرنا ہے۔ ای معنی کو بیان کرنے کیلئے کی شاعر نے کہا ہے کہ لے افدا طلع الصبائے بنجم داح جب خوش کے ستارے کے ساتھ میں طلوع مساوی فید سُکوان وصاح ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اردفوں

برابر ہوتے ہیں۔

## جنيرى فرقه

جینیدی حضرات، حضرت ابوالقاسم جنید بن محرد ہے محبت کرتے ہیں اور ان کے دور میں ان کوطاؤس العلماء کہتے تھے، آپ اس گروہ کے سر دار اور ان کے امام الائمہ تھے۔

اللہ منہوم یہ ہے کہ طالب کیلئے مقصود تو کشف ادر مشاہرہ تن ہے جب تک وہ حاصل نہ ہو محوادر سکر دونوں الگ الگ چنزیں جن کین جب مشاہدہ حاصل ہوجائے تو بھر پیدونوں ، مند جیں۔

طیفور یوں کے برعکس ان کا طریق صحو پر بنی تھا اور ان کا اختلاف بیان کر دیا گیا ہے تمام فداہب صوفیاء میں معروف اور مشہور ترین فدہب آ ب کا بی ہے اور تمام مشائخ بھی جنیدی فدہب کے بی ہوئے ہیں، تاہم اس کے علاوہ اس طریقت کے معاملات میں ان کے اقوال بہت زیادہ مختلف ہیں کیکن میں نے طوالت کے خوف سے ای پر اختصار کیا ہے، اگر کوئی شخص اس سے زیادہ جانتا چاہتا ہوتوا سے چاہئے کہ وہ دوسری جگہ پڑھ لے تا کہ اس سے بہتر طور پر اس سے معلوم ہو جائے کیونکہ اس کتاب میں میرا فدہب تو اختصار کرتا اور تطویل کو ترک کرتا ہے۔ و باللہ التو فتی۔

حکایات میں جی نے پایا ہے کہ حضرت حسین بن منصور آپ غلبہ کی حالت میں حضرت جمین بن منصور آپ غلبہ کی حالت میں حضرت عمر بن عثمان ّ ہے بیزار ہو کہ حضرت جنید گی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت جنید ؓ نے ان سے پو جھا''میر ہے پاس کس کیا آئے ہو؟''انہوں نے جواب دیا''تا کہ میں شخ کی صحبت اختیار کروں'' آپ نے فرمایا''میر ہے پاس مجنونوں کی صحبت کیلئے گنجائش نہیں کی صحبت سے فرمایا''میر ہے ہونکہ جب تم مستی کی آفت کے باوجود صحبت کیونکہ صحبت کیلئے دماغ کی صحبت ضروری ہے کیونکہ جب تم مستی کی آفت کے باوجود صحبت اختیار کرو گئے و دبی انجام ہوگا جوتم نے بہل بن عبداللہ تستری اور عمر کے ساتھ کیا ہے۔ انہوں نے عرض کیا:

اے شنج اصحولور سکر بندہ کی دو مفتیں ہیں، بندہ اس وقت تک اپنے رب سے مجموب ہیں رہتا ہے جب تک اس کی صفات فنان موجا کیں۔

اے این مصورا تم نے صحوادر سکر کو سجھنے میں خطا کھائی ہے کیونکہ صحو بغیر کسی اختلاف عبارت ہے، اللہ تعالیٰ کے ساتھ بندے ایها الشیخ الصحوالسکر صفتان للعبد ومادام للعبد محجوبا عن ربه حتی فنی اوصافه حفرت جنید فرمایا:

يما بن المنصورا خطات في الصحو والسكر لان الصحو بلاخلاف عبارة عن صحة حال کے میں ہوریہ چیز بندے کی صفت اور مخلوق کے سب کے تحت واغل نہیں ہوتی، مخلوق کے سب کے تحت واغل نہیں ہوتی، اور الے این منصور! اس کے علاوہ بھی میں تیری کلام میں فضول گفتگو اور الی عبارتیں یا تاہوں جن کا کوئی فائدہ نہیں۔

العبد مع الحق وذالك لا يدخل تسحست صفة العبد والكتساب المخلق وانا ارى في كلامك يا بسن منصور فضولا كثيراً وعارات لاطائل تحته والتراعم بالصواب

ايماكمم والعزلة فان العزلة مقارنة

الشيطان وعليكم بالصحبة فان

الهحبة رضا الرحمن

#### نورى فرقه

نوری فرقے کے حفرات کی مجت حفرت ابوالحن احمد بن محمد نوری کے ساتھ ہے۔ جوعلاء صوفیا کے سرداروں میں سے ایک تھے اور نور کے لقب سے زیادہ مشہور تھے۔ صوفیاء میں روش منا قب اور قاطع دلائل کے ساتھ آ پ کاذکر ہوتا ہے اور تصوف میں آ پ کا خرجب بڑا اپند بدہ ہے جس کی بنیاد یہ ہے کہ صفوت کو فقر پر نصیات عاصل ہے اور آ پ کا معاملہ حضرت جنید کے موافق ہے۔ آ پ کے طریق کی نادر باتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ معاملہ حضرت جنید کے موافق ہے۔ آ پ کے طریق کی نادر باتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ آپ کے نزد کی محبت میں دوسرے کے تق کو اپنے تی کے درویشوں کیا محبت ایک فریضہ بغیر ایثار کے محبت کو حرام قرار دیتے اور فرماتے ہیں کہ درویشوں کیا محبت ایک فریضہ ہے اور عزلت نے ساتھ ایٹار کرنا بھی فریضہ اور عزلت نے ساتھ ایٹار کرنا بھی فریضہ ہے اور قرایا ؛

تم عز لت نشین سے بچو کہ خلوت شینی شیطان کی ہم نشین ہے، اور صحبت کو اختدیار کرو کہ صحبت میں خداوندعز وسل کی خوشنووی ہے۔

اب میں گرک حقیقت بیان کروں گا، اور جب عزالت وصحبت کے باب پر پنچوں گا تو وہاں ان کے رموز کی شرح کروں گا تا کہ فائدے زیادہ عام ہو جا کیں۔انشاء

كشف المعجوب

الله تعالیٰ عزوجل۔

## ايثاركابيان

الله تعالی عزوجل کاارشاد ہو یکو ٹیرون عکی اُنفیسید م وکو کان بیم م الله تعالی عزوجل کاارشاد ہو یکو ٹی ٹیرون علی اُنفیسید م واسی کے حاجت خصاصة "اور حابر الله و اس کے حاجت مند ہوں۔ اس آیت کا نزول خصوص طور پر فقر اصحابہ کرام کی شان میں ہوا ہے ، اور ایٹار کی حقیقت یہ ہے کہ دوئی میں اپنے دوست کے تن کا خیال رکھے اور اپنے جھے کوائی جھے میں چھوڑ دے اور اپنے ساتھی کی راحت کیلئے اپنے آپ پر تکلیف برداشت کرے۔

كيونكه ايثاردوسرول كى امداد برقائم رہنے اور

اس امریس مشغول رہنے کا نام ہے جو تن تعالی نے اپنے رسول مخار علیہ کو فر مایا تھا چنانچ فرمان البی ہے کردرگز رافقیار کیجے اور نیکی

يع پدرون بن من من مندور ما يورب رود كانكم ين يح اور جا اول ساع افن فرمائي لِآنَّ الْإِيُّنَارَ القيامُ بمعاونة اِلْآغَيَادِ مَعَ الاشتِ خال بسما امرَ قالجبارُ لِرَسولِهِ السسختار صلى الله عليه وسسلم قال الله تعالى خُذِالْعَقُوَ وَامُرُ بِالْعُرُفِ وَاعُرِض عَنِ الْجَاهِلِيُنَ

اس کی پوری تفصیل اداب صحبت کے بیان میں ہوگی تا ہم بیہاں آیت کر یمہ میں ایار ہی مراد ہادراس کی دوسمیں ہیں۔ایک تو صحبت میں جیسا کہ او پراس کا ذکر ہو چکا ہادر دوسرا محبت میں سساہ ہوتی ہے دوسرا محبت میں سساہ ہوتی ہے میں ایک طرح کا رخ ادر تکلیف ہوتی ہے لیکن محبوب حق میں ایٹار کرنے سے خوشی اور داحت ہی ہوتی ہے سے کہ جب غلام الخلیل نے صوفیا کے ساتھ اپنی دشمنی ظاہر کی اور ہرایک کے ساتھ اپنی معاوت کا اظہار کیا تو سرکاری کارند سے حصرت نوری ،حضرت رقام اور حصرت ابو حزاہ کو گرفتاد کرکے دارالخلافہ میں لے گئے ،غلام الخلیل نے امیز المونین سے کہا کہ یہ لوگ ذندیق اور ہو ہو ہی کی بنیاد جم اور ہو ہو ہی کی بنیاد خم ہوجائے گی کیونکہ یمی لوگ بدینوں کے سرکردہ ہیں ،ادر جوکوئی بھی یہ نیکی سرانجام دے گا

میں حق تعالی کے ہاں اس کیلئے بڑے اجرو ثواب کا ضامن ہوں۔ امیر الموضین نے اس وقت ان حفرات کی گردنیس ماردینے کا حکم جاری کر دیا۔ چنانچہ جلاد آ گیا اور ان مینوں حضرات کے ہاتھ باندھ دیئے۔ جلاد نے جب سیلے حضرت امام موقل کرنے کا ارادہ کیا حفرت نوری اپنی جگہ سے اٹھے اور حفرت امام کی جگہ برجلاد کے سامنے بڑی گرم جوثی ہے آ كرينيھ گئے - تمام لوگ بڑے جيران ہوئے اور جلادئے آپ سے كہا'''اے جوانمر دييلوار الی چیز نہیں کہ کوئی اٹنے شوق ہے اس کے سامنے آئے جس طرح تو آیا ہے حالا نکہ ابھی تمہاری باری بھی نہیں آئی۔ آپ نے فرمایا'' بیسب کچھ درست ہے کین میرا طریق ایٹار پر منی ہےاور دنیا میں زندگی ہی سب سے زیادہ عزیز ہوتی ہےاس لیے میں جا ہتا ہوں کہ اپنی زندگی کے چندسانس اینے ان جمائیوں کے کام میں نگادوں، کیونکہ میرےز دیک دنیا کا ایک سانس آخرے کے ہزارسال ہے جی زیادہ پندیدہ ہے کد دنیا خدمت کا مقام ہے اور آخرت ثواب كااورثواب توخدمت كرنے اليجي حاصل موتاہے قاصدنے بياطلاع خليف تک پہنچائی تو ظیفدان کی اس حالت میں بھی روت طبح اور کلام کی باریکیوں سے بخت حیران ہوااورا یک آ دمی کو بھیجا کہ مردست ان حضرات کے بارے شک تو قف کیا جائے ،اس وقت حضرت ابوالعباس بن على قاضي القصناةً تقي خليفه نے ان حضرات كا محاملة ان كے سپر وكر ويا وہ ان حضرات کواپے گھر لے گئے اور شریعت وحقیقت کے احکام میں سے جو کچھ بھی ان ہے یو چھا اس میں ان کو درست پایا اور ان کے حال سے اپنی غفلت پر بڑے پشیمان اور پریشان ہوئے اس وقت حضرت نور کی فی فر مایا' اے قاضی! آپ نے بیرجو پچھ یو چھاہے ية جيريمين

بے شک اللہ کے کھی بندے ایسے ہیں جن کا کھانا بینا بیٹھنا اور بولناسب کھی اللہ کے ساتھ ہے۔ . فَسَانَّ لِللَّهِ عِبَادَ" يَسَاكُلُونَ بِسَالُلَهِ وَيَتَشْرَبُونَ بِسَالِلَّهِ ويجلسون بِاللَّهَ ويقولون باللَّهِ

فمن الموحدُ في العالم

کیونکہ ان کا قیام اس کے ساتھ ہے اور تعود بنطق ، حرکت اور سکون سب بچھای کے ساتھ ہے، وہ ای کے ساتھ ہے، وہ ای کے ساتھ رندہ ہیں، اور ای کے مشاہدہ سے پائندہ ہیں کہ اگر مشاہدہ تن ایک لجمہ کیلئے بھی ان حال سے منقطع ہو جائے تو ان کے وجود میں ایک شور ہر پا ہو جائے "قاضی آپ کے کلام کی بار کی اور حال کی صحت پر ہوا متعجب ہوا اور خلیفہ کولکھا بھیجا کہ اگر بیگروہ طحدوں کا ہے تو

301

بمردنیامل موحدکون ہے؟ ·

یس گوای دیااور فیصله کرتا مول که اگریدلوگ بدرین مین تو بوری دنیایس ایک آ دی بھی توحید پرست نہیں میں خلیفہ نے ان کو بلوا کر فرمایا کہ اگر کوئی ضرورت ہے تو مجھ سے طلب کرلو، انہوں نے کہا کہ اے خلیفہ! ہماری تم سے حاجت صرف یہ ہے کہ آ بہمیں بالکل فراموش کردین، ندتو قبول کر کے جمین اینے دربار کامقرب بنائیں اور نہ ہی چھوڑ کرہمیں راندہ قرار دیں کیونکہ آپ کا چھوڑ دینا ہمائے نز دیک آپ کے قبول کر لینے کی طرح ہے اورآ پ کا قبول کر لینا ہمارے نز دیک آپ کے چھوڑ دینے کے برابر ہے، خلیفہ بین کر رو پڑا اورعزت وتکریم ہے ان کو واپس کر دیا .....حضرت نافع روایت کرتے ہیں کہ حضرت این عرکوایک دفعه مچھلی کی خواہش ہوئی ۔ پور ہے شہر میں تلاش کے باوجود مچھلی نہاں تکی ، چند روز کے بعد مجھےایک مجھلی میسر آئی تو آپ نے مجھےاس کے بھوننے کا حکم دیا۔ میں جب بھون کرآ پ کے سامنے لایا تو مجھلی کے لائے جانے پرآپ کے چرے بریس نے خوثی كة اد يكها، اى وقت أيك سائل درواز برة كيا- آب ن جكم ديا كه يمجلى اس سائل کودے دواغلام نے عرض کیاا ہے میرے آقا!اتے دنوں کے بعدتو پیلی ہے پھراب آپ یہ کیوں دیتے ہیں ہم سائل کواس کی بجائے اور کوئی چیز دے دیتے ہیں، آپ نے فرمایا''اے غلام! اب اس کا کھانا مجھ برحرام ہو گیا ہے کہ میں نے اس کوایے دل ہے ہی ا فكال ديا ب كونكه مين في حضرت رسول علي سي سنا ب كه: جو شخص کی چیز کی خواہش کرے پھر حاصل ہوجانے پراس سے اپنا ہاتھ روک لے اور دوسرے شخص کو اپنے او پر ترجیح دے دیو اللہ تعالیٰ اس کو ضرور بخش دیں گے۔ أيّ مسا امسرء يشتهى شهوةً فَردَّ شهوتَه واثر الاخرَ على نفسِه غُفِرَلَه '

میں نے حکایات میں دیکھاہے کہ دی درولیش جنگل میں سفر کرتے ہوئے راستہ معول گئے انہیں شدت کی بیاس محسول ہوئی جب کدان کے باس یانی کا ایک بی بیال تھا۔ وہسب ایک دوسرے برایار کرتے رہے، اور کس نے بھی پانی نہ بیاحی کدایک کے سواباتی سب دنیا ہے رخصت ہو گئے۔ وہ ایک درویش کہتا ہے کہ جب میں نے دیکھا کہ سب ہی مر گئے ہیں میں نے وہ یاتی کی لیااورای کی قوت سے راستے پرواپس بیٹی گیا کسی آ دمی نے اس سے کہا کہ اگر تو بھی یانی ند بیتا تو کا یادہ بہتر تھا۔ورویش نے کہانہیں میں نے شریعت کو ای طرح سمجماے کہ اگر میں اب بھی نہ بیتا تو آئی جان کا قاتل بن جاتا۔ اس نے کہا تو کیا وہ سب اپنی جانوں کے قاتل قراریا ئیں گے؟ درولیش نے کہانہیں! کیونکہان میں سے ہر ایک نے اس لیے یانی نہ بیا تا کہ دوسرانی لے لیکن جب وہ سب ایک ووسرے کی موافقت میں فوت ہو گئے اور صرف میں باقی رہ گیا تو لامحالہ شریعت کے علم کے مطابق مجھ پر واجب مو گيا كه ده ياني من بي لول ..... جيسا كه امير المونين حضرت علي جمرت كي رات پيغسر عليه ا ك بستريسو كئة أورآب حضرت الوبكرصدين كي بمراه مكه ب بابرآ كئة اورغار ( تُور ) میں تشریف لے آئے ، اس رات کفار مکہ نے آنخضرت علی کے قبل کا ارادہ کر رکھا تھا خداوندتعالی نے حضرت جرائیل اور حضرت میکائیل سے کہا کہ میں نے تم وونوں میں بھائی عارہ قائم کردیا ہے اور وونوں کی زندگی ایک ووسرے سے دراز کروی ہے تم میں سے کون ہے جواین زندگی کا دوسرے بھائی کے حق میں ایٹار کرے اوراینے لیے موت کو اختیار کرے، دونوں نے اپنی زندگی کوموت برتر جیج دی تو حق تعالی عز وجل نے جرئیلی و میکائیل سے فر مایاتم اپنے مقابلے میں حضرت علیٰ کی فضیلت اور شرف دیکھوکہ میں نے ان کے اور اپنے رسول اللہ علیفی کے درمیان بھائی چارہ قائم کیا ہے تو انہوں نے اپنے قبل اور موت کو اختیار کرلیا ہے اور یَغِمبرعلیفی کی جگہ پرسو گئے ہیں ، اپنی جان کو ان پر فدا اور اپنی زندگانی کو ان پر نجھا ور کر دیا ہے، ابتم دونوں زمین پر جاؤ اور ان کو دشمنوں سے محفوظ رکھو! چنا نچہ جرائملی و میکائمیل دونوں آئے اور ان میں سے ایک آ ب کے سر ہانے اور دوسرا پاؤں کی جانب بیٹھ گیا۔ اور جرائمیل نے کہا:

بوطاب کے بیے اتمبارے جیسا کون ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام زشتوں پرآپ کے سائے فرکرتے ہیں۔

بخ بخ من مثلُکَ یا بن ابی طالب انَّ اللهٔ تعالیٰ یباهی بکَ علی مَلنِکَتِهِ اور آپیمٹی نیندسورے ہیں، ای وقت آ

پ کی شان میں بیآ یت کریمہ نازل ہوئی: اورلوگوں میں ہے دہ بھی تو ہے جواپی جان کو اکٹر تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنے کیلئے تج ویتا ہے دولائٹر تعالیٰ اپنے بندوں پر پر امہر بان ہے۔

وَمِنَ النَّسَاسِ مَنُ يَّشْرِئُ نَفُسَهُ ابتِغَاءَ مَرُضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَوُّفُ°

بِالْعِبَاد.
جَادَ العَدَى مِصِيبَ عِن جَبِى تَعَالَىٰ نَے مُونُوں کُو آ زَائُنْ عِن جَلَا کَيا تَو انْسَاد کی مصیبت عِن جَبِى تَعَالَىٰ نَے مُونُوں کُو آ زَائُنْ عِن جَلَا کَيا تو انسار کی نیک عورتوں عِن سے ایک بیان کرتی عِن کہ عِن چینے کا تھوڑا جا پانی لے کر با ہر نگل تا کہ جام ہے کی کے پاس لے جاؤں ۔میدان جنگ عیں صحابہ کرام عمل سے ایک کو عیں نے دیکھا کہ زخی حالت عمل پڑے اپنے سانس گن رہے جیں، انہوں نے مجھے اشارہ کیا کہ مجھے پانی دو! عیں پانی انہیں دینے گئی تو دوسر نے زخی صحابی نے آواز دی کہ اشارہ کیا کہ مجھے پانی دو! عیں پانی نہ بیااور مجھے کہا'' اس کے پاس لے جاؤ''اک طرح جب عیں اس کے پاس لے جاؤ''اک طرح جب اور کے آ واز دی کہ' مجھے پانی دو' تو انہوں نے بھی خود نہ بیا اور کہا'' اس کے پاس لے جاؤ''اک طرح سات حضرات کے پاس عیں پانی لے کرگئی گئی اور کے آ واز دی کہ' مجھے پانی دو' تو انہوں نے بھی خود نہ بیا اور کہا'' اس کے پاس لے جاؤ''اک طرح سات حضرات کے پاس عیں پانی لے کرگئی گئی تو ایک نے جو ہوا گئے نے جو دیا ہے کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیجے دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیجے دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے جود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی نے نے خود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کہ جب ساتویں صحابی خود پینے کی بجائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کے دوسرے کی جائے دوسرے کی طرف بھیج دیا حتی کی جب ساتویں صحابی کی جون کی کر دیسے کی جب ساتویں صحابی کے دوسرے کی خود پیل میں کیا کی کو دیسے کی جائے دوسرے کی طرف بھیج دیا جس کی کر دیسرے کی کر دوسرے کی طرف بھیج دیا جس کی کی جائے دوسرے کی خود پیل میں کی کر دیسرے کی خود پیل میں کی خود کی کر دی کر دیسرے کی خود پیل میں کر دیسرے کی خود کی کر دیسرے کی خود کر کر دیسرے کی خود کی کر دیسرے کی خود کی کر دیسرے کر دیسرے کی خود کی کر دیسرے کر دیسرے کی کر دیسرے کی کر

ے پانی لینا جاہا تو ان کی روح پر داز کر گئی ، میں واپس لوثی تا کدد وسرے کودے دول لیکن دو چەھىجاچىجى اپنى جان جان آ فرين كے سپر دكر <u>يك</u>ے تھے ،اى وقت بيرآيت كريمـ مازل ہوئى: صحابه کرام دومروں کو اپنے نفسوں پر ترجیع وَيُوْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمُ وَلَوْكَانَ بهمُ خَصَاصَةً" دیے ہیں اگر چیوہ اس کے حاجت مندہوں بنی اسرائیل میں ایک عابدتھا کہ اس نے چارسوسال تک حق تعالیٰ کی عبادت کی تھی ایک دن كمن لكان يا خدايا! اگرآپان بهاژول كوبيدانه كرية تير، بندول كيلئ جلنااورساحت كرنا بزا آسان ہوجاتا۔''اس وقت كے پيغبرصلوات الله عليه بروى آئى كه اس عابد كوجا كر کہوکہ تہیں ہاری ملک میں تصرف کرنے ہے کیا کام تھا؟ اگراب پھرتم نے تصرف کیا تو تمہارانام سعادت مندوں کے دیوان سے کاٹ کربد بختوں کے دیوان میں لکھ دیا جائے گا۔ یہ ن کراس عابد کے دل میں خوشی پیدا ہوئی اور خداوند کے حضور بحد شکر ادا کیا۔ پیغبر وقت نے کہا'' نادان! بدہنتی پر بحدہ شکر تو ادائیں کرتے''اس نے جواب دیا''میراشکر بدبختی پر نہیں بلکہ اس بات پر ہے کہ میرا نام حق تعالی کے دفتر وں میں سے کی دفتر میں تو ہے تاہم اب پیمبرخدامیری ایک خواہش ہانہوں نے کہا انکہوں کے میں اللہ تعالیٰ سے عرض کروں'' كبخ لكاحق تعالى سے كييے! اگراب تو مجھے دوزخ ميں بھيجا ہے تو مجھے اس طرح كردے كه میں تمام گنهگارمسلمانوں کی جگہ گھیرلوں تا کہوہ سب جنت میں چلے جا کیں''حق تعالیٰ کا قرمان آیا کداے پغیمرا میرے اس بندے سے کہددوکتہا رابیامتحان تمہاری اہانت کیلئے نہ تھا بلکہ مخلوقات پر کچھے طاہر کرنامقصود تھا اور قیامت کے دِن تو جن کی شفاعت کرے گا وہ سب جنت میں ہوں گے۔اور حفرت احمد حماد سرحی سے میں نے ایک دفعہ دریافت کیا کہ آپ کی توب کا آغاز کیے ہوا؟ آپ نے فر مایا ایک دفعہ یں اپنے اونٹوں کو لے کر مرض سے بابرييابان كى طرف نكل كيااورايك عرصة تك وبين رباراورين اس بات كوبميشه ببندكرتاتها کہ خود بھوکا رہ جاؤں اور اپنا حصہ کسی دوسرے کو دے دوں اور حق تعالیٰ عز وجل کا بی تول

وَيُوزُورُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمُ وَلَوْكَانَ بِهِمُ خَصَاصَة "بروقت مير عدل بن تازه ربتا تھااورالیےلوگوں کے ساتھ میرابزااعقادتھاایک دن ایک بھوکا شیر جنگل سے ظاہر ہوااور میرے اونٹوں میں ہے ایک اونٹ کو مار ڈالا اور بلندی پر بیٹھ کرچنگھاڑنے لگا۔اس کے نزد یک نزدیک جتنے درندے اس کی آواز سنتے گئے اس کے گرد جمع ہوتے ہطے گئے وہ آیا اوراونٹ کو بھاڑ ڈالا۔خود کچھ نہ کھایا اور بلندی پرچڑھ گیا وہ درندے لومڑی، گیدڑ، بھیڑیئے اورای طرح دوسرے جانوروں نے اس کو کھانا شردع کرویا اورخود و ہیں کھڑار ہاتا کہ وہ سب داپس لوٹ گئے ،اس وقت اس نے ارادہ کیا تا کہ تھوڑ اسا خود بھی کھالے کہ ایک کنگڑی لومڑی دور ہے آتی ہوئی نظر آئی ،شیرواپس لوٹ کر بلندی پر چڑھ گیا یہاں تک کہ وہ لومڑی اس میں ہے جو پچھ کھا کتی تھی کھا کروا پس چلی گئی تو اب شیر آیا اوراس میں ہے تھوڑ اسا کھا لیا۔ میں دور سے بیسب کچھ دیکھ رہا تھا۔ جب وہ واپس لوٹا تو مجھے تھیج زبان میں کہنے لگا ''اےاحد!ایک لقے کا یٹارتو کتے بھی کر لیتے ہیں۔ مردان حق تو اپنی جان اور زندگی کا ایٹار کرتے ہیں''جب میں نے بیر ہان دکھ کی تو تمام اشغال دنیا ہے دس بر دار ہو گیا۔اور یبی میری توبه کی ابتدائقی .....حضرت جعفری فلامی کہتے ہیں کہ آیک دن حضرت ابوالحن نوریؓ خلوت میں مناجات کررہے تھے۔ میں وہاں گیا تا کہان کی مناجات ای طرح سن لوں کہ انہیں علم نہ ہو سکے کہ آپ بڑے قصیح اور ہوشیار تھے میں نے ساتو آپ کہد ہے تھے کہ 'بار خدایا! آب دوزخ والوں کوعذاب دیں گے حالانکہ وہ سب علم، قدرت اور آپ کے قدیم ارادے ہے آپ کے اپنے بی بیدا کردہ ہیں۔اوراگر آپ دوزخ کوانسانوں سے ضرور بی بھرنا چاہتے ہیں تو آپ اس پر بھی قادر ہیں کہ دوزخ اوراس کے تمام طبقات کو صرف میرے وجوو ہے ہی پر کر دیں اور ان کو جنت میں بھیج دیں حضرت جعفر کہتے ہیں کہ میں ان کے معاملے میں برامتحیر ہوا۔ پجھرروز بعد میں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی آنے والا آیا اور کہنے لگا كەخداوندىغالى نے فرمايا ہے كەابواكىن كو كهەدو كەمىں نے تىمبىن اس شفقت اور تعظيم كى بدولت بخش دیا ہے جو تجھے میرے اور میرے بندوں کے ساتھ ہے ۔۔۔۔۔ آپ کونوری اس لیے کہتے ہیں کہ جب آپ کسی تاریک مکان میں گفتگو کرتے تو آپ کے باطنی نورے وہ مکان جگمگا اٹھتا تھا۔ نیز آپ نورخداوندی ہے اپنے مریدوں کے اسرار جان لیا کرتے تھے حتی کہ حضرت جنید فر مایا کرتے تھے کہ ابوالحن دلوں کے جاسوں ہیں ۔۔۔۔ بیر آپ کے نہ ہب کی خصوصیت ہے اور اہل بصیرت کے نزدیک بیہ بڑی مضبوط بنیا داور پر عظمت معاملہ ہے اور آ دمی پراس سے زیادہ بخت جیز کوئی نہیں کہ وہ اپنی روح کو دوسرے کیلئے فرج کردے اور اپنی بہندیدہ چیز سے دست کش ہو جائے۔ خداوند تعالی نے بھی تمام نیکیوں کی کنجی اپنی بہندیدہ چیز کوفرج کردیے کوئی قرار دیا ہے۔ چنا نچہار شاد فر مایا:

لَنُ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَى تُنْفِقُوا مِمَّا ﴿ مَمَ اللهِ وَتَتَ لَكُ نَكَى عاصل نبيس كريحة تُحِبُّونَ الْبِرَّ حَتَى تُنْفِقُوا مِمَّا ﴿ جِبِ لَكَ الْمُحِبُوبِ جِيزُول مِن سِراوَقَ تُ

> میں خرج نہ کرو۔

جب کی کی روح بی دوسرے کیلئے فدا ہوجائے ویکر حال ومنال اورخرقہ ولقمہ کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے اور اس طریقت کی اصل وہی ہے جیسا کہ ایک آ دمی حصرت رویم کے پاس آیا کہ مجھے وصیت کیجئے! آپ نے فرمایا:

اے بیٹا! تصوف اپی جان کوٹر ج کرنے کے مرا پچھنیں اگر تو ہی کرسکتا ہے تو ٹھیک!ورنہ صوفیوں کی فضول ہاتوں میں مشغول نہ و۔

کیونکہ جان خرج کے علاوہ جو کچھ بھی ہے سب فضول ہے،اور خداوند عز وجل ارشاد فر ماتے۔ میں کہ:

http://fb.com/ranajabirabbas

يَابُئَّ لَيُسَ الْآمُرَ غير بذل الروح

ان قسدرتَ عَسلسي ﴿ لِكَ وَالَّا

فَلاتَشُتَغِلُ بترهاتِ الصوفية

جولوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں شہید کردیے جاتے میں آبیں مردہ گمان نہ کرد بلکبدہ زندہ ہیں اپنے رب کے پاس رزق دیے جاتے ہیں۔

وَلاَ تَحُسَبَنَ الَّذِيْنَ فُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَمُوا تَّابَلُ اَحْيَاء '' عِنْدَ رَبِّهِمُ يُوزَقُونَ

اور نیز ارشاد خداه ندی ہے:

وَلاَ تَـ قُـوُلُوا لِـمَـنُ يُقْتَلُ فِى سَبِيلِ اورجولُوگ الله كَاراه مِنْ قُلَ كَرديَ جاتِ اللهِ اللهُ وَال اللهِ اَمُوَات ' بَلُ اَحْيَاء ' بِي اَبْهِن مرده نه يَهو بلك وه زنده بي ب

پس بہ لوگ اپی جان قربان کر کے قرب الہی میں بمیشہ کی زندگی پالیتے ہیں اور فربان الہی کے مطابق میں تعلق کے دوستوں کیلئے اپنا حصہ چھوڑ دیتے ہیں ۔۔۔۔ باتی ایٹاراور اختیار بنظر ظاہر جدا جدا ہیں مگر حقیقت میں ایک ہی ہیں۔ کیونکہ حقیقت ایٹاریہ ہے کہ اپنے حصہ کو چھوڑ دیا جائے اور یہی اصل اپنا حصہ بن جاتا ہے۔ طالب کی روش جب تک اپنے کسب سے متعلق رہتی ہے وہ اس کیلئے ہلا کے کاموجب بنی رہتی ہے اور جب می تعالیٰ کی کشش اپنی ولا یت ظاہر کرتی ہے تو اس کیلئے اللہ کا اور خیاں کے افعال واحوالی سب پریشان ہوجاتے ہیں اور پھراس کیلئے نہ کوئی عبارت رہتی ہے اور نہ ہی اس کے معاملہ کیلئے کوئی نام باتی رہتا ہے کہ کوئی اس کا نام رکھیا کئی عبارت سے استعبر کرے یا کسی چیز کوان کے حوالے کرے کوئی اس کا نام رکھیا کئی عبارت سے استعبر کرے یا کسی چیز کوان کے حوالے کرے اس معنی میں شبلی نے فرمایا ہے ۔۔۔ شعم

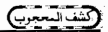
غبت عنی فیما احس بنفسی و تلاشت به صف تنی الموصوفة (مین این آب سے عائب ہوگیا ہوں کی جھائی الموصوفة و مین اس کی ا وجہ سے میری تمام صفات موصوفہ لاتی ہوگئی ہیں )

فانسى اليوم غانب عن جميع ليسس الاالعبارة الملهوفة (يس من آج بريز عائب بول كه يريثان عبارت كروا بحضيل رباء)

#### فرقه سهليه

سہلی حفزات، حفزت مہل بن عبداللہ تستریؓ کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں جواہل تصوف کے ذی اختشام اور بڑے بزرگوں میں ہے تھے جیسا کہ پہلے تذکرہ ہو چکا ہے فی الجملية باسيخ دور مي سلطان وقت اوراس طريقت كالماخل وعقد ميس تعية پ كي دلیس بری ظاہر میں کہ آپ کی حکایات کے ادراک سے عقل عاجز آ جاتی ہے ادر آپ کا طریق اجتها دعجابده نفس اورریاضت بربنی ہے اور آپ اینے مریدوں کومجابدہ کے ذریعہ ورجہ كمال ير بينياد ع يتم سه حكايات مين مشهور ي كدآب ني ايك مريد فرمايا كه کوشش کرحتی کهایک روز دن محرتو''یاالله یاالله یاالله یا الله یا تیسرے دن بھی یمی وروکرتا رہایں نے ایسا ہی کیاحتی کہاس کی عادت بن گئ تو آپ نے فر مایا ابراتوں کو بھی ساتھ ملا کے اس نے ایسا ہی کیا یہاں تک کراس طرح ہوگیا کہ اگراینے آپ کوخواب میں دیکھتا تو بھی یہی وروکرتا پہاں تک کہ بیاس کی طبیعت ثانیہ بن گئ تواس وقت تھم دیا کہاب اس سے باز آ اور اس کو یاد کھنے میں مشغول ہو جاوہ یادالہی میں مشغول ہوگیا یہاں تک کہ اس کاساراوقت ای میں متغزق ہوگیا۔ ایک وقت اینے گھر میں جیٹا تھا کہ ہوا کے ساتھ ایک لکڑی اندرآ پڑی اور اس کے سر پرلگی اور اس کا سر پھٹ گیا۔ اس كے مرے خون كے جو قطرے زمين يرآئے تھے ان ميں الله الله لكھا موا طام موتا تھا مجاہدات وریاضت کے ذریعہ مریدوں کی تربیت سبلیوں کا طریقہ ہے۔ جب کہ درویشوں کی خدمت اور ان کی تعظیم حمد و نیوں کا طریق ہے ادر مراقبہ باطن جنید یوں کا طریقہ ہے۔ تا بهم مجامده اوررياضت برآ دمي كيلئے نفع بخش نهيں موتا۔

اب میں نفس کی بہچان اور اس کی حقیقت بیان کرتا ہوں تا کہ تہہیں معلوم ہو جائے اس کے بعدمجاہدات کے بارے میں صو فیہ کے ندا ہب اوران کے احکام تحریر کروں گا



تا كه طالب معرفت پرييدونوں چيزيں ظاہر ہو جائی۔ ( واللہ اعلم بالصواب )

# حقیقت نفس اور معنی '' ہویٰ''

یان لو کفس، لغت کی رو ہے کسی چیز کے وجوداس کی حقیقت اوراس کی ذات کو کہتے ہیں،لیکن عام عادات اورلوگوں کی عبارتوں میں ریکی معانی کامتحمل ہے جوا ہے متضادمعانی میں ایک دوسرے کےخلاف استعمال کرتے ہیں۔ چنانچیکی گروہ کےنز دیک تو نفس بمعنی روح کے ہے اور کسی گروہ کے ہاں بمعنی مردت کے ہے ای طرح ایک گروہ نفس ہے جہم مراد لیتا ہے تو ایک اور جماعت اس سے خون مراد لیتی ہے لیکن محقق صوفیہ کے نز دیک ان میں ہے کوئی معنی بھی مراذ ہیں بلکہ در حقیقت وہ اس بات برشفق ہیں کہ پیشر کا سر چشمہ اور برائی کا رہنما ہے ..... باتی ایک گروہ کہتا ہے کہ بیجسم کے اندر روح کی طرح ووبعت رکھی گی ایک چیز ہے اور ایک گروہ کا کہنا ہے کہ یہ جسم کے اندر زندگی کی طرح ایک صفت ہے۔ تاہم و ومتفق ہیں کہ برے اخلاق کا اظہارات سے ہوتا ہے اور یمی قابل خرمت افیعال کا سبب بنتا ہے اور ان کی دونشمیں ہیں اول معاصی تیعنی گناہوں کا سرز دہوتا اور دوسرے برے اخلاق،مثلا تکبر،حسد، بخل ،غصه، کینداور دوسرے وہ افعال جوشر بعت اور عقل دونوں کے نزدیک تاپندیدہ ہیں۔ پس ان اوصاف کوریاضت کے ذریعدایے آپ ے ای طرح دفع کیا جاتا ہے جیسا کہ معاصی کوتج بے فرر بعددور کیا جاتا ہے۔معاصی یعنی گناہ ظاہری اوصاف میں سے ہواور یہ برے اخلاق باطنی اوصاف سے اور ریاضت ظاہری افعال میں سے ہے اور توبہ باطنی افعال میں سے۔ چنانچہ باطن میں جو برے اوصاف پیدا ہوتے ہیں وہ ظاہری اچھاوصاف کے ذریعہ یاک ہوجاتے ہیں اور جوبرے افعال ظاہر میں ظہور یذیر ہوتے ہیں وہ باطن کے بسندیدہ اوصاف کے ذریعہ پاک ہو جاتے ہیں۔ اور جس طرح جہان میں شیاطین، فرشتے، جنت اور دوزخ موجود ہیں ای

طرح انسان جسم میں نفس اور روح دونوں لطائف میں سے جیں، تاہم ان میں سے ایک ''روح'' توتحل خیر ہےاور دوسرا''نفس' محل شرہے جس طرح آ کھی نظر کان محل شنوائی ، زبان کل ذوق اور ای طرح دوسر محسوسات اور اوصاف جو آ دی کے جسم میں ود بعت ر کھے گئے ہیں۔پس نفس کی مخالفت ہی تمام عبادات کی اصل اور تمام مجاہدات کا کمال ہے اور بندہ اس کے بغیر حق تعالی کی طرف راہ نہیں یا سکتا کیونکہ نفس کی موافقت بندے کی ہلا کت اوراس کی مخالفت بندے کی نجات ہے۔ حق تعالیٰ نے نفس کی مخالفت کرنے کا حکم دیا ہادران لوگوں کی تحریف کی ہے جواس کی مخالفت میں کوشاں رہے ہیں اور جولوگ اس کی موافقت میں طلح بی ان کی ندمت کی ہے ت تعالی نے فر مایا ہے کہ:

رکھالیں جنت ہی اس کاٹھکا ناہے۔

وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهُولِي فَإِنَّ اورجس فَاضَ كُونُوا شات سے روك الْجَنَّهُ هِيَ

> اور نیزید بھی فریایا ہے کہ: اَفَكُلَّمَا جَاءَ كُمُّ رَسُوُلَ ' بِمَالاً تَهُواى اَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرُتُمُ

کیا ایبانہیں کہ جب مجھی رسول ایسے احکام لایا جنہیں تمہارے تفس نہیں عات تقوم اكر كار

میں اپنے نفس کو بری نہیں کرتا کیونکہ نفس تو بلاشبه برائی کا حکم دینے والا ہے۔ بجز اس کے کیمرار وردگار حمرکے۔

جب المديعالي اين كى بندے كے ساتھ بھلائى كا اواد کرتے بین استا*ں کفس کے عیب* دکھاہیے ہیں۔

اورحق تعالی نے ہمیں حضرت یوسف صدیق علیہ السلام کی طرف مے خردی کہ: وَمَسا أُبُورَى نَفُسِسَى إِنَّ النَّفُسِسَ لَامَّارَةَ ' بِالشُّقُءِ إِلَّا مَارَحِمَ رَبِّي

> اور پنمبر الله في فرمايا بك إِذَا اَرَادَ اللُّسةُ بِعَيْدٍ حِيرًا بَصُّره' بِعُيُوٰبِ نَفْسِهِ

اورآ ٹار میں آیا ہے کہ حق تعالی عزوجل نے حضرت داؤ دعلیہ السلام کی طرف

وحی بھیجی اور فرمایا کہ:

اے داور این نفس کے ساتھ عداوت رکھ کیونک میری عباقش کی عداوت میں ہے۔

يَادَادُ عَادَ نَفَسِكُ فَإِنَّ وُدِّىَ فِي عَدَاوَتِهَا

یں بیتمام جو میں نے بیان کئے ہیں اوصاف ہیں اورصفت کیلئے ایک موصوف ضروری ہے سرچہ سے میں تاریخ سے کا میں اوصاف ہیں اورصفت کیلئے ایک موصوف ضروری ہے

کہ جس کے ساتھ میر قائم ہو کیونکہ صفت بذات خود قائم نہیں ہوتی اور اس صفت کی پیچان اور سے جسم کی شناخت کا طریقہ سے کہ

انسانیت کے اوصاف اور اس کے اسرار بیان کیے جا کی انسانیت کی حقیقت میں لوگوں

نے كلام كى ہے كمانسانيت كى چيز كانام ہاوريكس چيز كيلئے سراوار ہے؟ اوراس كاعلم

تمام متلاشیان حق کیلئے فرض ہے کہ جو کو کی اپنے آپ سے جابل ہےوہ غیر کی حقیقت سے

بہت زیادہ جاہل ہوگا .... جب بندہ کوخداوند آن کی معرفت کا مکلّف بنایا گیا ہے تواہے

ا پی معرفت بھی حاصل ہونی جائے تا کہ اپنے حانث ہونے کی صحت سے حق تعالی کے قدیم ہونے کو بھیان لے اور کتاب اللہ صراحت

کے ساتھ بیان کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ سے جابل ہونا ہی کا فروں کی صفت

بیان کی اور فرمایا ہے:

اور ملت ابرا میسی ہے وہی آ دمی روگر دانی کر سکتا ہے جواپی ذات سے جائل ہو۔

وَمَن يَّـُوْغَـبُ عَنْ مِّلَّةِ اِبْرَاهِيْمَ إِلَّا مَنْ سَفِه نَفُسَه

جوآ دی این ذات ہے جاال ہودہ غیر ہے بہت زیادہ جاال ہوتا ہے۔ اورمثانُ بين سے ايك بزرگ نے كہا ہے كہ: وَمَنْ جَهَلَ نَفْسَهَ فَهُوَ بِالْغَيْبِ آجْهَلُ

اوررسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا كه:

جس نے اپ نفس کو بیجیان لیا اس نے اپ رب کو بیجیان لیا ہے۔

مَنُ عَرَفَ نَفُسَهُ ۚ فَقَدُ عَرَفَ رَبُّهُ ۗ

نعن

جس نے اپ نفس کوفنا سے پیچان لیا اس نے اپ درب کو بقا سے پیچان لیا اور کہا جاتا ہے کہ جس نے اپ آپ کو ذلت سے پیچان لیا اس نے اپ درب کو عرت سے پیچان لیا اور بعضوں نے کہا کہ جس نے اپنی ذات کوعبود سے پیچان لیا اس نے اپ دات کوعبود سے پیچان لیا اس نے اپ مَنُ عَرَفَ نَفُسَهُ بِالفناء فقد عرف ربَّه بالبقاء ويقالُ من عرف نفسه بالندل فقد عرف ربَّه ب بالعزويقالُ مَن عَرَف نفسَه ب بسال عبودية فَقَدُ عرف رَبَّه ب بالربوبِيَّةِ

 نام روح اورجم دونوں کے مجموعے پر واقع ہوتا ہے چنانچہ جب ان میں سے ایک دوسر سے جدا ہو جائے تو اسم انسان ساقط ہو جاتا ہے، جیسا کہ گھوڑ سے پر جب کالا اور سفید دو رنگ اکٹھے ہو جائیں تو اس کو اہل کہتے ہیں اور جب ایک رنگ دوسر سے سے جدا ہو جائے تو ان میں سے ایک رنگ کو بیاہ اور دوسر سے کہتے ہیں۔

یے ول بھی باطل ہے حق تعالی کے اس تول کی دجہ سے کہ ھک اُنسی عُسلَت الْإِنْسَان خِيْن وَمِنَ السَّهُ وَلَهُ يَكُنُ شَيَّا مَّذُكُورًا (الْسَان يِرَايك زمانه اليابكي آ چکاہے کہ اس کا ذکرتک نہ تھا۔ اس آیت مبار کہ میں آ دمی کی بے جان مٹی کو انسان کہا ہے۔ جب کداس کے جسم کے ساتھ ابھی تک جان کا تعلق نہیں ہوا تھا اب ایک اور گروہ کہتا ہے کہ انسان ایک ایبا جزو ہے جس کی آ گے تقسیم نہیں کی جاسکتی اور کل ول ہے کہ آ دمی کے تمام اوصاف کی اصل وہی ہے لیکن یہ تول بھی محال ہے کیونکہ اگر کسی گوتل کردیا جائے اور دل اس ے نکال لیں تو بھی انسانیت کا نام اس ہے گرتانہیں اور بالا تفاق روح ہے پہلے جسم انسانی میں دل موجود نہ تھا ..... اور مدعیان تصوف کے ایک گردہ کو اس کے معانی میں غلطی واقع ہوئی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ کھانے پینے والی اور کل تغیر ذات انسان نہیں بلکہ وہ ایک سزاالٰہی ہاور بیجیم اس کالباس ہاور وہ طبیعت کے امتزاج اورجیم وروچ کے اتحاد میں و دیعت کیا گیا ہے .... میں کہتا ہوں کہتمام عقمندوں، دیوانوں، کافروں فاسقوں اور جاہلوں کو بالا تفاق انسان ہی کہاجاتا ہے اور ان کے اندر اسرار خداوندی میں ہے کوئی چیز بھی موجود نہیں ،اورتمام تغیر پذیراورکھانے پینے والے ہیں اور کسی مخص کے جسم اور وجود میں کوئی ایسے معنی نہیں جن کوانسان کہا جائے اور اس کے معدوم ہو جانے کے بعد بھی کوئی ایسے عنی نہیں جن كوانسان كباجا سكے ..... اور خداوندعز وجل نے ان معنوں كے بغير جوبعض انسانوں ميں نہیں یائے جاتے ان تمام ماہیوں کوجنہیں ہمارے وجود بیں ترکیب ویا ہے،انسان کیا ہے۔جیسے کہ حق تعالیٰ کا قول ہے:

اور تحقیق ہم نے انسان کوئی کے خلاصہ سے
پیدا کیا پھراس کو ایک مضبوط قرارگاہ (رقم)
میں نطفہ بنایا پھرہم نے نطفہ خون بستہ بنایا،
پی خون بستہ کو گوشت کا لوّھڑا بنایا پھر
لوّھڑ کے کوہڈیاں بنایا پھرہم نے ہڈیوں پر
گوشت چڑھادیا، پھراسے اور بی مخلوق بعنی
مکمل انسان بنادیا، پس اللہ برکتوں والا ہے
مکمل انسان بنادیا، پس اللہ برکتوں والا ہے

وَلَقَدُ خَلَفُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنُ طِيْنٍ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُفَةً فِى قَرَارٍ مَّكِيْنٍ ثُمَّ خَلَفُنَا النُّطُفَةَ عَلَقَةً فَحَلَفُنَا الْعَلَقَةَ مُضُغَةً فَحَلَفُنَا الْمُضُغَةَ عِظَامًا فَكَسُونَا الْعِظَامَ لَلْحُمَّا ثُمَّ انْشَانَاهُ حَلُقًا اخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ آحُسَنُ الْحَالِقِيْنَ

ِ پس خداوندنعانی کے قول کے مطابق'' کہ دوسب ہوں سے زیادہ سچاہے' یاک مٹی سے بننے والی ریخصوص صورت تمام تغیرات کے ساتھ انسان ہے جیسا کہ الل سنت کے ایک گرده کا کہنا ہے کہ انسان نام ہے اس جات جاتھ ارکا کہ اس کی صورت اس طرح موجود ہے کہ موت بھی اس نام کواس نے فی نہ کرے جب کے بیصورت معبودہ ظاہرو باطن کے ساتھ موسوم ہو مصورت معبود سے مراد ظاہر میں تندرست اور پار ہونا اور باطن میں مجنوں اور تقلمند ے موسوم ہوتا ہے، اور بالاتفاق جوانسان جتنا زیادہ سی ہے وہ اتنابی بیدائش میں زیادہ کامل ہے۔ بس جان لوکہ انسان کی ترکیب جن چیزوں سے کمل ہوتی ہے وہ محقق صوفیہ کے نز دیکے تین ہیں .....ایک روح دوسری نفس اور تیسری جسم .....اوران میں سے ہرایک کیلئے ایک صفت ہے جواس کے ساتھ قائم ہے۔ روح کیلئے عقل ....نفس کیلئے خواہش .....اور جسم کیلیے حس صفات ہیں .....اور انسان تمام عالم کانمونہ ہے جب کہ عالم نام ہے ووثوں جہانوں کا۔ اور دونوں جہانوں ہے انسان میں نشان موجود ہے، چنانچہ پانی ہٹی، ہوا اور آ گ اس جہان کی علامت ہیں اور اس کی ترکیب بلغم ،خون ،صفرا اور سودا سے ہوئی ہے جب كداس جهان كانثان جنت، دوزخ اورعرصات بين \_ پھر جان انى لطافت كى وجه سے

جنت ،نفس این آفت اور دحشت کی وجہ ہے دوزخ ادرا ہم عرصات (میدان حشر) کی جگہ ہے ....اوران دونوں کا جمال ،غضب اور باہمی انس ہے ہے، پس بہشت اس کی خوشنو دی کی تا تیر ہےاور دوزخ اس کی ناراضی کا نتیجہ ہےاوراس کانفس حق تعالی ہے جاب اور گمراہی ے ہاور مومن قیامت میں جب تک دوزخ سے خلاصی یا کر بہشت میں نہیں ہنچے گا اور روایت کی حقیقت نہیں یا ہے گااس وقت تک یقیناً قرب الٰہی تک نہیں پہنچ سکے گا۔ ای طرح د نیا میں بندہ جب تک نفس ہے نجات حاصل کر کے حق تک نہیں پہنچتا کہ جس کا اصل وہ روح ہے یقینا قربت اورمعرفت خداوندی تک نہیں بہنچ سکتا .... پس جو بندہ دنیا میں اس کو بیجان لےاور دوسروں کے اعراض کرلے اور شریعت کی راہ پر گامزن رہے وہ قیامت کے دن دوزخ اور مِل صراط کو نه دیکھے گا۔غرضیکہ مومن کی روح اس کو بہشت کی طرف بلانے " والی ہے کیونکہ وہی دنیا میں بہشت کا تنمونیہ ہے اور مومن کا نفس اس کو دوزخ کی طرف دعوت دینے والا ہے کددنیا میں وہی دوزخ کانموند کھاس روح کیلئے تدبیر کرنے والی کال عقل ہے جب کہ اس نفس کیلئے قائد ورہنما ناقص خواہش کھے۔ وہ ایک یعن عقل کی تدبیر حق ہے۔ اوریدا یک یعنی خواہش کی مذہبر خطاہے ۔ پس درگاہ خداد ندی کے طالبوں کو جا ہے کہ وہ ہمیشہ اس نفس کی مخالفت پر کمریسته ربین تا که بخلاف اس کے روح اور عقل کی مدد کرسکیس جوسر خداوندی کامقام ہے۔(واللہ اعلم بالصواب)

مشائخ کے اقوال

باتی جو پچھنس کے بارے میں مشائخ نے فرمایا ہےوہ یہ ہے کہ حضرت ذوالنون

مصریٌ فرماتے ہیں کہ:

بندے کیلئے سخت ترین حجاب بیہ کروہ

اشد الحجاب رُويتُ النفس

نفس كاوراس كى تدبير كالحاظ ركھ\_

وتدبيرها

اس ليے كذات كى متابعت حق تعالى كى مخالفت ہے اور حق تعالى كى مخالفت تمام حجابوں كى جز ہے۔

اور حضرت بايزميد بسطائ في خيا بيك

نفس ایک الی صفیت ہے جوصرف باطل سے ہی سکون پاتی ہے۔

النفس صفة لا تَسِكُنُ إِلَّا بِالبَّاطُلَ

لعنی وه برگز راه ی کواختیار نبین کرتا معضرت محمد بن علی التر ندی رحمته الله علیه کہتے ہیں کہ:

تريدان تعدوف السحق مع بقاء توجابتا بكرس تعالى كمعرفت عاصل

نسفسنک فینک ونسفسک کرے اور تیرانقس تیرے اندر موجود بھی

لاتعرفها فكيف تعرف غيرها جو حالاتكه تيرانس تواية آپ كوكهي نبيل

بیجانتاتو پھرانے غیرکو کیسے پیجانے گا۔

لیمنی اپنیقا کی صورت میں نفس خود البیات سے تجاب ہوتو اسے مشاہرہ حق کیسے حاصل

ہوگا ....حضرت جنیا قرماتے ہیں کہ:

اساس الكفر فياسك على مراد تفسك تيران نفس كى مراد برقائم بونا بى كفرك

نبادی۔

اس لیے کہ نفس کو اسلام کے ساتھ کوئی مقارنت نہیں تو لا محالہ وہ اسلام سے اعراض کرنے میں کوشاں رہے گا اور اسلام سے اعراض کرنے والامنکر ہوتا ہے اور منکر حق سے بریگا نہ ہوتا ہے .....اور حضرت ابوسلیمان دارانی " فرماتے ہیں کہ

النفس خدائنة مانعة وافصل النس النس شرخيات كرف والااور رضا الاعمال خلافها الاعمال خلافها

مخالفت کرناہی افضل عمل ہے۔

اس لیے کہ انانت میں خیانت کرنا بھائی ہادر رضا الی کا ٹرک کردینا گراہی ہفس کے

. . .

بارے میں مشائ کے اقوال اسنے زیادہ ہیں کہ ان تمام کا احاط کرناممکن نہیں لہذا میں اپنے اصل مقصد کی طرف آتے ہوئے نس کے مجاہدات کی صحت اور اس کی ریاضت سے متعلق مذہب سہلید بیان کرتا ہوں اور ساتھ ہی اس کی حقیقت کے بارے میں ان کا طریق ذکر کرتا ہوں۔

# مجامده نفس كابيان

اور جولوگ ہمارے بارے میں کوشش کرتے ہیں ہم ان کواپنے رائے کی رہنمائی فرمادیتے ہیں۔

مجاہد وہ ہے جس نے اللہ کی راہ میں اینے نفس سے جہاد کیا۔

ہم چھونے جہادے بڑے جہادی طرف لوٹ کر آئے ہیں، عرض کیا گیا مارسول سیالی وہ بڑا جہاد کیا ہے آپ نے فرملیا آگاہ رہ کدہ مجاہدہ انفس ہے۔

رسول الدعظی نے مجاہدہ نفس کو جہاد برفضیات وی اس لیے کہ اس کی تکلیف زیادہ ہے کوئکہ جہاد دخمن کو ہٹانا ہے اور مجاہدہ نفس کو مغلوب کرنا ہے۔ پس جان لواللہ تعالی حمہیں عزت دے کہ شمن کا مجاہدہ اور اس کو مغلوب کیے رکھنا بڑا ظاہراور واضح ہے کہ ہردین اور ملت کے لوگوں میں یہ پہندیدہ فعل ہے اور اہل طریقت اس کی رعایت رکھنے میں خاص میں۔ اہل طریقت کے عوام وخواص میں یہ عبارت مستعمل اور جاری ہے اور مشائخ کے اس معالم معالم میں کمات اور رموز بہت ہے ہیں۔خصوصاً حضرت بہل بن عبداللہ تستری اس کی معالم اور موز بہت ہے ہیں۔خصوصاً حضرت بہل بن عبداللہ تستری اس کی

ض تعالى فرمايا بكر، وَالَّذِينَ جَاهَدُوفِينَا لَنهدِيَنَّهُمُ مُنْكَنَا

اور ني عليه في أفرايا ب كدر المالية الله الله الله

اور ثي شيك في مريد فرمايا به كه و رجعنا من الجهاد الاصغرالي الجهاد الاكبر قيل يارسول الله مالجهاد الاكبر قال الاوهى مجاهدة النفس

اصل میں بڑاغلوکرتے ہیں اور ان کیلئے مجاہدات کے اندر براہین بھی بہت ہیں ۔۔۔۔۔ کہتے ہیں کہ انہوں نے اپنے آپ کواس طرح کر رکھا تھا کہ پندرہ ون کے اندر صرف ایک بار کھا تا کھاتے تھے اور ای تھوڑی می غذا پر ہی طویل عمر گزار دی۔ یوں تو تما میحقین نے مجاہدے کا اثبات کیا ہے اور اس کو مشاہدہ کے اسباب میں شار کیا ہے کین حضرت بہل بن عبداللہ تستری گنے نے تو اسے مشاہدہ حق کی علت قرار دیا ہے اور طالب حق کیلئے اس میں بڑی تا شیر بیان کی ہے ، اور آپ حصول مراوکی خاطر دنیا کی زندگی کو آخرت کی زندگی پر فضیلت دیتے اور فر مایا کے ، اور آپ حصول مراوکی خاطر دنیا کی زندگی کو آخرت کی زندگی پر فضیلت دیتے اور فر مایا کرتے تھے کہ آخرت کی زندگی تو اس و نیا می فریک کا ہی شمرہ ہے کہ جب اس و نیا میں خدمت کروگے و آخرت میں قرب الہٰی حاصل کروگے اور بغیر عمل کے اس کی قربت حاصل خدمت کروگے و آخرت میں قرب الہٰی حاصل کروگے اور بغیر عمل کے اس کی قربت حاصل کی تو فتی ہے کہذا خرودہ اس و خودہ اس کی تو فتی ہے کہذا خرودہ اس کی تو فتی ہے کرتا ہے کہ:

المشاهدات مواریث المعجاهدات مشام ہ جن کوئی ہوات کی میراث ہے۔

اور دوسرے مشائخ کہتے ہیں کرئی تعالیٰ تک پہنچنے کی کوئی علت نہیں، کوئکہ جو کوئی بھی حق تعالیٰ تک پہنچا ہے اور اس کے فضل کا بہنچا ہے اور اس کے فضل کا بہنچا ہے اور اس کے فضل کا بندوں کے افعال کے ساتھ کیا کام ہے۔ پس مجاہدے نفس کی ورتی کیلئے ہیں، قرب کی حقیقت کیلئے نہیں، اس لیے کہ جاہدے کارجوع بندے کی طرف ہوتا ہے جب کہ مشاہدے کا تعلق حق تعالیٰ کے ساتھ ہے، پس محال ہے کہ یہ مجاہدہ مشاہدے کیا علت بن سکے یا مشاہدہ اس مجاہدہ کی سرت ہمل کی دلیل حق تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے کہ مشاہدہ اس مجاہدہ کی خوائی کا بیدار شاد ہے کہ فیز تمام انہاء کی بیشت، شریعت کا اثبات، کم ابوں کا نزول اور تکلیف کے تمام احکام مجاہدہ بی نیز تمام انہیاء کی بعث بشریعت کا اثبات، کم ابوں کا نزول اور تکلیف کے تمام احکام مجاہدہ بی بیں۔ اگر مجاہدہ کی بعث بیر تا تو ان تمام کا تھم باطل ہو جاتا۔ نیز دنیا و آخرت کے ہیں۔ اگر مجاہدہ کہ مشاہدہ کیلئے علت نہوتا تو ان تمام کا تھم باطل ہو جاتا۔ نیز دنیا و آخرت کے ہیں۔ اگر مجاہدہ کہ مشاہدہ کیلئے علت نہوتا تو ان تمام کا تھم باطل ہو جاتا۔ نیز دنیا و آخرت کے ہیں۔ اگر مجاہدہ کم اور کا تو شریعت اور کیلئی کر دیں تو شریعت اور

رسم تمام اثھ جائیں ، پھرنہ اصل میں تکلیف کا اثبات درست ہوگا اور نہ ہی فرع میں ..... کھا تا پیٹ بھر نے کیلئے اور کیڑا پہننا سروی ہٹانے کیلئے علت ہے، اور بیعلت کی نفی تو تمام امور کو معطل کروییے کاموجب ہے، پس افعال میں اسباب کالحاظ رکھنا توحید ہے اوران کار دکر ویناتمام امورکومعطل کردینا ہے، اورمشامرہ کے اندراس بات کی دلیلیں موجود بیں اورمشاہرہ کا انکار تو واضح مکابرہ ہے کیاتم نہیں دیکھتے کہ ایک سرکش گھوڑے کوریاضت کے ذریعہ حیوانی صفات ہےانسانی صفات کی طرف لے آتے ہیں اوراس کے اندر حیوانی صفات کو بدل دیتے ہیں یہاں تک کہ وہ زمین سے جا بک کواٹھا کراسیے مالک کودے دیتا ہے اور گیند کواینے ہاتھ سے چکر دیں ہتا ہے اور ای طرح بے عقل مجمی لڑ کے کوریاضت کے ذریعہ عربی زبان سکھلا دیتے ہیں اور اس طرح اس کاطبعی نطق اس کے اندر تبدیل کر دیتے ہیں اورایک وحثی جانورکوریاضت کے ذریعیای درجہ پر پہنچاد ہے ہیں کہ جب اس کو کھو لتے ہیں تو وہ چلا جاتا ہے کیکن پھر جب آ واز و کیے ہی تو لوٹ آتا ہے اور قید کی تکلیف اس کو آ زادی اور چھوٹ جانے سے زیادہ عزیز ہو جاتی ہے اور ایک تایاک کتے کوریاضت کے ذر بعداس مقام پر پہنچا دیتے ہیں کہ اس کا مارا ہوا شکار حلال ہو بھاتا ہے جب کہ مجاہرہ اور ریاضت حاصل ندکر نے والے آ دمی کا مارا ہوا بھی حرام ہو جاتا ہے، پین تمام شریعت اور رسم كامدارىجابدے يربے رسول الله علي في نو قرب حق، عاقبت كے مقصود وامن كے حصول ادر معصومیت کے مختلق ہونے کے باوجود طویل وقت تک بھوکار ہے، مسلسل روزے رکھنے اورراتوں کو بیدارر بنے کی صورت میں اس قدر مجاہرے کیے کہ آپ کوش تعالی کا حکم آیا کہ ا \_ محموظات

ہم نے آپ پر قر آن اس کیے قو نازل نہیں کیا کہ آپ مشقت برداشت کریں۔ سیاست طُهاهَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشُقِيُّ:

حی کداینے آپ کو ہلاک کرلیں ،اورحضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کدرسول الشعافیہ

مسجد نبوی کی تعمیر کے دوران خود اینٹیں اٹھاتے تھے اور میں ویکھیا تھا کہ آپ تکلیف برداشت کرر ہے ہیں تو میں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ اللہ اللہ وہ اینٹیں جھے دیں کہ آپ کی جگہ میں بیاکام سرانجام دول، آپ نے فرمایا:

اے ابو ہریرہ م دوسری اینٹیں اٹھا لو کیونکہ آچھی زندگی تو آخرت کی زندگی ہے۔ بسك ين ابراهويسوه خُسَدُغيسو هَافانسه لا عليش الاعيش الاخِرة

یعنی آ رام کا مقام تو آخرت ہے اور یہ دنیا رنج ومشقت اٹھانے کا مقام ہے .....حضرت حیان بن خارجہ رحمتہ اللہ علیہ کی روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر ہے دریافت کیا کہ غزو کے بارے میں آپ کیافر ماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا:
اِسلاا بسنفسیک فیجے اہدھا وَابْلَا جہاد کی اِبتدائیمی

جہاد کی ابتدائی نفس سے کر اور غزوہ کی ابتدا بھی اپ نفس سے کر کدا گرتو بھا گتا ہو آتل کیا جائے گا تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دہن تھے بھا گتا ہواہی اٹھا کیں گے اور اگر تو ریا کاری کی حالت میں مقتول ہوا تو تھے اللہ تعالیٰ ریا کار ہی اٹھا کیں گادرا گرتو البی نیت سے صبر کرتے ہوئے تو

فَارًّا بعثكَ اللَّهُ فَارًّا وَان قُتِلُتُ مرانيا بعث الله مرائيا وان قُتِلُتَ صابراً محتسبا بعثك الله صابرًا محتسبًا

بنفسكَ فاغزهَا فانك أن قُتِلِتَ

مقتول ہوا تو اللہ تعالی تمہیں صبر کرنے والا اور تواب کی نبیت کرنے والا ہی اٹھا کیں گے۔

پی معانی کے بیان میں جس قدرعبارت کی ترکیب و تالیف کا اثر ہوتا ہے ہے اصول معانی کے حصول کیلئے بھی اس قدر مجاہدات کی تالیف و ترکیب کا اثر ہوتا ہے جس طرح کوئی بیان،عبارت اوراس کی تالیف کے بغیر درست نہیں ہوتا اس طرح کوئی بیان،عبارت اوراس کی تالیف کے بغیر درست نہیں ہوتا،اور جوکوئی مجاہدہ کے بغیر حق تعالیٰ تک کی ترکیب کے بغیر وصول الی اللہ درست نہیں ہوتا،اور جوکوئی مجاہدہ کے بغیر حق کا ٹابت کرنا بہنیخے کا دعویٰ کرے وہ خطا کا رہے اس لیے کہ جہان اور اس کے عادث ہونے کا ٹابت کرنا

اس کے پیدا کرنے والے کی معرفت کیلئے دلیل ہاس طرح نفس اور مجاہدے کی معرفت بھی وصول الی اللہ کی دلیل ہے، اور دوسرے گروہ کی دلیل بیہ کدبیرآ بیت کریم تفسیر میں مقدم وموخر ہے چنا نچے والگذین جا هدو فینا کنهد یَنَّهُمُ سُبُلَنا بِتَفسیر کے اعتبارے بیا ہے کہ:

کہ جن کو ہم نے اپنے رائے کی ہدایت فرمائی ہے وہ لوگ ہمارے بارے میں کوشش کرتے ہیں۔ وَالَّـذِيْنَ هَـدَيْنَا هُمُ سُبُلَنَا جَاهَدُوا فِيُنَا

تم میں ہے کوئی شخص بھی صرف اپنے عمل کے سبب نجات نہیں پائے گا، عرض کیا گیا یا رسول اللہ علیہ کیا آپ بھی؟ تو آپ نے فرمایا ہال میں بھی نجات نہیں پاسکول گا سوائے آپ کے اللہ تعالی مجھے اپنی رحمت کے ساتھ ڈھانے کے اللہ تعالی مجھے اپنی رحمت کے ساتھ ڈھانے کے کے

اوررسول الشَّطَيِّةُ فَيْ يَجَى فَهِ مَا يَا حَكَّهُ لَـمُ يسنجوا احدكم بَعَلِمهِ فَيُلُ وَلا انست يسا رسولَ اللَّهِ قال وَلاَ آنَا الْآ ان يتغمدنِي اللَّهُ بَرَحُمَتِهِ

پس مجاہرہ بندے کا اپنافعل ہے اور بیال ہے کہ اس کا اپنافعل اس کی اپنی بی نجات کیلئے کافی ہو جائے پس بندے کی نجات اور خلاصی حق تعالی کی مشیت کے ساتھ متعلق ہےنہ کہ مجاہرہ کے ساتھ ۔ اس لیے توحق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے:

پس الله تعالی جس کو ہدایت دینے کا ارادہ فرما لیس تو اس کے سینے کو اسلام کیلیے کھول دیتے بیں اور جس کو گمراہ کرنا چاہیں تو اسکا سینہ تنگ اور تخت کردیتے ہیں۔ مَ مَن يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهُدِيَه ' يَشُوَحُ صَسدُدَه ' لُِلِاسُلامِ وَمَسنُ يُسرِدُ اَنُ يُضِلَّه ' يَجْعَلُ صَدْدَه ' ضَيِّقًا حَرَجًا

اورنيز فرمايا ہے كه:

تُؤتِى الْمُلُكَ مَنُ تَشَاءُ وَتَنُزِعُ

المُلُكَ مِمَّنُ تَشَاءُ.

ا الله وجس كوچابتا جهادشاى ويتا جهاد جس سے حيابتا جهادشاى چيس ليتا ہے۔

تمام اہل عالم کا مُلَف ہونا خودان کی اپنی حیثیت کی نفی کرنا ہے کہ آگر محض مجاہدہ وصول حق کیلئے علت ہوتا تو ایلیس بھی مردود نہ ہوتا اور اگرمجابدے کا ترک راندہ اور مردود ہونے کی علت ہوتا تو حضرت آ دم علیہ السلام ہرگز مقبول اور برگزیدہ نہ بیٹے۔ پس معلوم ہوا كەمجابدىكى كىر تىزىادەكارة مەنبىس بلكەش تعالى كى عنايت كى سبقت زيادەكارة مدب، اور جوکوئی زیادہ کا بدوں میں مصروف رہے وہی تعالی کے مواخذہ سے زیادہ محفوظ نہیں بلکہ جس کوحق تعالیٰ کی زیادہ عنایت نصیب ہو دہی ہی حق تعالیٰ سے زیادہ نز دیک ہوتا ہے، چنانچیکوئی تو عبادت خاند میں عبادت کرتا ہوبھی حق تعالی سے دور ہے اور کوئی خرابات کے اندر گناہوں میں مصروف بھی انجام کا کہ وقت گناہوں سے تائب ہو کر ، حق تعالیٰ سے نز دیک ہوسکتا ہےاورتمام معانی ہے اشرف ایمان ہے،ایک لڑکا جوابھی احکام کا مُکلف نہیں اوراس طرح دیوانوں کیلئے بھی مومن کہنا تھیک ہے لیں جب زیادہ شرف والی حالت یعنی ایمان کیلئے بھی مجاہدہ علت نہیں ہے تو جو حالتیں اس سے کم درجی ہیں وہ بھی علت کی متاج نه ہوں گی .....اور شریعلی بن عثان الجلالی کہتا ہوں کہ بیصرف گفظی اختلاف ہے معنی میں كونى اختلاف نہيں كيونكه ايك كہتا ہے كہ:

جس نے کوشش کی اس نے بالیا۔

مَنُ طَلَبَ وَجَٰدَ

اور دوسرايه کهتا ہے که:

جسنے یالیاس نے کوشش کی۔

مَنُ وَجَدَ طلبَ

اور اگر ہم ان پر فرشتوں کو نازل کرتے اور مردے ان کے ساتھ گفتگو کرتے اور ان کے سامنے آنے والی ہر چیز کوان کیلئے زندہ کودیتے تو بھی ایمان قبول نہ کرتے مگریہ کہ اللہ تعالیٰ جاہے لیکن ان کے کشر تو جائل ہیں۔

وَكُوُ أَنَّنَا نَزَّلُنَا عَلَيْهِمُ الْمَائِكَةَ ` وَكَلَّمَهُمُ الْمَوُتَّى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَئَ قُبُلاً مَّا كَانُوُا الِيُؤْ مِنُوا الاَّ أَن يَّشَساءَ اللَّهُ وَلٰكِنَّ اَكَثَرَهُمُ يَجُهَلُونَ

لینی اس لیے کہ ایمان کی علت ہماری مخیت ہے، ان کے مجاہدے اور ولاگل کا د کیمنا بمان کی علت نہیں ، اور نیز ارشاوفر مایا ہے:

جولوگ کافر ہیں، برابر ہے کہ آپ آہیں ڈرائیس بانیڈرائیس دہائیان نہیں لائیس گے۔ إِنَّ الَّـٰذِيُـٰنَ كَفَرُو اسَوَاءَ ۗ عَلَيْهِمُ ءَ ٱنْذَرْتَهُمُ اَمُ لَمُ تُنْذِرُهُمُ لاَيُؤُمِنُونَ

یعنی کافروں کیلئے صحبت کا ظاہر کرنا، دلاکل کا پیش کرنا، قیامت کی تختیوں سے

ڈرا تا اور ان کا ترک دونوں مساوی میں وہ ایمان نہ لائیں گے کیونکہ ہم نے ان کواہل ایمان میں ثار نہیں کیا ہے اور ان کی از لی بدیختی کے سبب ان کے ولوں پر مہر لگ چکی ہے یس انبیاء کا ورود کتابوں کا نازل کرنا اور شریعتوں کا ثبوت حق تعالیٰ تک پینینے کے اسباب تو ہیں علت نہیں ہیں۔اس لیے کہ مکلّف ہونے میں تو حضرت ابوبکر جھی اسی طرح ہیں جس طرح ابوجہل کیکن حضرت ابو بکر تو عدل اور فصل اللی ہے حق تعالیٰ تک پہنچ گئے اور ابوجہل الله تعالی کے فضل سے محروم ہونے کی وجہ سے رہ گیا۔ پس وصول الی اللہ کی علت میں وصول ہے نه كه طلب وصول \_ كيونكه أكر طالب اورمطلوب دونوں ايك ہى ہوں تو طالب ہى واجد (يانے والا) بوگا اور جب وہ واجد ہوگا تو طالب نہ ہوگا کيونکہ جوئن تعالیٰ تک پہنچا ہوا ہے وہ آرام میں ہوتا ہے جب کے طالب برآ رام درست نہیں ہوتا۔ اور پیفبر عظیمہ نے فرمایا ہے کہ: مَنِ اسْتَوى يَوْمَاءُ فَهُوَ مَغْنُون "جَسِ كَدونُول دن برابر مول وه نقصان زوه

لیعنی طالبان حق پراگروودن برابرگز رین تو**وه نقصان زده بین کیونکه بهونا تویه چاہیے ک**ہا**س کا** ہردن پہلے دن ہے بہتر ہواور بیدرجہ طالبان حق کا ہے۔ پھر حضور علیہ نے فر مایا:

اِسْتَقِيْمُوُا وَلَنْ تَحُضُوُا استقامَ استقامَ اختيار كرداور مركز ابحار عندجاوًا پس مشائخ نے مجابدہ کوسب کہا ہے اور سبب تو اثبات جت کو ثابت کرنا ، اور حقیقت خداوندی تک وصول کی نفی کرتا ہے .....اور باقی جو کہتے ہیں کہ مجاہدہ کے ذریعہ گھوڑ ہے کی صغت میں تبدیلی کردی جاتی ہے تو جاننا عاہیے کہ گھڑے میں ایک صفت پوشیدہ ہوتی ہے کہ مجاہدہ اس کے اظہار کیلئے سب ہے۔ جب تک گھوڑ ار یاضت حاصل نہیں کرتاوہ صغت فلا ہزئیں ہوتی ، ادر گدھے کے اندر چونکہ بیصغت موجودنہیں ہوتی وہ ہرگز گھوڑ انہیں بن سکتا۔ نہ گھوڑے کو مجاہرہ کے ذریعہ گدھا بنا سکتے ہیں اور نہ ہی گدھے کوریاضت کے ذریعہ گھوڑا بنا سکتے ہیں کیونکہ بیذات کا تبدیل کرنا ہے، پس جس طرح کسی چیز کی ذات کوتبدیل نہیں کیا جا سکتاای

طرح اس چیز کاحق تعالی کی جناب کیلئے ثابت کرنا بھی محال ہے ۔۔۔۔۔ اس چیر یعنی حضرت
سہل تستری پراس طرح کے مجاہدے کی کیفیت گزری تھی کہ وہ اس سے آزاد ہوتے تھے اور
اس کے بیان کرتے وقت در حقیقت اس کی عبارت سے مقطع ہوتے تھے، ان لوگوں کی
طرح نہیں جنہوں نے بغیر معاملہ کے ان کی عبارت کو ابنا شعار بنالیا ہے اور جو پچھ معاملہ
مجاہدات میں چیش آتا ہے اس کو پوری طرح عبارت میں بیان کرنا محال ہے ۔۔۔ بہر حال
اہل طریقت کے زود کی مجاہدہ اور ریاضت بالا تفاق ثابت ہیں ۔لیکن ان کو وصول الی اللہ کی
علت قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ پس جو خص مجاہدہ کی نفی کرتا ہے اس کی مرادعین مجاہدہ کی نفی نہیں
علمت قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ پس جو خص مجاہدہ کی نفی کرتا ہے اس کی مرادعین مجاہدہ کی نفی نہیں
بلکہ جاہد ہے کو وصول الی اللہ کا مرا سمجھنے اور اپنے افعال پر بارگاہ اقد س میں مغرور نہ ہونے کی
نفی ہے ۔ اس لیے کہ عاہدہ بند کے گافعال ہوتا ہے اور مشاہدہ نعت الٰہی ۔ جب تک خدا تعالی کا
فضل شامل حال نہ ہو بند کے گافعال کسی قبائی سے موتا ۔۔

میری جان! کیا تیراول خودگرفت محسون بیل کرتا که این آورنش آرائش کرتا ہے۔ پس کرتا ہے اور حق تعالیٰ کے فضل کو نہیں دیکھتا کہ این قعالی کی اتی تعریفیں کرتا ہے۔ پس دوستان حق کا بجابدہ تو محض فضل حق ہوتا ہے کہ ان کا ابناا ختیار اس میں موجود نہیں ہوتا اور سے محبت اللہی میں مقہور اور پکھل جاتا ہے اور ایوں بکھلنا محض اللہ تعالیٰ کی توازش ہے اور جابلوں کا بجابدہ ان کا ابنا فضل ہوتا ہے اور اس میں ان کے اینے اختیار کا دخل ہوتا ہے اور وہ تشویش اور پراگندہ ہووہ آفت سے زیادہ پراگندہ ہوجاتا کا در پراگندگی جو تی ہے اور جو ول پہلے ہے ہی پراگندہ ہووہ آفت سے زیادہ پراگندہ ہوجاتا ہے۔ سب بس جہاں تک ہوسکے اپنے کی فضل کا تذکرہ نہ کر داور کسی معالمہ میں بھی ففس کی متابعت نہ کر وکیونکہ تمہاری ہستی کا وجود بی تمہارے لیے تجاب ہے اگر تم کسی ایک فعل سے متابعت نہ کر وکیونکہ تمہارا پورا وجود بی مجبارے لیے تا ہے اگر تم کسی ایک فعل سے می جو بی تی تو کسی دوسر نفیل سے وہ تجاب اٹھ جائے گا۔ اور اگر تمہارا پورا وجود بی تمہارے لیے تا ہے قابم نہیں ہوگے:

کیونکہ نفس ایک سرکش کتا ہے اور کتے کی کھال دباغت کے بغیر باک نہیں ہوتی۔

لِلاَنَّ النفيس كلب باغ وجلد

الکلب لابطهر الا بالد باغ کمال دباغت کی بغیر باک بیس بوتی۔
حکایات میں مشہور ہے کہ حفرت حسین بن منصور ؒ نے کوفہ میں حفرت محمد بن الحسین علوی ؓ
کے مکان پر قیام فرمار کھاتھا کہ حفرت ابراہیم خواص بھی کوفہ میں تشریف لائے ، انہوں نے جب آپ کی تشریف آ وری کی خبر بنی تو ان کے پاس آ ئے۔ حضرت حسین بن منصور ؓ نے وریافت کیا کہ اے ابراہیم! چالیس سال ہے جو آپ نے اس طریق کے ساتھ تعلق قائم کر رکھا ہاس ہے آپ کو کیا چیز عاصل ہوتی ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ اس سے مجھے وکل ماصل ہوا ہے۔ تو حصرت حسین ؓ نے کہا:

آپ نے اپنے باطن کی تعمیر میں اپنی عمر کو ضا کع کردیا ہی فنانی التوحید کہاں ہے؟ ضيّقتَ عمرك في عمران

 کی دشنی میں لگار ہتا تھا ایک روزلومڑی کے بیجے جتنی ایک چیز میرے گلے ہے باہرنگلی توحق تعالی نے مجھے اس ہے روشناس کر دیا اور میں نے جان لیا کہ بیفس ہے چنانچہ میں نے اسے پاؤں تلے روند نا شروع کر دیالیکن میں جوٹھو کربھی اے لگا تا وہ پہلے ہے بڑا ہو جا تا میں نے اے کہا''اے فلانے! تکلیف دینے اور زخم لگانے سے دوسری تمام چیزیں ہلاک ہوتی ہیں لیکن تو کس طرح بزاہوتا جارہاہے؟ وہ کینے لگامیری پیدائش ہی الٹی ہے کہ جو کا م دوسری چیزوں کیلئے تکلیف دہ ہووہ میرے لیے باعث راحت ہوتا ہے اور جو کام دوسروں کیلئے راحت بخش ہو وہ میرے لیے باعث رنج ہوتا ہے ..... اور اپنے وقت کے امام حضرت شیخ ابوالعباس شقانی فرماتے ہیں کہ ایک دن جب میں اینے گھر میں داخل ہوا تو و یکھا کدایک زر درنگ کا کتامیر سے بہتر پرسویا ہوا ہے میں نے سیجھتے ہوئے کہ محلے کا کوئی كناندرآ كيا ہےاس كو نكالنے كا اراده كيا تو وہ ميرے دامن كے فيچ كھس كيا اور غائب ہو گیا.....اوراس دفت کے قطب اور مدارعلیہ خطرے شنح ابوالقاسم گرگانی " ''اللہ تعالی ان کو سلامت رکے' نے اپنے ابتدائی حال کا حوالہ دے کرفر مایا کر میں نے نفس کوایک سانی کی شکل میں دیکھا ..... اور ایک درویش فرماتے میں کہ'' میں نے نفش کوایک چوہے کی صورت میں دیکھااوراس سے بوجھا کہ تو کون ہے؟ کہنے لگا میں غافل لوگوں کی ہلاکت ہوں کہان کیلئے شراور برائی کا داعی ہوں اور دوستان حق کی نجات ہوں کہ میں جس کا وجو دایک آفت ہےاگران کے ساتھ نہ ہوتا تو وہ اپنی یا کی برمغرور اور اپنے افعال پرمتکبر ہو جاتے کیونکہ جب وہ اپنے ول کی طہارت، باطن کی یا کیز گی ، ولایت کے نوراراطاعت پراستیقامت کو د كيمية بي توبرائي كي خوابش إن من بيدا مونے لكتي سے ليكن چرجب مجھے اسے دونوں پہلوؤں کے درمیان و مکھتے ہیں تو تمام عیب ان سے یاک ہوجاتے ہیں۔

بیتمام حکایات اس بات کی دلیل ہیں کہ نفس ایک ذات ہے مفت نہیں ،اور اس کیلئے الگ ایک صفت ہے اور ہم اس کے اوصاف کو داضح طور پر دیکھتے رہتے ہیں رسول اللہ

عَلِينَةً نِي فِي مايابِ كه:

تیرے شمنوں میں ہےسب سے بڑارشمن تیرااینائفس ہے جو تیرے دونوں پہلوؤں

کے درمیان ہے۔

اَعُداي عدوك نفسك الّتي بين جَنبيکَ

پس جب اس کی معرفت حاصل ہو جائے تو تم جان لیما کرریاضت کے ذریعہ اس کوقا بومیں لا یا جاسکتا ہے تا ہم اس کی ذات اور ماہیت کوفتانہیں کیا جاسکتا اور جب اس کی اچھی طرح شناخت ہوجائے تو طالب اگراس کا ما لک بن کراس پر قابور کھے تو اس کے باقی رہنے میں بھی کوئی باک نہیں۔

كيونكنفس ايك بهو نكنے والا كتا ہے اور كتے كو شکار کی ریاضت کے بعدر کھنامباح ہے۔

لِآنَّ النفس كلب" نباح "وامساك الگلُبِ بعد الوياضة مباح

پی نفس کے مجاہدات اوصاف نفس کوفیا کرنے کیلئے ہیں عین نفس کے فتا کیلئے نہیں۔اس معالمے میں مشائخ کے اقوال کاسلسلہ براطول ہے لین میں نے اس کتاب کی طوالت کے خوف سے ای مقدار پر اکتفا کیا ہے اور اب میں "موی" کی حقیقت اور شہوات کوترک کرنے ہے متعلق گفتگو کروں گا۔انشاءاللہ عزوجل .....اور توفیق اللہ کی طرف ہے ہی ہے۔

### حقيقت هويل

. جان لو! الله تعالی حمهیں عزت نصیب کرے کہ صوفیہ کے ایک گروہ کے نزدیک ''هویٰ''نفس کے اوصاف سے عبارت ہے، اور ایک دوسر ہے گروہ کے بز دیک طبیعت کے اس ارادے کانام ہے جس کامتصرف اور مدبرنفس ہے جس طرح کے عقل عبارت ہے روح کے اراد ہے ہے۔ اور جس روح کوجسم کے اندر عقل ہے قوت حاصل نہ ہووہ تاتص ہوتی ہے ای طرح جس نفس کو''ھوک'' ہے توت حاصل نہ ہو وہ بھی ناقص ہوتا ہے پس روح کا ناقص ہونا عین قربت حق ہے۔۔۔۔۔اور بندہ کو ہمیشہ دو دعو تیں لمتی رہتی ہیں ایک دعوت عقل کی طرف ہے اور دوسری هوی کی طرف ہے۔البتہ جوآ دمی عقل کی دعوت کا اتباع کرتا ہے وہ ایکان تک رسائی حاصل کر لیتا ہے کین جو شخص هوئی کی دعوت پر لبیک کہتا ہے وہ گمراہی اور کفر میں جتلا ہوجا تا ہے۔ پس هوئی تجاب اور گمراہ کن ہے۔ مریدوں کواس سے بلند رہنا اور کفر میں جتلا ہوجا تا ہے۔ پس هوئی تجاب اور گمراہ کن ہے۔ مریدوں کواس سے بلند رہنا اور طالبوں کواس سے اعراض کرنا چاہئے اور بندہ اس کی مخالفت کرنے پر مامور ہے اور اس کا اتباع کرنے سے دوکا گیا ہے۔

کیونکہ جواس پر سوار ہوا وہ تباہ ہو گیا اور جس نے اس کی مخالفت کی فرشتہ صفت ہو گیا۔

اور باقی جواپے رب کے حضور کھڑا ہونے سے ڈرگیا اوراپے نفس کوخواہش سے روک کیا یس اس کاٹھ کانا جنت ہے۔

جس چیز ہے میں اپنی امت کے بارے میں زیادہ ڈرتا ہوں وہ خواہشات کی پیروی اور کمی امیدہے۔

کیاتم نے دیکھاہے جس نے اپنی خواہش کو اپنامعبود بتالیا ہے۔

ں لیعنی خواہش کواہناال<u>ا اور معبود بنار کھا ہے۔</u> اتبا*ل رے سے روہ یو ہے۔* لِاَنَّ مَنْ رَكبَها هَلَكَ وَمَنْ خَالفها .

جيرا كرق عزوجل في ارشا قرابا ہے كه: وَاَمَّا مَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الهَوٰى فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِىَ الْمَاوٰى

اوررسول النيطي نقط مايا بـ: اختوف مَا اخَاف على امتى اتباع الهَوْى وطول الامَل

اورالله تارك وتعالى كاس ارشاد: اَفَوَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلْهُهُ هُوَاهُ

كَنْفير مِن حفرت ابن عباسٌ كا قول نَقْل كرت بين أَى الْهُو الْهَا معبودًا اس آ دمی کیلئے ہلاکت ہے جس نے حق تعالیٰ کی بجائے اپن خواہشات کومعبود بنار کھا ہے اور شب وروز کی تمام جدو جہدنفس کوخوش کرنے کیلئے صرف کرتا ہے۔

اور تمام خواہشات کی دو تسمیں ہیں ایک لذت و شہوت کی خواہش .....اور دوسری مخلق ہیں مرتبداور ریاست کی خواہش .....لذت و شہوت کی خواہشات کا اتباع کرنے والا شراب خانوں ہیں رہتا ہے اور تلوق اس کے فتوں ہے محفوظ رہتی ہے لیکن جو شخص جاہ طلی اور ریاست کی خواہش کا تا بع ہو وہ عبادت گا ہوں اور خانقا ہوں ہیں رہتے ہوئے تلوق کیلئے باعث فتنہ ہے کہ وہ خود بھی گرانی کی طرف دعوت دیتا ہے۔ پس ہم خواہشات کی ہیروی سے خدا تعالی کی بناہ گاہ کی حلاگار ہیں۔ پس جس کی تمام حزکات محواہشات نفس کے تابع ہوں اور وہ نفس کی ہیروی پر مطمئن ہو وہ اگر چہ سجد ہیں تہمارے ساتھ موجو در ہتا ہے پھر بھی حق تعالی ہے دور ہوتا ہے ۔ لیکن جو تحفی خواہشات نفس سے مربی ہیں دی ہیروی پر مطمئن ہو وہ اگر چہ سجد ہیں تہمارے ساتھ موجو در ہتا ہے پھر بھی حق تعالی ہے دور ہوتا ہے ۔ لیکن جو تحفی خواہشات نفس سے مزار ہواور اس کی ہیروی ہے گریزاں ہو وہ جو کر بدتا ہے ۔ لیکن جو تحقی تعالی ہے دور ہوتا ہے۔ ایکن جو تو تعالی ہے دور ہوتا ہے۔ ایکن جو تا ہے۔

حضرت ابراہیم خواش فرماتے ہیں ایک دفد سے نے سنا کدروم کے اندرائیک پادری ہے جوسر سال ہے ، بہانیت اختیار کئے ہوئے ایک کلیسا میں بیٹھاہے میں براجران ہوا کدر بہانیت کی شرطاقہ جالیس سال ہے بیٹھی کس مشرب پڑمل کرتے ہوئے سر سال کلیسا میں آرام سے بیٹھا ہواہے، چنانچہ میں نے اس سے ملاقات کا ارادہ کیا۔ جب میں اس کے کلیسا میں آرام سے بیٹھا ہواہے، چنانچہ میں نے اس سے ملاقات کا ارادہ کیا۔ جب میں اس کے کلیسا کے زدیکے کہا 'اے ابراہیم ایمی جانتا ہوں کہم کس لیے آئے ہو ( تو سنو ) میں یہاں سر سال سے ربانیت کیلئے نہیں بیٹھا ہوا بلکہ میر سے اندرخواہشات سے بھرا ہوا ایک کیا موجود ہے۔ میں اس کلیسا میں بیٹھا اس کی مگرانی کر رہا ہوں اوراس کا شراخلوق سے رو کے ہوئے ہوں۔ باتی میں دیمانہیں ہوا جیسا تم مگرانی کر رہا ہوں اوراس کا شراخلوق سے رو کے ہوئے ہوں۔ باتی میں دیمانہیں ہوا جیسا تم نے کہا نے گان کیا تھا۔ ابراہیم فرماتے ہیں کہ جب میں نے اس سے یہ بات بی تو میں نے کہا

''بارخدایا! تواس پر قادر ہے کہ گمراہی میں بھی کسی آ دمی کوسیدھارات دکھادے اور نیکی کے رائے برگامزن کردے' وہ یادری کہنے لگا''اے ابراہیم! کب تک لوگوں کو تلاش کرتے رہوگے۔ جاؤ! اوراینے آپ کی جنتو کرو! اور جب اینے آپ کو یالوتو پھریاسبانی کرو کیونکہ خواہش نفس روزانہ معبودیت کے تمین سوساٹھ طرح کے لباس پہنتی اور بندے کو گمراہی کی طرف دعوت دی ہے .... بہر حال شیطان کو بندے کے دل اور باطن میں گھنے کی اس وقت تک مجال نہیں ہوتی جب تک اس کے دل میں نافر مانی کی خواہش پیدا نہ ہو جائے، جب اس خواہش گناہ یکا مادہ نفس میں ظاہر ہو جاتا ہے اس وقت شیطان اس کو پکڑ لیتا اور اس کوآ راستہ کرکے بند کے دل کے سامنے پیش کر دیتا ہے اور اس حالت کو وسوسہ کہتے ہیں۔ پس گناہ کی ابتدا خواہش نفی سے ہوتی ہے ادر ابتدا کرنے والا زیادہ ظالم ہوتا ہے، اور حق تعالیٰ کے اس فرمان کا یہی معنی ہے کہ جب شیطان نے کہا کہ''میں تمام انسانوں کوراہ راست سے ہٹادوں گا، توحق تعالیٰ نے المیس کوفر مایا تھا کہ:

نه چل شکے گاہ

إِنَّ عِبَادِى لَيُسِسَ لَكَ عَلَيْهِمُ لَلَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مِن الله يرتيرا كولَى بس سُلُطَان"

پس در حقیقت بندہ کانفس اور خواہش ہی شیطان ہیں ہائی وجہ ہے پیغمبر علیا

نے فرمایا کہ:

کوئی آ دمی ایبانہیں جس پر اس کا شیطان (خواہش نفس)غلبہ حاصل نہ کرے سوائے عمر فارون کے کردوایے شیطان پرغالب ہیں۔

وَمَا مِنْ احدِ إِلَّا وَ قد غلبه شيطانُه' إلَّا عمر فانه غَلَبَ شيطانهُ

پی خواهشات حضرت آ دم کی سرشت میں داخل اور بی آ دم کی جان کی راحت

میں کہ پنیسر علیہ نے فر مایا ہے کہ

خواهش اورشهوت ابن آدم کی سرشت میں ملا

الهَواي والشهو ة معجونة بطنية

دی گئی ہیں۔

ابن آ**دم** 

خواہشات کا ترک بندے کوامیر کرتا ہے اورخواہشات کا ارتکاب امیر کواسیر بنادیتا ہے جیسا کہ امیر ہوتے ہوئے جب زلیخانے خواہش کا ارتکاب کیا تو اسیر بن گئی اور حضرت یوسف علیہ السلام باوجود یکہ اسیر تھ کیکن خواہش کو ترک کردیا تو امیر بن گئے۔

حضرت جنيدٌ سے لوگوں نے دریافت کیا کہ:

وصال حن كيا چيز ہے؟

مَا الوُصَلُ

توآپنے فرمایا:

ترك ارتكاب الهوى

خواشات كاارتكاب ترك كردين كانام

وسل حق ہے۔

جوآ دی وصل تن سے مشرف ہونا چاہا کی جا کہ خواہشات نفس کی خالفت کرے کہ بندہ خواہشات کی خالفت کے بردہ خواہشات کی خالفت سے بردہ کر کئی جمل بری عبادت کے ذرایع قرب خداوندی حاصل انہیں کرسکا کیونکد آ دی کیلئے ایک پہاڑ کواپنے ناخن سے خودنا بفس کی خالفت سے زیادہ آسان سے مساور حکایات میں میں نے پایا ہے کہ حضرت ذوالنوں میمریؒ نے فرمایا کہ میں نے آیک شخص کو ہوا میں اڑتا ہواد یکھا تو اس سے بو چھا کہ تم نے کس ممل کی بدولت بدوجہ حاصل کیا ہے؟ وہ کہنے لگا 'ن میں نے ہوا (خواہش) کواپنے پاؤں سے روند ڈالا ہے بہال حاصل کیا ہے؟ وہ کہنے لگا 'ن میں نے ہوا (خواہش) کواپنے پاؤں سے دوند ڈالا ہے بہال انہوں نے فرمایا 'ن میں اس آ دی پر چران ہوتا ہوں جوا پی خواہش سے خانہ خدا کی طرف انہوں نے فرمایا 'ن میں اس آ دی پر چران ہوتا ہوں جوا پی خواہش سے خانہ خدا کی طرف جاتا اور اس کی زیارت کرتا ہے، وہ اپنی خواہش و پر وال شکے کیوں نہیں روند دیتا کہتی تعالی کہ سے خادہ خلا ہر صفت میں جاتا اور اس کے دیدار سے مشرف ہو، باتی نفس کی سب سے زیادہ فلا ہر صفت مشہوت ہے اور شہوت ایک کیفیت ہے جوآ دی کے تمام اجزاء میں چھیل ہوئی ہے اور تمام

حواس اس سے کاموں میں مصروف ہیں۔ بندہ ان سب کی حفاظت کا مکلّف اور ان میں سے ہرایک کے کام ہے متعلق جوابدہ ہے۔آ ککھ کی شہوت، دیکھنا، کان کی شہوت سننا، ناک کی شهوت سونگهنا، زبان کی شهوت بولنا، تالوکی شهوت چکهنا، جمع کی شهوت چھونااور گھستااور سینے کی شہوت سوچنا ہے۔ پس طالب کواپنا گران اور حاکم ہونا چاہئے اور دن رات اس کام میں لگے رہنا جاہئے کہ حواس میں پیدا ہونے والےخواہشات کے اسباب کواینے آپ سے دور کروےاورخدانعالیٰ سے امداد کا طلب گار رہے کہ وہ اس میں الی صفت پیدا کر دے کہ اس کے باطن سے بیخواہشات دفع ہوجا کمی کیونکہ جوآ دی شہوت کے کسی حصے میں بھی مبتلا ہوجائے تمام معانی ہے مجوب ہوجاتا ہے۔ پس بندہ اگر ہتکلف اس کواینے آپ سے دفع کرے تو اس کی تکلیف طویل ہوجائے گی کیونکہ خواہشات کا وجود تو بے دریے ہوتا ہے اور اس کوحق تعالیٰ کے ہی سپر دکر دینا بہتر ہے تا کہ گو ہر مقصود حاصل ہوجائے۔۔۔۔اور حضرت ابو علی سیاہ مروزیؓ سے حکایت بیان کر لیے این کیانہوں نے بیان کیاد میں ایک دفعہ حمام میں گیا ہوا تھا اور سنت کے مطابق (زیرِ ناف) اسر واستعمال کرر ہاتھا کہ بیں نے اینے آپ ے کہا''اے ابوعلی سرچشمہ شہوات اور تھے اتنی آفات میں مبتلار کھنے والے اس عضو کواپنے وجود ہے الگ کردئے تا کہ تو شہوات ہے بچار ہے 'میرے باطن ہے آ واز آئی کہ اے ابو علی! تو ہماری ملک میں تصرف کرنا حابتا ہے؟ حالا نکہجسم کی ساخت میں کوئی عضو ووسر ہے عضوے زیادہ موز وں نہیں ہمیں اپنی عزت کی قتم !اگر تو اس کواینے وجووے جدا کروے گا تو ہمتمہارے ہر بال میں پینکڑوں گناشہوت اورخواہش پیدا کرویں گے۔ای معنی میں تحسى نے کہاہے شعر

تبتغِی الاحسانَ دَع احسانک اترک بخشی اللهِ ریحانک (تو نیکی کامتلاثی ہے تو احسان کوچھوڑ دے۔اللہ تعالیٰ کے خوف سے اپنی راحوں کوچھوڑ دے) بندہ کوا پنجہم کی خرابی میں تصرف کرنے کا کوئی اختیار نہیں البتہ اپنی کسی صفت کو حق تعالیٰ کی توفیق اور اس کے حکم کی تعمیل کے ذریعہ تبدیل کرسکتا ہے، در حقیقت جب بندہ حق تعالیٰ کی تعلیم ورضا کا مرتبہ حاصل کرتا ہے تو اے حق تعالیٰ کی تعلیم ورضا کا مرتبہ حاصل کرتا ہے تو اے حق تعالیٰ کی تعمیت کے ذریعہ تمام آفات سے زیادہ محفوظ رہ سکتا ہے۔

کیونکہ ڈھاپے والی چیز سے مکھیوں کوروکنا مگس ران کے ذریعہ ہٹاتے رہنے سے لان نفى الذباب بالمكنةِ أَيُسُر عن نفيه بالمذبةِ

زی<u>ا</u>دہ آسان ہے۔

پس حق تعالی کی عصمت تمام آفات کوزائل اورتمام برائیوں کومٹانے والی ہے اور بندہ کو کسی مغت میں بھی حق تعالی کے ساتھ مشارکت حاصل نہیں جیسا کہ اس نے فر مایا ہے کہ اس کی ملک میں کسی کوتصرف کا اختیار نہیں ۔اور جب یک حق تعالیٰ کی حفاظت مقدر میں نہ ہو بند ہ این کوشش کی بنیاد یر کسی چیز ہے رک نہیں سکتا کیونگ اس کی اپنی کوشش کوئی کوشش نہیں ہے کہ جب تک حق تعالیٰ کی کوشش بندہ کے شامل نصیب ندور بندے کی اپنی کوشش سود مندنہیں ہوسکتی۔تا ہم محض کوشش ہےاطاعت کی قوت ساقط ہوجاتی ہے کیونکہ انسان کی تمام کوششیں دوطرح کی ہوتی ہیں یا تو وہ کوشش کرتا ہے کہ حق تعالیٰ کی تقدیر کوانیے آپ سے پھیرد ہے اوریا پھرخود تقدیر کےخلاف سی چیز کی ایٹی طرف نسبت کرتا ہے اور بید دونوں صورتیں جائز نہیں کیونکہ نہ تو تقدیر جدو جہد کے ذریعہ تبدیل ہوسکتی ہے اور نہ بی کوئی کام تقدیر کے بغیر وقوع پذیر ہوتا ہے ..... اور روایات میں یہ بھی آتا ہے کہ حصرت شکل ایک دفعہ بیار ہو گئے تو ایک طبیب آپ کے پاس آیا اور کہا'' آپ پر ہیز کریں' آپ نے فرمایا'' میں کس چیز ہے پر ہیز کروں؟اس چیز سے پر ہیز کروں جو ہرارز ق مقدر ہے یااس چیز سے جو تقدیر میں میرا رزق ہی نہیں!اگر میں اینے مقدر سے پر بیز کرنا بھی جا ہوں تو ہرگز نہیں کرسکتا اور اگر مقدر

کے علاوہ سے پر ہیز کروں تو وہ تو خود ہی جمھے نہیں دیں گے بھر پر ہیز کے کیامعنی .....کیونکہ مشاہدہ مجاہدہ سے حاصل نہیں ہوتا ....اس مسئلہ کو انشاء الله دوسری جگہ پر پوری احتیاط سے بیان کروں گا۔

## فرقه حكيميه

علیم حفرات حفرت ابوعبدالله محد بن علی انحکیم التر مذی کی طرف اپنی نسبت

کرتے ہیں۔ جو تمام علوم ظاہری و باطنی میں اپنے دور کے انکہ میں سے تھے۔ آپ کی تصانیف بہت ہیں اور آپ کے کلام اور طریقہ کی بنیاد ولایت پر ہے۔ آپ نے حقیقت ولایت کو بیان کیا اور اولیاء کے ورجات اور الن کے مراتب کی رعایت کو واضح کیا جوایک الگ ناپیدا کنار سمندر ہے جس میں بڑے بجا ئبات موجود ہیں۔ آپ کے مذہب کو جانے کیلئے پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ الله تعالی کے کھا ولیاء ہیں جن کواس نے اپنی تخلوق سے جن لیا ہے اور ان کے معاملات کو دنیوی تعلقات سے منقطع اور نفس وخواہش کی مقتضیات ہے آزاد کر دیا ہے۔ الن میں سے ہرایک کیلئے ایک در جو گوشعین کر کان پر تصوف کے اسرار کا درواز و کھول دیا ہے۔ اس سلسلے میں کلام بڑا طویل ہے لیکن میں چنداصولوں کی شرح بیان کروں گا کہ تمہیں علم حاصل ہو جائے چنانچہ اب میں اختصار کے ساتھ اس کی تحقیق اسباب اور اوصاف بیان کرتا ہوں اور اس بارے میں مشائخ کا کلام بھی پیش کروں گا۔ اسباب اور اوصاف بیان کرتا ہوں اور اس بارے میں مشائخ کا کلام بھی پیش کروں گا۔ انشاء الله عزوجیل۔

#### اثبات ولايت

جان لو کہ معرفت وتصوف کے طریق کی اساس اور قاعدہ، ولایت اور اس کو ثابت کرنے کے معاطم میں تمام مشاکخ باہم منفق ہیں تاہم

برایک نے اس کوالگ عبارت میں بیان کیا ہے۔ حضرت محمد بن علی انکلیم ولایت کو حقیقت کیے مطلق چھوڑ نے میں مخصوص ہیں۔ باتی ولایت واؤ کے زبر کے ساتھ لغت کے اعتبار سے تصرف کرنے کو کہتے ہیں اور ولایت واؤ کی زبر کے ساتھ دولت مندی کے معنی میں مستعمل ہے۔ نیز بیدونوں فعل ولی کے مصدر ہیں۔ جب ایسا ہے تو ضروری ہے کہ دولغت موں جیسا کہ دلالت وال کے زبر کے ساتھ رہنمائی کرنے اور دال کے زبر کے ساتھ ناز کرنے موروں کے معنی میں بھی آتا ہے جیسا کہ خداوند کروائل نے فرایا ہے کہ ولایت ربوبیت کے معنی میں بھی آتا ہے جیسا کہ خداوند کروبیا نے فرایا ہے کہ:

الله الموقات الموقات المعنى الموقات المعنى الموقات ال

وَهُوَ يَتُولَى الصَّالِحِينَ وَهُو يَتُولَى عَالِمَ الصَّالِحِينَ

کہ اللہ تعالی اپنے بند ہے کواس کے اوصاف و افعالی پر چھوڑ نہیں دیتا بلکہ اپنی گرانی اور حفاظت میں لے لیتا ہے اور یہ بھی درست ہے کفسیل کے درق پر فاعل میں مبالغہ کے معنی پر ہو کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے مجب کرتا اس کے حقوق کو پورا کرنے پر مداومت کرتا اور غیر اللہ ہے امراض کرتا ہے گویا یہ بندہ مرید اور حق تعالی مراد ہوتا ہے اور تہمام با تیس حق تعالیٰ سے بندہ کیلئے اور بندہ سے حق تعالیٰ کیلئے درست بیس اس لیے کہ یہ جائز ہے کہ وہ حق تعالیٰ اپنے دوستوں کا ناصر ہو کیونکہ خداوند تعالیٰ نے اپنے پینم بر علیہ ہے کہ محالب میں سے اپنے دوستوں کا ناصر ہو کیونکہ خداوند تعالیٰ نے اپنے پینم برعلیہ کے کہ اسلامیں سے اپنے دوستوں کے ساتھ نفر سے کاوعدہ فر مایا ہے اور فر مایا ہے کہ:

آ گاہ ہوجاد کہ اللہ تعالی کی امداقیریب ہے۔

اَلاَ إِنَّ نَصُرَ اللَّهِ قَرِيُبِ \* ` ` ` ` `

نیز به بھی فرمایا ہے کہ:

كەبىشك كافرون كاكوئى مولىنېيى\_

وَاَنَّ الْكَافِرِيْنَ لِامَوْلَى لَهُمْ ىيىنى ان كاكوئي مەد گارنېيى - جىب وە **كافرول كانا صرنېي**ى تولامحالەمومنو**ں كاناصر بوگا كەان** كى

عقلوں کوآیات سے استدلال کرنے ، ان کے دلوں برمعانی کے بیان کرنے اور ان کے باطن میں براہین کو کھو لنے میں ان کی امداد کرتا ہےاور نیزنفس اور شیطان کی مخالفت اورا پینے احکام کی موانقت میں ان کی نصرت کرتا ہے اور نیزیہ بھی جائز ہے کہ وہ ان کواپنی دوتی کیلئے

مخصوص کر کے اپنی عداوت کے مقامات سے انہیں بچائے رکھے جیسا کہ فر مایا ہے: ۔ وہ ان کے ساتھ محبت کرتا ہے اور وہ اس کے يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّوُ نَه'

ساتھ محبت کرتے ہیں۔

تا کہ وہ اس کے ساتھ اس کی دوئتی کی مجہ ہے دوئتی رکھیں اور مخلوق سے روگر دان ہو جا کیں تا کہ وہ ان کاولی بن جائے اور وہ بھی اس کے اولیاء بن جا ئیں اور ریجھی درست ہے کہ حق تعالیٰ کسی کواینی بندگی بر قائم رہنے کی ولایت عطافی ائیں اوراس کوایٹی حفاظت اور گمرانی میں رکھیں تا کہ وہ ان کی اطاعت برقائم رہان کی مخالفت سے برہیز کرےاور اس کے اطاعت برحسن اقامت ہے شیطان دور بھاگ جائے اور پہھی ہو کتا ہے کہ حق تعالیٰ کسی کو ولایت اس لیے دیں تا کہ ملک میں اس کا وجودهل ہو جائے۔انتظام محکطنت اسے نصیب ہو،اس کی دُ عامستجاب ہوا دراس کے انفاس مقبول ہوں جیسا کہ بغیر علیا ہے نے فر مایا کہ:

بسا اوقات بريثان بال، غبار آلود، يُهنَّى حادرون والاجس كوكوئي ابميت نه ديتا هواكر

كسى معالم ميں الله كى قتم كھالے تو الله

تعالیٰ اس کی شم کو پورا کرتے ہیں۔

اورمشہور ہے کہ حضرت عمر ابن الخطابؓ کے دور خلافت میں دریائے نیل کا یائی ا بی عادت کےمطابق رک گیا اس لیے کہ دور جالمیت میں بیر سمتھی کہ ہرسال ایک لڑکی

http://fb.com/ranajabirabbas

رُبُّ اشعبُ اغبر ذي طموين

لا يصب إيه لَوُ أَقُسَمَ صَلَى اللَّهُ

خوب آ راستہ کر کے اس میں ڈالتے تھے تب وہ جاری ہوتا تھا (گورز مصر حضرت عمر و بن العاص کی اطلاع پر) حضرت عمر نے ایک کا غذ پر رقعہ لکھا کہ 'اے دریاا گرتو اللہ کے حکم سے چانا تھا تو ہم خدائے واحد و قہار سے درخواست کریں گے کہ تجھے جاری کرے اور اگر تو خود اپنی مرضی سے چانا تھا تو ہمیں تیری کوئی حاجت نہیں ہے (اور حضرت عمر و بن العاص گولکھ بھیجا کہ بیر وقعہ دریا میں ڈالا گیا تو پائی فور أچلئے بھیجا کہ بیر وقعہ دریا میں ڈالا گیا تو پائی فور أچلئے کیا نے درخقیقت امارت سے بہل ولایت اور اس کے ثابت کرنے میں میری مراد سے ہے کہ تو جان کے دولیا س خص کو کہا جا سکتا ہے جس میں ولی کے بیاوصاف موجود ہوں اور اس کا جان کے کہ ولیا اس طرح ہوجہ بھی مشائ نے نے اس معالی میں نے بیان کیا ہے نہ کہ صرف دعوی کرتا ہوں اس سے پہلے حال اس طرح ہوجہ بھی کہ تا ہیں کہ اپنی تھنیف کی تھیں کیک وہ جارت پیش کرتا ہوں میں صماح ب نہ بہب اور ہزرگ پیر حضرت محمد بن علی انگلیم تر ندی کی عبارت پیش کرتا ہوں جیسا کہ میرا ان پر اعتقاد ہے تا کہ سمجھ بھی انکلیم تر ندی کی عبارت پیش کرتا ہوں طریقت کے طال وال جس سے جے بیہ کتاب پڑھے کا انتخاقی ہو اور تیرے علاوہ بھی اس طریقت کے طال وال جس سے جے بیہ کتاب پڑھے کا انتخاقی ہو وہ اس سے استفادہ کر سکے۔ طبیعات خاکہ ہو وہ اس سے استفادہ کر سکے۔ طبیعات کہ طریقت کے طالوں جس سے جے بیہ کتاب پڑھے کا انتخاقی ہو وہ اس سے استفادہ کر سکے۔ طبیعات کی طریقت کے طالوں جس سے جے بیہ کتاب پڑھے کا انتخاص ہو اور تیرے علاوہ بھی اس

فصل

# ولايت كى تشريح اور درجات

نيز فرمايا كه:

نَـحُنُ اَوْلِيَاءُ كُمْ فِي الْحِيوةِ الدُّنْيَا

دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں ہم ہی تمہارےولی ہیں۔

الله تعالى مومنول كادوست ہے

بِشَك الله كِ بندول مِن سے بعض بندے

الیے ہیں جن پرانمیاء اور شہدا بھی رشک کریں
گے حالبہ نے عرض کی یارمول المعلق ہمیں ان
کے اوصاف بتا ہے تا کہ ہم ان کے ساتھ محبت
کریں۔ آپ نے فرمایا ' وولوگ ہیں جو مال اور
بیوی معفت کے بغیر محض اللہ تعالیٰ کی
نوشنودی کیلئے ایک دوسرے سے محبت کرتے
ہیں (قیامت کے ون) ان کے چیر نے ورائی
ہوں گے اور دونور کے منہوں پر بیٹے ہو نگے
بیس دوسر کوگ خوف زدہ ہو نگے تو آئیں
کوئی خوف الآتی نہ ہوگا اور جس دوسرے لوگ

وَ فِي الأَخِرَةِ اورایک دوسرےمقام پرفر مایا که: اَللَّهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ امَنُوا ادر پنجمبر علی نے ارشاد فر ماما کہ: إنَّ من عبادِ اللَّهِ لعباداً يخبطهم الْاَنْبِيَاءُ والشهداءُ قيل مَنُ هُمُ يَا رَسُولُ اللَّهُ صَفَهُمُ لَنَا لَعَلَّنَا يُحِبُّهُمُ قبالَ قوم تسحبابُوا بروح اللَّهِ عَيرٍ اموال وكاكتساب وجوههم نور عملى مشابرمن نود لا يخافون اذاحزن الناس ثم تلا الاَ إنَّ أُولِيَاءَ السَّلِهِ لاَنَحُوفَ" عَلَيْهِ مُ وَلاَهُمُ يَحْزَ نُوْ نَ.

نیز حضور علی نے فرمایا کہ حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں کہ:

جس نے دلی کوایذ اپہنچائی اس نے میرے

غمكين هونكح توانيين كوني غم نهوكا

ساتھ جنگ کوحلال تمجھا۔

اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے پچھاولیاء ہیں جنہیں اس نے اپنی دوتی اور ولایت کیلیے

وَ لاَهُمُ يَحُزَ نُوْن

اَلاَ إِنَّ اَوُلِيَاءَ اللَّهِ لاَخَوُفٌ \* عَلَيْهِمُ

مخصوص کرلیا ہے، درحقیقت وہی ملکوں کے والی ہیں کدان کوتن تعالیٰ نے چن لیا ہے اور ان کواینے افعال کے اظہار کی علامت قرار دیا ہے، ان کومختلف قتم کی کرامات سے خصوص کیا اوران کے وجود سے طبعی آفات کو یاک کردیااوران کونفس وہواکی بیروی سے رہا کر دیا ہے یہاں تک کدان کامقصوداس کے علادہ کچھنبیں اور ان کا انس بھی کسی کے ساتھ نہیں۔ایسے لوگ ہم ہے پہلے گزشتہ زبانوں میں بھی ہوئے ہیں اب بھی موجود ہیں اور اس کے بعد بھی قیامت تک ہوتے رہیں گے۔ کیونکہ خداوند تعالیٰ نے اس امت کو دوسری تمام امتوں پر شرف عطا کیا ہے اور اس بات کی ضانت دی ہے کہ میں خود محمد رسول اللہ علیہ ہے گئر بعت کا تحفظ کروں گا۔ جن طرح آج بھی علماء کے درمیان نعلی دلائل اور عقلی برا ہین موجود ہیں اس طرح اولیاءاور خاصان الہی کے ماس ایسے عینی دلائل موجود ہونے جامیں جن کامخلوق کے ندرا نکارنه کیا جاسکتا ہو۔اس موال ملے میں ہمارا دو فرقوں''معتز لدادر عام حثوبہ'' کے ساتھ اختلاف ہے،معتزلہ اولیاء اللہ میں کے بین کے دوسرے بعض پرفضیات کا انکار کرتے ہیں ( لیعن سب اولیاء کوفضیلت کے اعتبارے برابر جانتے ہیں ) حالا نکہ اولیاء میں تخضیص کی فی ے انبیاء میں بھی تخصیص کی نفی لا زم آتی ہے ادر بیرو کفریے .....اور عام حشوی اولیاء میں ایک دوسرے کی تحضیص کوتو جائز سجھتے ہیں لیکن وہ کہتے ہیں کہ کیے اولیاء اللہ ماضی میں ہوا کرتے تھے۔ آج موجودنہیں ہیں۔ حالانکہ ماضی اور متعقبل کا انکار دونوں برابر ہیں۔ کیونکہ ایک طرف کا انکار دوسر ے طرف کے انکار کو بطریق اولی لازم ہے۔ پس حق تعالیٰ نے نی عظیم کے برابین کوآج تک باقی رکھا ہوا ہے اور اولیاء کوان کے اظہار کا سبب کرویا ہے تا كدحن تعالى كى نشانيان اورمحدرسول الشيطيني كى صداقت كے دلاك بميشه ظاہر ہوتے ر ہیں اور الله تعالی نے ایسے حضرات کو جہان کا دالی بنادیا ہے یہاں تک کدوہ صرف الله تعالی کی بات کیلئے وقف میں اور نفس کوان کا تابع بنادیا گیا ہے تا کدان ہی کے قدموں کی برکت کے باعث آ سان ہے بارش نازل ہو۔ان کے قدموں کی برکت اوران کے احوال کی

صفائی کے باعث بی زمین سے نصلیں پیدا ہوں اور انہی کی وُعاوُں سے مسلمانوں کو کافروں پر فنّے وکامرانی حاصل ہو۔ ایسےلوگ چار ہزار کی تعداد میں ہیں جوایک دوسرے ہوئیدہ رہتے ہیں اور ایک دوسرے کوئیس بہجانتے۔ یہ حضرات اپنے حال کی خوبصورتی بھی نہیں جانتے اور تمام احوال میں اپنے آپ سے اور تمام مخلوق سے پوشیدہ رہتے ہیں۔ اس بارے میں آتار حدیث وار دہوئے ہیں اور اولیا ، اللہ کا کلام بھی اس پر ناطق ہے نیز خود میرے اور پر الحمد للہ یہ بات عمال ہو چکی ہے۔

اس کےعلاوہ جوحضرات ارباب حل وعقد اور درگاہ حق کے سردار ہیں وہ تین سوکی تعداد میں ہیں۔جن کو اخیار کہتے ہیں .....اور چالیس دوسرے ہیں جنہیں ابدال کہا جاتا ہے۔....اورسات دیگر جو آبرال کہلاتے ہیں۔اور چاراور ہیںجنہیں اوتار کہتے ہیں۔ اور نتمن دوسرے ہیں جنہیں نقبا (نقیب کی جمع) کہتے ہیں اور ایک دوسرا ہوتا ہے جس کو قطب اورغوث کہا جاتا ہے۔ یہ تمام ایک دور سے کو پیچانتے ہیں اور معاملات کی انجام وی میں ایک دوسرے کی اجازت کے تاج ہوتے ہیں۔ اس پر بھی روایات ناطق ہیں اور تمام ابل سنت کااس پراجماع ہے۔ تا ہم اس مقام پر اس کی شرح اور تفصیل مقصود نہیں . اوراس جگدمیں نے جوکہا ہے کہان میں ہے تمام حضرات ایک دوسر کے پیچانے ہیں کہان میں ہے ہرایک ولی ہےتو اس برعام لوگ بیاعتراض کرتے ہیں کہاس طرح تو ان حضرات کواٹی عاقبت سے متعلق امن میں ہونا جائے حالاتکہ بیمال ہے کہ ولایت کی معرفت عاقبت کے بارے میں امن میں ہونے کی مقتضی ہو۔ کہ جب بیددرست ہے کہ ایک مومن اسين ايمان كے بارے ميں جانتے موئے بھى اپنى عاقبت كے متعلق امن ميں ند جوتو يكھى درست ہے کہ ولی اپنی ولایت کو پہچانیا ہولیکن عاقبت کے متعلق امن میں نہ ہو۔ تا ہم یہ جائز ہے کہ حق تعالی کسی ولی کوائں کے حال میں صحت اوراین نافر مانی ہے محفوظ کر کے اپنے خصوصی فضل وکرم سے عاقبت کے بارے میں امن سے مشرف فر مادیں۔اس جگہ مشاکخ کا

آپس میں اختلاف ہے اور میں نے منشا اختلاف واضح کر دیا ہے کہ جوکوئی ان چھے ہوئے چار ہزار حضرات میں سے ہیں وہ اپن ولایت کے بارے میں خود علم ہونے کو جائز نہیں سجھتے ہیں۔ فقہا اور جو حضرات ان دوسر سے بزرگوں میں سے ہیں وہ اس معرفت کو درست سبجھتے ہیں۔ فقہا میں سے بہت سے حضرات ان گروہ کی موافقت کرتے ہیں اور بہت سے فقہا اس گروہ کے موافق ہیں سے بہت سے حضرات اور حتقد مین کی ایک موافق ہیں سے استاد ابو انحق اسفرائی ہی جیے حضرات اور حتقد مین کی ایک جماعت ہیں ہی ہی تا کہ وہ دلی ہے اور استاد ابو بکر بن فورک اور حتقد مین کی ایک متقد مین کی ایک حتقد مین کی ایک دوسری جماعت اس بات پر ہے کہ ولی اپنے بار سے میں سے جانا ہوتا ہے کہ وہ وہ وہ لی ہے میں اس پہلے گروہ سے کہتا ہوں کہ ولی سے نیار سے میں اس پہلے گروہ سے کہتا ہوں کہ ولی کے اپنے آپ کو بچھانے میں حرج اور فقصان کیا ہے؟ وہ کہتے ہیں کہ جب وہ جانتا ہو کہ میں ولی ہوں تو خرور میں جتلا ہو جائے گا موں کہتا ہوں کہ ولی جو تعالیٰ کی طرف سے حفوظ میں کہتا ہوں کہ ولی جو میں اس کی طرف سے حفوظ میں درکھیے ہوسکتا ہے۔

نیزیہ بات توبری ہی عامیانہ کی ہے گرکی شخص ولی ہواوراس پر عام عادت کے خلاف کرامات بھی ظاہر ہوتی ہوں اور وہ یہ بھی نہ جا گاہوں کہ میں ولی ہوں اور میرے او پر گرز نے دالی یہ حالت کرامت عوام میں سے ایک گروہ اس طبقے کی تقلید کرتا ہے اور بعض نوگ اس دوسرے طبقے کی تقلید کرتے ہیں ۔ لیکن عام لوگوں کی باتوں کا کوئی اعتبار نہیں۔

باتی معتز لہ تو اولیاء اللہ میں شخصیص اور کرامات کے بالکل ہی منکر ہیں۔ حالانکہ کرامت اور شخصیص ہی تو والایت کی حقیقت ہے۔ معتز لہ کہتے ہیں کہ 'تمام مسلمان اللہ تعالی کے ولی ہیں۔ بشر طبکہ فرمانبر دار ہوں اور جو کوئی بھی ایمان کے جملہ تقاضوں کو پورا کرے، حق تعالیٰ کی صفات اور رویت باری کا منکر ہو۔ گئی ارموس کے ہمیشہ دوز ن میں رہنے کا قائل ہواور انسان کے رسولوں کی بعثت اور آسانی کتابوں کے نازل نہ ہونے کی صورت میں مخت عشل کی بنا پر مکلف ہونے کا قرار کرے ، وہ ولی ہے، اور تمام مسلمان کے زددیک یہ میں مشتل کی بنا پر مکلف ہونے کا اقرار کرے ، وہ ولی ہے، اور تمام مسلمان کے زددیک یہ

نص ولی ہوگا ( حضرت علی جمویر یُ قرماتے ہیں کہ )لیکن وہ شیطان کا و لی ہوگا۔اورمعتز لہ ہیہ بھی کہتے ہیں کدا گرولایت کیلئے کرامت واجب ہوتی تو تمام مومنوں کوکرامت حاصل ہوتی اس لیے کہ بیتمام ایمان کے اندرمشترک ہیں ادر جب اصل میں مشترک ہیں تو انہیں فرع میں بھی مشترک ہی ہوتا جا ہے! بلکہ وہ تو رہیمی کہتے ہیں کہ اس طرح جائز ہے کہ مومن اور کا فر دونوں کوکرامت حاصل ہو کہ خواہ ان میں ہے کو ئی دوران سفرشدید بھوک محسوں کرتا ہو تواچا تک کوئی میزبان یا دسترخوان طاہر ہوتی کہ کوئی اسے اس دسترخوان پر بٹھا دے (تو بیہ چیز تو مومن و کافر ہر محف کے ساتھ بیش آ سکتی ہے )اور وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر کو کی محف ( کرامت کےطوریر ) طویل مسافت ایک رات میں طے کرسکتا ہوتا تو یہ چیزتو پیغبر عظیا ہے کو اس وقت حاممل ہوتی جب آ 🚅 نے مکہ کرمہ کااراد ہ کیا تھا کہ خدا تعالیٰ نے فر مایا:

جہال تم لوگ بڑی مشقت سے جہیج سکتے ہو کہاں یہ جویائے تمہارا ہو جھاٹھا کرلے جاتے

وَتَحْمِلُ ٱثْقَالَكُمُ الِّي بَلَدِلَّمُ تَكُونُنُ بَالِغِيْهِ إِلَّا بِشِقِّ الْاَنْفُسِ

میں کہتا ہوں کہتمہارا قول غلط اور باطل ہے اس کیے کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ: یاک ہےوہ ذات جو لے گئی اینے بندے کو رات کے تھوڑے حصہ میں مسجد حرام سے مىحداقضى تك\_

سُبُحٰنَ الَّذِي ٱسُرى بِعَبُدِهِ لَيُلاُّ مِّنَ الْمَسْجِيدِ الْنَحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الإقصي

باقی تمام صحابہؓ کے جانوروں پر بوجھ لا دکر مکہ کی طرف لے جانے کا تو معنی یہی ہے کہ کرامات خاص ہیں نہ کہ عام۔ ہاں اگر وہ تمام کرامت کے ذریعیہ مکمین جاتے تو کرامات عام ہوتیں پھرایمان بالغیب ضروری نہ رہتا اور ایمان بالغیب کے تمام احکام اکھ جاتے۔ اس لیے کہ ایمان تو نیک اور بدکارسب کے درمیان عموم کل میں بے کیکن ولایت محل خصوصی میں ہے۔ پس من تعالیٰ نے جہاں ایمان کو کل عموم میں رکھا وہاں حضور عظیمہ کا دیا ہو جھ

جانوروں پر لادنے کے موافق تھم دیا اور جس چیز کوئل خصوصی میں رکھادہاں ایک بھی رات
میں مکہ سے بیت المقدی اور پھر دہاں سے قاب توسین تک لے گیا اور تمام عالم کے
اسررورموز آپ کو دکھا دیے اور جب آپ والیس تشریف لائے تو ابھی تک رات کا کافی
حصہ باتی تھا۔ بہر حال ایمان کے معاطے میں آپ دوسرے عام لوگوں کے ساتھ عام تھے
لیکن کرامت اور خصوصیت کے معاطے میں آپ خاص کے ساتھ خاص تھے اور تخصیص کی نئی
تو کھلا مکاہرہ ہے۔ جیسا کہ بادشاہ کے دربار میں حاجب، وربان اور وزیر بھی ہوتے ہیں۔
اور باوجود یک بیتمام تھم برداری میں برابر ہیں لیکن ان میں سے بعض کو دوسرے بعض پر
خصوصیت حاصل ہوتی ہے۔ لیس ہر چند کہ تمام موئن حقیقت ایمان میں برابر ہوتے ہیں
تاہم ان میں سے کوئی کہ گار ہوتا ہے اور کوئی اطاعت شعار اور کوئی عالم ہوتا ہے تو کوئی جائی!
یں یہ بات ٹابت ہوئی کے تحصیف اور فضیلت کا انکارتمام معانی کے انکار کی طرح ہے۔ واللہ

فصل

مشائخ کے رموز اللہ

ولایت کی تحقیق بیان کرنے میں مشائخ میں سے ہرایک کے رموزموجود ہیں، حتی الا مکان ان کے متحقیق بیان کردل گاتا کہ اگر اللہ تعالی جاہئیں تو پوری طرح متمہیں فائدہ حاصل ہو۔ چنانچے حضرت ابوعلی جرجانی کہتے ہیں کہ:

ولی دہ ہے جوابینے حال میں فانی ہواور مشاہرہ حق میں باقی ہو، اس کیلئے اپنے حال سے خبر دیناممکن نہ ہواور نہ ہی حق تعالیٰ کے علاوہ کسی کے ساتھ اسے آرام نصیب ہو۔

الولى هو الفانى فى حاله والباقى فى مشاهدة الحق لم يكن له عن نفسه اخبار ولامع غير الله قرار" کیونکہ بندہ کاخبر دیا اپنے حال ہے ہی ہوسکتا ہے۔ جب اس کے تمام احوال ہی خالی ہو چکے ہوں تو اس کیلئے اپنے آپ نے خبر دینا درست نہ ہوگا اور نہ ہی وہ غیر حق کے ساتھ آرام پاتا ہے کہ اپنے حال کی اے اطلاع دے کیونکہ پوشیدہ حال کی خبر دینا محبوب کے راز کوغیر پر کھو لنے کے برابر ہے حالانکہ محبوب کا راز محبوب کے علاوہ کسی پر کھولنا محال ہے اور نیز وہ جب حالت مشاہدہ میں ہے تو مشاہدہ میں تو غیر کی طرف دیکھنا ہی محال ہے۔ لہذا جب غیر کو دیکھنا ہی نہ بایا جائے گا تو مخلوق کے ساتھ قرار کس طرح ممکن ہوگا۔

حضرت جنید قرماتے ہیں کہ:

السولى لايكون 🔑 يخوف لان البخوف تىرقب مكروه ببحل فى المستقبل وانتظار المحبوب يفوتِ في المستانف والولِيُّ ابن وقت لَيُـسَ لَـه وقت مستقَبل ' فيخاف شيئًا وكما لاخوف لَهُ لاَرَجَاءَ لَـه ُ لِاَنَّ الرجاءَ انتظار محبوب يَحْصِلُ اومَكُرُوهِ يَكُشِفُ وذالك في الشاني من الوقت وكذالك لايحزن من حِزونةِ الوقت من كان في ضياء الرضا ونورالشكر وروضة الموافقة فاني يكن له حزن.قال اللُّه تعالىٰ اَلاَ إِنَّ اَوْلِيَاءَ اِللَّهِ لَا

ولی وہ ہے جسے کوئی خوف ند ہو کیونکہ خوف مستقبل میں پیش آنے والی اس حالت کو کہتے ہں جس ہے ول ہر تکلیف یا جسم برنسی مصيبت كاانديثه بويامحبوب كےجدا ہوجانے كاخطره لاحق موادرولي ايخ وقت كايابندموتا کے کہاں کیلئے کوئی زمانہ ستقبل نہیں ہوتا کہوہ سی جز ہے خوف رکھے اور جس طرح اسے کوئی خوف نہیں ہوتا اس کی کوئی امید بھی نہیں ہوتی اس لیے کہ امید ستقبل میں محبوب کے حاصل ہونے یاسی تکلیف کے در ہونے کے انظار کانام ہے اور سی بھی آنے والے دوسرے وقت کے ساتھ متعلق ہے ای طرح الميح وكي عم بهي لاحتنبين موتا كيونكه غم بھی تو وقت کی کدورت کا نام ہے۔ جو آ دی رضاالی کی روشنی اورشکر خداوندی کے نوراورموافقت حق کے باغ میں ہولیں اس

کفم کیے لاحق ہوسکتا ہے۔اللہ تعالیٰ نے کہا

خَوُف ' عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمُ يَحْزَنُوُنَ

ج كم ألا إنَّ أولِيَاءَ اللَّه

حفزت جنید کے فدکورہ تول سے عوام کے دل میں بیدنیال پیدا ہوتا ہے کہ جب
ولی کوخوف، امیداور حزن کچھ بھی التی نہیں ہوتا تو لا محالہ وہ اپنی عاقبت سے امن میں ہوگا
طالا تکہ یہ امن بھی اسے حاصل نہیں ہوتا۔ کیونکہ امن غیب کو دیکھنے اور وقت سے اعراض
کرنے کے سبب ہوتا ہے اور یہ ان لوگوں کی صفت ہے جواپنی بشریت کوئیس و کھتے اور نہ ہی
کی صفت ہے آرام پاتے ہیں۔ حالا نکہ خوف، امید، حزن اور امن بی تمام نفس کے ساتھ
متعلق ہیں اور جب وہ نفس فانی ہوگیا تو حق تعالی کی رضا ہی بند سے کی صفت بن گی اور
جب رضا الہی حاصل ہوگئی تو اپنے احوال سے اعراض ظاہر ہوگیا اور تمام خالات کو بد لئے
والے خداتعالی کی رویت میں تمام احوال درست ہوگئے۔ اس وقت والایت وال پر ظاہر ہو

گئی اور باطن پراس کامعنی ظاہر ہوگیا۔

اوَرْ حَصْرِت الوعثان مغربي قرمات مِن كه:

ٱلْوَلِيُّ قَدْيكون مشهورًا والايكون

مقته نا

اورایک دوسرے بزرگ فرماتے ہیں کہ:

الولى قديكون مستورا ولايكون مشهورا

پر درنیس بوتا

ولی خلوق کے اندر مشہور تو ہوتا ہے لیکن فتنہ

ولى پوشيده ہوتا ہےاور مشہور نبين ہوتا۔

اوریہ بات کہ ولی وہ جوتا ہے جوشہرت سے احتر ازکرے کیونکہ شہرت میں فقد ہوتا ہے۔ حضرت ابوعثمان اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ یہ جا کرنے کہ وہ مشہور ہولیکن اس کی شہرت بے فقد ہوئی چا ہے اس لیے کہ فقدتو جھوٹ میں ہے اور جب ولی ہوتا ہی وہ ہے جو اپنی ولایت میں سے اہوتو جھوٹے آ دمی پرتو و سے ہی ولی کا اطلاق نہ ہوگا اور نیز جھو لے آ دمی کے ہاتھ پر کرامت کا ظہور بھی محال ہو جاتا

لا توغب في شئي من الدنيا و

الاخرة و فرغ نفيك للّهِ واقبلَ

يو جهک عليه

چاہے۔ درحقیقت بید دونوں اقوال اس اختلاف کا شناخسانہ ہیں کہ ولی اپنے آپ کونہیں پہچانے تو کہ ہیں کہ دوہ ولی ہے آپ کونہیں پہچانے تو پہچانے تو فقتہ میں واقع ہوجائے گاوراس کی شرح ہوئی طویل ہے۔

اور میں نے حکایات میں دیکھا ہے کہ حضرت ابراہیم بن ادھم نے ایک شخص سے فرمایا کہ کیا تو چاہتا ہے کہ تو اولیاء اللہ میں سے ایک ولی بن جائے؟ اس نے کہا" ہاں میں چاہتا ہوں" آپ نے فرمایا:

دنیااورآخرت کی کئی چیز میں رغبت ندر کھ،اور ایے نفس کواللہ تعالیٰ کیلئے فارغ کرد مے اورا پی تمام تر توجہ حق تعالیٰ کی طرف مبذول کرد ہے۔

لینی دنیاوعقیٰی کی طرف رغبت نه کر کیونک دنیا کی طرف رغبت کرنا دراصل حق تعالی سے ایک فائی چیز کی طرف رغبت کرنا ہے اورعقبٰی کی طرف رغبت کرنا دراصل حق تعالی سے اعراض موگا تو جب فائی چیز کی طرف اعراض موگا تو جب فائی چیز کی طرف اعراض موگا تو جب فائی چیز فنا موگا تو جب فائی چیز فنا موگا تو بیا عراض بھی فنا مو جائے گالیکن جب ایک باقی رہنے والی چیز کی طرف رغبت کرو گے تو باقی چیز پر تو فنا جا کرنہیں لہدَ ااس رغبت پر بھی فنا واقع نہیں موگی اس کے کا فائدہ میہ ہے کہ دنیا اورعقبی کسی چیز کے بدلے بھی حق تعالی کونہ چھوڑ اور آ ب نے فر مایا ایپ آ پ کو خداوند تعالی کی دوسی کیلئے فارغ کر دے اور دنیا وعقبیٰ کو ایپ دل میں گزرنے کی اجازت نه دے اور ایپ دل کو پوری طرح حق تعالیٰ کی طرف متوجہ کرے! جب تیرے کی اجازت نه دے اور ایپ دل کو پوری طرح حق تعالیٰ کی طرف متوجہ کرے! جب تیرے اندر یہ اوصاف پیدا ہو جا تمیں گے تو تو ولی ہو جائے گا .... حضرت بایز ید ہے لوگوں نے اندر یہ اوصاف پیدا ہو جاتمیں گرت تو فرمایا:

خداتعالی کے عظم اور نہی پرصبر کرنے والا ولی ہوتا ہے۔ الولسي هـوالـصـابـر تـحت الامروالنهي میں نے ساہے کہ حصرت شیخ ابوسعید کے پاس ایک محض آیا اور مسجد میں پہلے اپنا بایاں پاؤں اندرر کھا۔ آپ نے فرمایا''اس کو واپس لوٹا دو کیونکہ جو محض می تعالیٰ کے گھر میں داخل ہور ہا ہوا درا بنابایاں پاؤں پہلے اندرر کھے ہمیں اس کی ضرورت نہیں ہے۔

ملحدین (اللہ ان پرلعت کرے) کے ایک گروہ نے اس مقد س طریق کے ساتھ اس طرح تعلق بیدا کر رکھا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ خدمت اس حد تک کرنی چاہیے کہ بندہ ولی ہوجائے جب ولی بن جائے تو عبادت اس سے اٹھالی جاتی ہے اور اس کوئیکیوں کی ضرورت نہیں رہتی۔ اور یہ کھلی گراہی ہے کیونکہ راہ حق میں کوئی ایسا مقام نہیں کہ ارکان اسلام میں ہے کوئی رکن اٹھ جائے اور اس کی ضرورت باتی ندر ہے۔ میں انشاء اللہ اپنے مقام پر اس کی شرورت باتی ندر ہے۔ میں انشاء اللہ اپنے مقام پر اس کی اور کی شرح بیان کروں گا۔

#### كرامت كااثبات

جان لو کہ ولی پر تکلیف شرعی کے سیح ہونے کی حالت میں کرامت کا ظہور بالکل درست ہے۔اس پراہل سنت کے دونو ل فریق بھی متفق ہیں اور عقلاً بھی بیا مرمحال نہیں ہے اس کیے کہ یہ چیز خداوند تعالیٰ کی قدرت میں ہےاوراس کا اظہار اصول شریعت میں ہے کسی اصل کے منافی بھی نہیں۔ اس طرح کے امور سے ارادت محض اوہام کی بنیاد پر دورنہیں ہوتی .....کرامت ، ولی کے سیا ہونے کی علامت ہوتی ہے اوراس کاظہورکسی جھوٹے ہے درست نہیں سوائے اس بات کے کہ اس کے دعویٰ کے جھوٹا ہونے کی علامت ہو۔۔۔۔۔ کرامت وہ خلاف عاوت کام ہوتا ہے جو کسی آ دمی کے احکام شریعت پر قائم رہنے کی حالت میں اس سے طاہر ہو ..... اور جو تحف حق تعالی کے جتلانے سے صدق کو کذب ہے تمیز کرتا ہو وہ بھی ولی ہے۔۔۔۔۔اہل سنت کا ایک طبقہ کہتا ہے کہ کرامت تو درست ہے تاہم معجز ہ کی صد ے کم معاملات میں۔جیسا کہ ذعا کا قبول ہونا اور اس محمقصد کا حاصل ہونا اور ای سطح کے دوسرے افعال کہ عادات جن کے خلاف ہوں میں کہتا ہوں کمتہیں شریعت کے احکام یر قائم رہے والے سیے ولی کے ہاتھ برخلاف عادت کام کے ظاہر ہونے میں کیا قباحت نظر آتی ہے؟ اگر وہ کہیں کہ یہ چیز خداوند تعالی کی قدرت میں نہیں تو بیتو خود گمراہی ہےاور اگر وہ کہیں کہ بیشم حق تعالیٰ کی قدرت میں تو ہے لیکن کسی دلی کے ہاتھ براس کا ظہور گویا نبوت کو باطل کر نااور انبیاء کی خصوصیت کونفی کرنا ہے۔ میں کہتا ہوں کہ بہجمی محال ہے اس لیے کہ ولی کرامات کے ساتھ مخصوص ہوتا ہے اور نبی مجزات کے ساتھ۔

اور معجزہ اپنی ذات کے ساتھ معجزہ نہیں ہوتا بلکہ وہ اپنے حصول کے سبب معجز ہ ہوتا ہے۔ والمعجزة لم تكن معجزة بعينها انما كانت معجزة لحصولها ومن اس کیلئے شرط رہ ہے کہ وہ مدی نبوت سے ظاہر ہو۔ پس مجز ہ انبیاء کے ساتھ مختص ہے اور کرامات اولیاء کے ساتھ خاص میں۔

شرطها اقتسران دعوى النبوة فالمعجزة تخص للانبياءِ

اور جب ولی ولی ہوتا ہے اور نبی ، نبی ..... تو ان کے درمیان کسی طرح اشتباہ لازمنہیں آتا تا کہاس ہے احتر از کرنا پڑے اور پیغیروں (علیہم السلام) کے مرہبے کا شرف ان کے بلند رتبےاورعصمت کی صفائی کے سبب ہوتا ہے نہ کہ محض معجزے یا کرامت یاان سے خلاف عاوت افعال کے ظاہر ہونے کی وجہ ہے ....اوراس امر پرسب کا اتفاق ہے کہ تمام انبیاء کرام کے جملہ مجزات خلاف عادت ہی ہوتے ہیں ..... اور اصل اعجاز میں سب برابر ہوتے ہیں۔لیکن درجات اور تفصیل میں ایک کو دوسرے پرفضیلت حاصل ہوتی ہے اور جب انبیاء کرام کےخلاف عادت افعال کےاصولی طور پرمتساوی ہونے کے باوجودان میں ا یک دوسرے پرفضیلت درست ہے تو اولیا کرام کیلئے خلاف عادت کرامت کا ظہور کس طرح درست نه ہوگا؟ اور انبیاء کرام تو ان اولیاء کے بہت زیادہ افضل ہوتے ہیں جب و ہاں خلاف عادت فعل ان میں ایک دوسرے برفضیات اور شخصیص کی علت نہیں بن سکے گا۔ یعنی اولیاء کسی طرح بھی انبیاء کے برابرنہیں ہو سکتے عقلمندوں میں ہےجس کو پیدلیل معلوم ہو جائے اس کے ذہن میں کوئی شبہ باقی نہیں رہےگا۔البتہ اگر کسی کو پیرخیال ہو کہ جب کسی ولی کوخلاف عادت کرامت حاصل ہو جائے تو وہ کہیں وعویٰ نبوت ہی نہ کر لے۔ تو ' یا مرمحال ہے۔اس لیے کہ ولایت کی شرط رہ ہے کہ وہ اپنے قول میں سیا ہوا ورحقیقت کے خلاف دعویٰ کرنا تو کذب ہوتا ہےاور کاذ بآ دمی ولی نہیں ہوسکتا اورا گر کوئی ولی نبوت کا دعویٰ کرے تو یہ گویامعجزہ پر تقید ہوگی اور معجزے پر نکتہ چینی کفر ہے۔ اور کرامت سوائے فر ما نبر دار مومن کے کسی کو حاصل نہیں ہوتی اور جھوٹ تو نا فر مانی ہے نہ کہ فر مانبر داری ، اور جب معاملہ ای طرح ہےتو ولی کی کرامت، نبی ، کے اثبات محبت کے موافق ہوگی اور

معجز ےاور کرامت کے درمیان طعن کرنے کا کوئی شیہ دا قع نہیں ہوگا اس لیے کہ پیغیبرعلیک معجزے کے ثابت کرنے ہے اپنی نبوت کو ثابت کرتے ہیں اور ولی بھی اپنی کرامت ہے آ ہے کی نبوت کو ہی ثابت کرتا ہے نیز اس طرح بیا بنی ولایت کا ثبوت بھی فراہم کر دیتا ہے۔ لیں ایک سیاولی اپنی ولایت کے بارے میں وہی کچھ کہتا ہے جوایک بیا نبی اپنی نبوت کے بارے میں کہتا ہے۔۔۔۔۔اور ولی کی کرامت بعینہ نبی کا اعجاز ہوتا ہے اور ایک مومن کو ولی کی کرامت دیکھنے سے نبی کی نبوت براورزیادہ یقین حاصل ہوتا ہے نہ کہاس میں شبہوا قع ہو۔ اس لیے کدان کے دعوؤں میں کوئی تصادفہیں ہوتا کدایک دوسرے کی ففی کرے کیونکدایک کا دعوی بعینہ دوسرے کے دعوی کی دلیل ہوتا ہے۔جیسا کہ شریعت کے قانون میں جب ور ثاکا ایک گروه کسی دعوئے میں متفق ہوتو جب ان میں ہے ایک کی حجت ثابت ہوجائے گی تو اس کی جحت دوسروں کیلئے بھی حجت قرار پائے گی کیونکہ وہ سب دعویٰ میں ایک دوسرے کے ساتھ متنق میں اورا گر دعو ہے مختلف ہوں تو ایک کیجیت دوسروں کیلئے جمت قر ارنہیں یائے گی۔ پس جب نبی مجز ہے کی دلالت کے ساتھ اپنی نبوت سے تھیج ہونے کامدی ہواورو لی اس کی تصدیق کرتا ہوتو اس کے دعویٰ کے اثبات شبہ کا واقع ہونا محال ہے۔ واللہ اعلم۔

# معجز ہےاور کرامت میں فرق

جب بیدبات ثابت ہوگئ کہ جھوٹے آ دی کے ہاتھ پر معجز ہاور کرامت کاظہور محال ہوتو اللہ اللہ بات ثابت ہوگئ کہ جھوٹے آ دی کے ہاتھ پر معجز واضح ہوجائے۔ جان لوکہ معجز ول کیلئے شرط میہ ہے کہ ان لوگول پر ظاہر کیا جائے اور کرامات کیلئے شرط ان کو چھپانا ہے۔ کیونکہ معجز ہ تو دوسروں کیلئے مفید ہوتا ہے اور کرامت صرف صاحب کرامت کیلئے ہی ہوتی ہوتی ہوتا ہے اور کرامت صرف صاحب کرامت کیلئے ہی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے کہ یہ بین معجز ہ کو یہ کامل یقین ہوتا ہے کہ یہ بین معجز ہ ہے لیکن ولی قطعی طور پر نہیں جان سکتا کہ یہ کرامت ہے یا استدراج! اور نیز صاحب معجز ہ یعن نبی خدائے عروجل

كے حكم سے شريعت ميں تصرف كرتا اورا حكام ومنهيات ميں ترتيب ديتا ہے۔ليكن صاحب کرامت مین ولی کونبی کے احکام کوشلیم اور قبول کرنے کے علاوہ کوئی چارہ کا رنہیں اس لیے کہ ولی کی کرامت کسی طرح بھی نبی کے شرعی احکام کی مخالفت نہیں کرتی .....اورا گر کوئی ہیہ اعتراض کرے کہ جب تم نے خلاف عادت فعل کو عجز ہ اور ولایت کو نبی کی صداقت کی دلیل كهابة وجب اس طرح كاخلاف عادت فعل تم غيرنبي كيلئة بهي جائز بمجھتے ہوتو وہ تو عادت کے موافق ہوجائے گا اورا ثبات مجز ہ پرتمہاری دلیل ہی اثبات کرامت کو باطل کردے گا۔ میں جواب دوں گا کہ صورت حال یوں نہیں جس طرح تم نے اعتقاد بنالیا ہے کیونکہ مجز ہ مخلوق کی عادت کے خلاف کام کو کہتے ہیں۔لہذا جب ولی کی کرامت بعینہ نبی کامعجزہ ہوتا ہاور جودلیل نبی کامعجزہ ظاہر کرتا ہے وہی دلیل ولی کی کرامت بھی ظاہر کرتی ہے تو ایک اعجاز دوسرے اعجاز کی مخالفت نہیں کرتا۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ حضرت خبیب کو مکہ میں جب کا فروں نے سولی براٹکا دیا تو رسول التنافیہ کے پند منورہ کے اندرمسجد میں تشریف فر ماان کو و مکھر ہے تھاور کافر جوسلوک ان کے ساتھ کررکھے تھے آ پاسپے صحابہ کو بتلارہے تھے۔ خداوندتعالی نے حضرت خبیب کی آنکھوں کے سامنے کے بھی پرد ہاتھاد پئے تا کہ وہ بھی پنیر الله کی زیارت کرسکیں۔ چنانچدانہوں نے آپ کی خدمت میں سلام عرض کیا۔ حق تعالی نے ان کاسلام حضور علیہ کے کا نوں تک پہنچادیا اور آپ کا جواب ان کوسنوادیا آپ نے ان کیلئے دُ عافر مائی حتی کہان کارخ قبلہ کی طرف چھر گیااوروہ اللہ کو پیار ہے ہو گئے ..... یں یہ جو پیغیبر علیقہ نے مدینہ منورہ میں ہوتے ہوئے ان کودیکھ لیا جب کہ وہ مکہ مکرمہ میں تھے تو یہ ایک ناقص عادت فعل ہےاور حضرت ضبیب کا مکہ مکرمہ ہے آپ کود کھے لینا ان کی کرامت تھی۔اس لیے بالا تفاق کسی غائب چیز کود کھنا خلاف عادت فعل ہے۔ بیس غیب زمانی اورغیب مکانی میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ کہ حضرت خبیب کی کرامت پیغیبر علیہ ہے غیب مکانی کی حالت میں تھی اور متاخرین اولیاء کی کرامات آپ سے غیب زبانی کی حالت

میں ہوئی ہاور یہ مجز ہ اور کرامت کے درمیان فرق بڑا واضح ہاوراس بات کی بڑی کھلی
دلیل ہے کہ مجز ہے اور کرامت میں تفناد محال ہے کیونکہ صاحب مجز ہ کی تقد یق کے بغیر
کرامت نہ تو ثابت ہوتی ہے اور نہ ہی فر مانبر دارمومن کے علاوہ کسی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتی
ہے اس لیے کہ امت کی کرامات ورحقیقت پیغیر کا مجز ہ ہی ہوتی ہیں کیونکہ جب آپ کی
شریعت باتی ہے تو آپ کی جمت بھی باتی وئی چاہیے۔ بس اولیاء کرام رمول علیقہ کی
رسالت کی سچائی پر گواہ ہوتے ہیں اس لیے یہ درست نہیں کہ شریعت رمول علیقہ بیگا نہ آ دی
کے ہاتھ برکرامت ظاہر ہو۔

اس بارے میں حضرت ابراہیم خواص کی ایک حکایت بیان کی جاتی ہے جواس موقع کے نہایت مناسب ہے کہ حضرت ابراہیم خواص ؒ نے بیان کیا کہ میں ایک دفعہ اپنی عادت کےمطابق اکیلا جنگل میں جارہا تھااورابھی تھوڑی دور ہی گیا تھا کہ ایک کونے سے ایک آ دمی اٹھااور مجھ سے مصاحب کی درخواہت کی ۔ میں نے اس کے اندر توجہ کی تو اس کو و کیھنے سے مجھے نفرت کی لاحق ہوئی۔ میں نے کہا ہے لیے ہوسکتا ہے؟ وہ کہنے لگا''اے ابراہیم رنجیدہ خاطرنہ ہو کہ میں نصاری کے یادر یوں میں سے ایک ہوں اور تیرے ساتھ مصاحبت کی امید پر ملک روم کے ایک دور درازشہرے یہاں آیا ہوں۔ حضرے ایرا ہیم کہتے ہیں کہ جب جيح علم ہو گيا كہ يہ بريًا نه آ دمي ہے تو مير ہے ول كواطمينان ہواا دراس كوا بني محبت ميں رکھنا اوراس کے حق کوادا کرنا میرے لیے آسان ہو گیا۔ میں نے کہا''اے نصاریٰ کے راہب میرے باس کھانے بینے کا کوئی انظام نہیں ، میں ڈرتا ہوں کہ کہیں تمہیں اس جنگل میں تکلیف نہ پہنچے۔ 'اس نے کہا''اے ابراہیم ونیا میں تیری اتی شہرت ہے اور تو ابھی کھانے پینے کے قم میں مثلا ہے۔ آپ کہتے ہیں کہاس کی اس خوش ولی ہے مجھے تعجب ہوا اور میں نے اسے اپن محبت میں قبول کرایا تا کہ میں تجربہ کروں کدوہ اینے وعوے میں کہاں تک سیاہے'' جب ہم سات رات اور ون تک چلتے رہے تو ہمیں شدید بیاس نے آن گھیرا

وہ کھڑا ہو گیا اور کہنے لگا'' اے ابراہیم گیوری دنیا میں تیرااس قدر طوطی بولیا ہے، حق تعالیٰ کی بارگاہ ہے کوئی کرامت تولا کہ پیاس کی شدت ہے اب میرے اندرتو چلنے کی طاقت نہیں ربی''آپ کہتے ہیں کہ''میں نے اپناسرزمین پرر کھ دیا اور کہنے لگا''بارخدایا! مجھ کواس اجنبی و بیگانہ کے سامنے رسوانہ کرنا کیونکہ وہ اس بیگانگی کے باوجود میرے بارے میں اچھا گمان رکھتا ہے تیرے لیے کیامشکل ہے کہ اس کا فر کا گمان میرے بارے میں سیح کردے" آپ کہتے ہیں کہ 'جب میں نے سراو پر اٹھایا تو میں نے دیکھا کدایک طبق ہے جس میں وو روٹیاں اور دو پیالے شربت کے رکھ ہیں، ہم نے انہیں کھایا اور وہاں سے چل دیئے۔ جب دوسر ہے سات روزگز ر گئے تو میں نے دل میں سوچا'' مجھے بھی اس کا تجربہ کرنا جاہے تا کہ اس سے پہلے کہ وہ کی دوسری چیز کے ذریعہ میرا امتحان لے اور کسی چیز کے ذریعہ میرے ساتھ معارضہ کرے وہ خود ہی اپنی ذلت کود کھے لئے' چنانچہ میں نے کہا''اے نصار کی کے راہب! آج تیری باری ہے لہذا اور تھے ہماری ریاضت کا پھل تمہارے یاس موجود ہے اے سامنے لا' اس نے بھی سرز مین پر رکھااور کچھ کہا تو ایک طبق ظاہر ہوا جس پر چارروٹیاں اور جار پالے شربت کے رکھے تھے۔ میں بڑا حیران ہوا اور رنجیدہ خاطر ہوکرایے حال ے ناامید ہو گیااوراپنے دل میں سوچا کہ میں تواس میں ہے ہرگز نہیں کھاؤں گا کیونکہ ہیہ ایک کافر کیلئے ظہور پذیر ہوا ہے اور کسی کی امداد ہے میں یہ کیسے کھا سکتا ہوں؟ وہ مجھے کہنے لگا "ا الراجيم" كهاي من في كها" من نبيل كهاتا" ال في وجها كياوجه المن في كما اس لیے کہ تواس کا اہل نہ تھا اور بیسب کچھ تیری حالت کے مناسب نہیں اور میں تیرے اس کام میں جیران ہوں اگر اس کو کرامت پرمحمول کروں تو یہ درست نہیں کیونکہ تو کا فر ہے اور کا فرے کرامت ظاہر نہیں ہو یکتی اور اس کواعانت کہوں تو مدعی اس شبہ میں مبتلا ہوجائے گا کہ جب اللہ تعالیٰ اس کی اعانت سلام قبول کیے بغیر کرتا ہے تو اسے اسلام قبول کرنے کی کیا ضرورت ب؟اس نے مجھے كها''اے ابرائيمُ انوش فرمائے! آپ كودوباتوں كى بثارت ہو!

ایک میرے اسلام قبول کرنے کی:

اَشُهَدُانُ لَا اِللهَ اِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لاَ شَهِدُانُ لَاَ اللَّهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيُكَ لَدهُ وَاَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ وَرَسُولُهُ

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نبیس دہ اکیلا ہے اس کاکوئی شریک نبیس اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد علیہ اس کے

بندےاوررسول ہیں۔

اور دوسری اس بات کی کمتن تعالیٰ کے ہاں آپ کا بڑا بلند مقام ہے' میں نے پوچھا یہ کیے؟
وہ کہنے لگا''اس لیے کہ جھے کرامات میں سے کوئی حصہ حاصل نہیں لیکن میں نے آپ کے شرم سے سرزمین پر رکھ لیا تھا اور میں نے کہا تھا کہ'' بار خدایا! اگر محمد علیہ کا دین تق اور تیرا پہند میدہ ہے تو مجھے دوروٹیاں اور شریت کے دو بیا لے عطافر ما اور اگر ابراہیم تخواص تیراوئی ہے تو مجھے دوروٹیاں اور دو بیا لے شربت میں مید عطافر ما۔ چنانچہ جب میں نے اپنا سراو پر اٹھایا تو بیطبق اپنے سامنے موجود پایا۔ حضرت ابراہیم نے اس میں سے کھالیا اور وہ مروضد افرایک ہوگیاں

 رکھا جائے اور جنکلف ظاہر نہ کیا جائے اور میرے شخ فرماتے تھے کہ اگر و کی سیح الحال ہواور عاجزی واکلساری کے ساتھ اپنی ولایت کو ضرورت کے مطابق ظاہر کردی تو کوئی نقصان نہیں لیکن اگر تکلف کے ساتھ اسے ظاہر کرے تو بیر عونت اور سرکشی ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

مدعی الوہیت کے ہاتھ پر معجز ہے جیسے افعال کا ظاہر ہونا مشائخ صوفیاءاورتمام الل سنت و جماعت کااس بات پراتفاق ہے کہ عجز ہےاور کرامت کی طرح کا خلاف عادت فعل کسی کافر کے ہاتھ پر بھی طاہر ہوسکتا ہے کہ اس کے ظہور میں شبہ کرکے کے تمام اسباب ختم ہوجا ئیں اور کسی کواس کے جھوٹا ہونے کاشک نہ ہو۔ لیکن اس طرح کے افعال کا ظاہر ہوتا خوداس کے جھوٹا ہونے کی دلیل ہوگا۔ بیاس طرح ہے جیسے فرعون نے چار سوسال عمریا کی کہاس دوران اے کوئی بیاری لاحق نہ ہوئی .....اور یانی اس کے پیچھے پیھیے بلندی کی طرف بھی جاری رہتا تھا اور جب وہ کھڑ اہوتا تو پانی بھی کھڑ اہوجا تا اور جب وہ چلتا تو یانی بھی اس کے پیچیے جاری ہوجا تا تھا۔لیکن اس کے باوجود عقلمندوں کوکوئی شبہ واقع نہیں ہوا کہ وہ خدائی کا حجو ناچو کی کرر ہاہے کیونکہ عقلمنداس بات کو اچھی طرح سجھتے ہیں کہ خدا تعالیٰ مجسم اور مرکب نہیں ہے ﴿ اور اگرا ہے یا اس طرح کے اور بہت سے افعال بھی اس سے طاہر ہوجاتے تب بھی کسی عقمندانسان کواس کے جھوٹا ہونے میں کوئی شیرنہ ہوتا۔ای طرح باغ ارم کے مالک شداد اور نمرود کے بارے میں جوخلاف عادت افعال کی روایات آتی ہیں ان کوبھی اس پر قیاس کرو۔اوراس طرح مخبرصادق حضرت محمد علیقے نے بھی ہمیں خبر دی ہے کہ آخری زیانہ میں د جال ظاہر ہوگااور خدائی کا دعویٰ کرے گا دو پہاڑ دائیں بائیں اس کے ساتھ چلیں گے۔ دائیں طرف کا پہاڑ نعتوں کا اور بائیں طرف كايبار عذاب اورسزا كاموكا اوروه فتلوق كواين الوجيت كي طرف بلائے گا۔ جوكوئي اس کی خدائی کوشلیم نه کرے وہ اس کوسز اوعذاب میں مبتلا کرے گا اور خدا تعالی اس کی گمراہی

کے سبب مخلوق کو ماریں گے اور زندگی دیں گے اور دنیا میں اس کا تھام مطلق بھیلا دیا جائے گا۔ کیکن اگر اس طرح کے سینکٹروں افعال خارق عادت بھی اس سے ظاہر ہو جا کمیں تو بھی مقلند انسان کواس کے جھوٹا ہونے میں کوئی شبہ نہ ہوگا کیونکہ نقلند آدمی کو اچھی طرح بیعلم ہوگا کہ حقیقی خدا تعالیٰ گدھے پرسوار نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ تغیر پذیر تملون یا بھیٹگا ہے، لہذا اس طرح کے تمام افعال براستدراج کی تھم لگایا جائے گا۔

نیز جس طرح رسالت کا سیا دعویٰ کرنے والے رسول ﷺ کے ہاتھ برخلاف عادت افعال ظاہر ہوتے ہیں جواس کی صدافت کی دلیل نفتے ہیں اس طرح رسالت کا جھوٹا دعویٰ کرنے والے تخص کے ہتھ پر بھی خلاف عادت افعال ظاہر ہو سکتے ہیں لیکن وہ اس کے جھوٹا ہونے کی دلیل ہوں گے جا ہم یہ جائز نہیں کہ کوئی ایبافعل ظاہر ہوجس میں کسی کو كوئى شبدواقع ہوكيوں جب شب كا اثبات جائز ہوگا تو جھو نے كو سيج سے اور سيح كوجھو نے ہے بیجان نہ کیس گے۔اس وقت طالب نہیں جات سکے گا کہ س کی نفید بیق کرنی جا ہے اور س كى تكذيب كرنى جائة!اس جگه ثبوت كاتئم بالكل عي الل موجائے گا۔اور يبھي جائز ہے کہ کسی مدعی ولایت کے ہاتھ کرامت کی جنس سے کوئی الیمی چیز ظاہر ہو جو دین میں درست موراگر چداس كامعالمه زياده احيهان بهي موكونكه واس برسول عليه كي صدافت ثابت كرتا باورايخ آب يرحق تعالى كفضل كوظا مركرر باساوراس فعل كى طاقت اور قوت کوا بی طرف منسوب بیں کرتا اور جوآ دی اصل ایمان میں بغیر دلیل کے بیج کہنے دالا ہو وہ ولایت کے ساتھ اعقادر کھنے میں بھی احوال کے اعتبار سے بیابی ہوگا۔ کیونکہ تمام احوال میں اس کا اعتقاد ولی کے اعتقاد کی لمرح ہوتا ہے آگر جہ اس کے اعمال اس کے اعتقاد کے موافق نہیں ہوتے ،اورنہ ہی دعوی ولایت اس سے معاملات کوترک کرنے کے منافی ہے، جس طرح کہ ایمان کا دعویٰ اعمال کے ترک کرنے کے منافی نہیں..... اور درحقیقت

استدراج وه خلاف مادت افعال جوکسی کا فر بلحدیافات وفاجر کے ہاتھ پر ظاہر ہوں۔

کرامت اور ولایت حق تعالی کے عطیات میں سے ایک عطیہ ہے ریبندہ کی کمائی میں سے نہیں ہے۔ پس بندے کا کسب، ہدایت کی حقیقت کیلئے علت نہیں بنرآ اور اس سے پہلے میں بیان کر چکا ہوں کہ اولیا معصوم نہیں ہوتے کو تکہ معصومیت نبوت کی شرط ہے تا ہم اولیاءان گناہوں ہے محفوظ ضرور ہوتے ہیں جو ولایت کی نفی کے مقتضی ہوں اور ولایت کی نفی اس کے وجود کے بعدان چیزوں ہے وابستہ ہے جوایمان کی منافی جیں اور ایمان کی منافی چیزوں کار تکاب تو صرف معصیت ہی نہیں بلکہ اس ہے انسان مرمد ہوجا تا ہے چنانچہ حضرت محمد بن علیٰ حکیم ترندی، حضرت جنیدٌ، حضرت ابوالحسن نوریٌ، حضرت حارث محاسبیٌ اور ان کے علاوہ دوسرے بہتے ہال حقائق کا یہی نہ بہب ہے لیکن حضرت سہل بن عبداللہ تستریٌ، حضرت ابوسلیمان داراتی معتمرت ابوحمدون قصارٌ اور دوسرے اہل معاملات کا مذہب سے ہے کہ اطاعت پر پیشکی اختیار کرنا۔ ولایت کیلئے شرط ہے لہذا جب ولی کا دل کسی گناہ کبیرہ کا ارتکاب کرے تو وہ ولایت ہے معزول ہو جاتا ہے۔ لیکن میں اس سے پہلے بیان کر چکا ہوں کہ اس امریرامت کا اجماع ہے کہ گناہ بیرہ کے ارتکاب ہے کوئی بندہ ایمان ہے غارج نہیں ہوتا۔ پس بیدولایت اس ولایت (ایمان) کے زیادہ فضیلت والی تونہیں لہذا جب ولایت معرفت (ایمان) جوتمام کرامتوں کی بنیاد ہے معصیت ہے ساقط نہیں ہوتی تو یدمحال ہے کہ جو ولایت (طریقت) شرف اور کرامت کے اعتبار ہے اس سے کمتر ہے وہ ارتکاب معصیت سے زائل ہو جائے۔مشائخ کے درمیان پر بڑا طویل اختلاف ہے جسے یہاں ثابت کرنا میرامقصدنہیں لیکن اس باب کو بیجھنے میں مشکل ترین چیزیہ ہے کہ تو بقینی علم کے ساتھ جان لے کہ دلی پر کرامت کس حالت میں طاہر ہوتی ہے۔صحو کی حالت میں پاشکر کی حالت میں ۔ غلبہ حال میں یا حال کے قابو مین ہونے کی حالت میں؟ صحواور شکر کی تفصیل حفرت بایزید کے ندہب میں میں بیان کر چکا ہوں ..... چنانچہ حفزت بایزید، حضرت ذوالنون مصری، حضرت محمد بن حنیف ٌ، حضرت حسین ابن منصورٌ، حضرت یجی بن

معاز اورصوفیہ کی ایک جماعت اس مذہب یر بین کہ ولی برکرامت کاظہوراس کے حالت شکر میں ہونے کے علاوہ کسی حالت میں نہیں ہوتا۔اور جو چیز حالت صحومیں ہوتی ہے وہ انبیاء کامعجز ہ ہوتا ہے۔ان کے مذہب میں تو کرامت ادر معجزے کے درمیان یہ فرق واضح ہے کہ کرامت کا اظہارولی براس کے حالت سکر میں ہونے کے وقت ہوتا ہے کہ وہ مغلوب ہواور دعوت کی برواہ نہ رکھتا ہواور نبی برمجز ہے کا اظہاراس کے حالت صحوبیں ہونے کے وفت ہوتا ہےتا کہ وہ لوگوں کواس کا چیلنج کر ہےاوراس کا مقابلہ کر سکنے کی دعوت د ہے..... اورصاحب مجزه کوتکم کے دونوں طرف کا اختیار دیا جاتا ہے کہ وہ جہاں چاہے مجزے کا اظہار کرے اور جہاں چاہے ہے چھیائے رکھے۔لیکن اولیاءکویہ چیز حاصل نہیں ہوتی کہ انہیں کرامت کے بارے میں اختیار ہو۔ کیونکہ وہ بھی کرامت ظاہر کرنے کے خواہشمند ہوتے ہیں کیکن وہ ظاہر نہیں ہوتی اور بھی وہ ظاہر کرنانہیں جا ہتے اور وہ ظاہر ہوجاتی ہے۔ اس لیے کہ ولی ، دعوت دینے والانہیں ہوتا کہ اس کا حال اوصاف کے بقا کی طرف منسوب ہو بلکہ وہ تو روپوش ہوتا ہے اور اس کا حال صفات کے فنا کی طرف موصوف ہوتا ہے۔ پس ان میں سے ایک (نبی) صاحب شریعت ہوتا ہے اور دوسرا (ولی) صاحب ستر! کیل ہے ضروری ہوا کہ غیبت، دہشت اور مدہوثی کے علاوہ کسی حالت میں کراہت خلام نہ ہو، اور اس میں تمام کا تمام تصرف حق تعالی کی طرف سے ہوا درجس شخص کی حالت یہ ہواس کی تمام منتلوح تعالی کی ترتیب سے ہوتی ہے اس لیے کہ جس میں بشریت کے خصائل پوری طرح موجود ہوں وہ یا تو غافل ہوتا یا بھو لئے والا اور یا پھر اللہ تعالی کوچھوڑ دینے والا ہوتا ہے۔لیکن انبیاء کرام نہ تو هافل ہوتے ہیں اور نہ ہی بھو لنے والے، اور اللہ تعالیٰ کو چھوڑنے والے بیوتو فوں کے سوا کوئی نہیں ہوتے۔ یہاں اس طرح کا تلون اور تر ددموجو و ہے نہ کہ تحقیق و تمکین اسساور اولیاء کرام جب تک اپنی بشریت کے حال کے ساتھ قائم رہیں حق تعالى سے مجوب رہے ہیں لیکن جب انہیں مشاہرہ حق نصیب ہوجائے تو وہ مدہوش اورحق

تعالی کے انعابات کی حقیقت میں متیر ہوجاتے ہیں ،ادر کرامت کا اظہار حالت کشف کے علاوہ درست نہیں ہوتا کے وکلہ وہ قرب اللی کا درجہ ہوتا ہے اور یہی وہ وقت ہوتا ہے کہ ان کے دل کے ہاں سونا اور پھر برابر ہوتے ہیں۔ اور بیرحالت انبیاء کے علاوہ کسی آ دمی کی صفت نہیں بنتی۔ البتہ اگر کسی کو حاصل ہوتی تو وہ بالکل عارضی اور غیر مستقل ہوتی ہے اور وہ بھی صرف حالت سکر میں سسجیا کہ حضرت حارث ایک روز دنیا ہے کنارہ کش ہوتے ہوئے دنیا میں ہی عقبی کے ساتھ وابستہ ہوگئے اور فرمایا:

میں نے اپ نفس کو دنیا سے کنارہ کش کر لیا تو میرے لیے سونا اور چھر اور چاندی اور دھیلا سب برابر ہوگئے۔ اعرضت نفسى من الدنيا فاستوت عندي حجرها وذهبها

وفضتها ومَدُرهاً 🐣

لیکن دوسرے روز آپ کولوگوں نے دیکھا کھجور کے درخت پر چڑھے ہوئے کام کررہے ہیں۔ لوگوں نے بوچھا''اے حارثہ اُکیا کررہے ا''جواب دیا کہ روزی ڈھونڈ رہا ہوں کہ اس کے بغیر چارہ کارنیں ۔ پس اس وقت اس حالت میں تھے اوراس وقت اس حالت میں!

پس اولیاء کے حوکا مقام ، عوام کا درجہ ہوتا ہے اوران کے شکر کامقام انبیاء کا درجہ ہوتا ہے اور جب وہ اس درجے سے واپس آ جاتے ہیں تو اپنے آپ کوعام لوگوں کا ایک فرد بجھتے ہیں اور جب اپنے آپ میں تو ان کا شکر پاکر حب اپنے آپ میڈ بہ وجاتے ہیں اس وقت تمام جہان ان صاف ہوجاتا ہے اور یہ بارگاہ خداوندی کیلئے مہذب ہوجاتے ہیں اس وقت تمام جہان ان کے حق میں سونے کی طرح ہوجاتا ہے۔ حضرت شائی کر ماتے ہیں

ذهب ایسند مسافه هبندا و دُرّ" حیث درندا و فسطة فی الفضاء (جهال ہم گئے وہال مونااور جد ہر ہم گھوےادھر موتی تقے اور فضا کُس جاندی تھی)

ادر بیں نے استاد وامام حضرت ابوالقاسم قشیریؓ سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا ''میں نے حضرت لجرائیؓ سے ان کی ابتدائی حالت سے متعلق دریافت کیا توانہوں نے فرمایا

''ایک مرتبہ مجھے پھر کی ضرورت تھی تو سرخس کی ندی ہے جو پھر بھی بکڑتا تھا وہ ایک گوہر (موتى) بن جاتا تقااور من اس كو بهينك ديتا .....اوريه اس ليے بهوتا تھا كه پيتر اورموتى ان کے نزویک دونوں بکساں تھے بلکہ اس وقت گوہر زیادہ ذلیل ترتھا کیونکہ انہیں پھر کی ضرورت تھی نہ کہ موتی کی خواہش .....اور حضرت خواجہ امام خزائ سے میں نے سرخس میں خودسنا ہے کہ فرماتے تھے میں بھین میں ریشم کے کیڑوں کیلئے شہوت کے بے لینے ایک محلے میں گیااور در خت پرچڑھ گیااوراس کی شاخ کا نے لگا۔ میں درخت پر بی تھا کہ شخ ابوالفضل ا بن الحسنُ کا اس گلی ہے گز رہوا۔ نہ تو انہوں نے مجھے دیکھا اور نہ ہی مجھے کوئی شک گز را کہوہ حالت سُكر ميں ہيں اور ان كاول حق كى طرف متوجہ ہے۔ پس انہوں نے سراو پراٹھا يا اور كہنے کگے''بارخدایا!ایک سال ہے ڈیادہ عرصہ گزر چکا ہے کہ تو نے مجھے ایک بیبہ بھی عنایت نہیں کیا کہ میں سرکے بال ہی منڈ واسکوں۔ا کے اللہ! کیا آپ دوستوں کے ساتھ یہی کچھ کیا کرتے ہیں' حضرت امام خزاعیؓ فرماتے ہیں کہ' میں کے دیکھا کہای دفت درختوں کے تمام ہے ، ٹہنیاں اور جڑیں سنبری ہوگئیں' تو آ ب نے فر مایا<sup>د ہو</sup> بیب معاملہ ہے کہ ہمارا مقصد تو د نیا ے اعراض ہے۔ کیکن دل کی فراخی کیلئے تھے ہے کوئی بات بھی نہیں کر کتے ؟

حضرت بیلی کے بارے میں آتا ہے کہ ایک دفعہ چار ہزار دیکیار دریائے دجلہ میں کھینک دیئے۔ لوگوں نے کہا'' آپ یہ کیا کرتے ہیں؟ فرمایا پھر پانی میں زیادہ بہتر رہے ہیں'' لوگوں نے کہا'' آپ یہ لوگوں میں کیوں تقسیم نہیں کر دیتے ؟'' تو آپ نے فرمایا ''سجان اللہ ایمی اللہ تعالیٰ کے حضور کیا عذر پیش کر دن گا کہ حجاب اپنے دل سے اٹھاؤں اور۔ اپنے مسلمان بھا نیوں اپنے مسلمان بھا نیوں اپنے مسلمان بھا نیوں کی شرط بینیں کہ مسلمان بھا نیوں کیلئے اپنے سے زیادہ برائی چا ہوں اور یہ تمام شکر کے حالات ہیں۔ جس کی شرح میں پہلے کیان کر چکا ہوں۔ اس جگہ تو میر استفرامت کا اثبات ہے۔

علاوه ازین حضرت جنیدٌ، حضرت ابوالعباس ستیاریٌ، حضرت ابوبکر واسطیٌ اور

حفرت محمد بن علی ترفی تروار باب طریقت بین ان کافد ب بید ہے کہ کرامت صحواور تمکین کی حالت بین ظاہر ہوتی ہے نہ کہ حالت بین اور حق تعالی نے ان کو جہان کا والی بنایا ہے اور جہان کا حل جہان کے احوال ہے آگاہ بین اور حق تعالی نے ان کو جہان کا والی بنایا ہے اور جہان کا حل وعقد ان کے ساتھ وابستہ کردیا ہے اور جہان کے معاملات کو ان کے ارادوں کے سات ملا دیا ہے۔ پس ہوتا بہ چاہئے کہ ان کی رائے تمام آراء ہے زیادہ صحیح ہواور تخلوق خدا کیلئے تمام ولوں سے زیادہ ان کے دل ہی شفیق ہوں کو تکہ وہ بارگاہ خداوندی بین پنچے ہوئے حفرات بین، جب کہ تکون مزاجی اور شکر ابتدائی حالات بین ہوتا ہے اور جب بارگاہ الہی بین رسائی حاصل ہو جائے تو تلوی جمکین کے ساتھ بدل جاتی ہے۔ اس وقت دہ تھی ولی بنآ ہے اور اس کی کرامتیں صحیح ہوتی بیل سے اور ارباب طریقت بین یہ بات معروف ہے کہ او تارکو اس کی کرامتیں صحیح ہوتی بیل سے اور ارباب طریقت بین اور اگر کوئی ظاہر ہو جاتا ہے۔ اس وقت ان کو اپنے وقت کے قطب کی طرف رہوئی کرتا پڑتا ہے تا کہ وہ اپنی قوجہ اس طرف وقت ان کو اپنی قوجہ اس طرف

اے زردسونے! اور اے سفید جاندی! میرے علاوہ کی اور کو دھوکہ دوءتم مجھے

يَا صَفُرَاءُ إِيا بِيضاء غِرَّى غُيُرى

دھو کہ بیں دے سکتے۔ م

اس لیے کہ میں نے تمہاری فرابیوں کو و مکھ رکھاہے، پس جو محض اس کی فرابیوں کو د مکھ لیتا ہے

لالي

وہاس کو کل تجاب سمجھتا ہے اور جب اس کو ترک کر دیتا ہے تو اس کا ثو اب حاصل کر لیتا ہے۔ پھر جب کسی آ دمی کوسونا بھی ڈھیلا ہی معلوم ہوتا ہے تو اس کا ڈھیلے کو چھوڑ دینا تو درست نہ ہواتم نے دیکھانہیں کہ جب حضرت حارثہ حالت سکر میں تصفوانہوں نے کہا کہ سونا، پقر، جاندی اور ڈھیلاسب میرے نز دیک برابر ہیں ......اور حفرت ابو بکرصدیق <sup>م</sup>صاحب صحو تتے انہوں نے دنیا کا مال سنجال رکھنے کی آفت دیچے لی اور اس کوتر ک کرنے کی روش اختیار کرنے کا ثواب بھی انہیں معلوم ہو گیا تو انہوں نے اپناہاتھ اس سے تھینچ لیاحتی کہ پیغیر مباللہ علقہ نے ان سے دریادت کیا کہ''اے ابو بکڑا اپنے گھر والوں کیلئے کیا چھوڑ آئے ہو؟'' تو آب نے عرض کی''اللہ اوراس کے رسول کی محبت جھوڑ آیا ہوں'' .....حضرت ابو بکر وراق تر ندیؓ فرماتے ہیں کہ حضرت محد بن علیؓ نے ایک دن مجھے فرمایا''اے ابو بکر! آج میں تہمیں ایک جگہ لے جانا چاہتا ہوں میں نے عرض کی''جومیرے شیخ کا تھم ہو۔ میں کٹیل کروں گا'' چنانچه میں ان کے ساتھ چل پڑاا بھی زیادہ دیرانٹیک کی تھی کہ میں نے بخت دشوار جنگل دیکھا جس کے درمیان ایک سبز درخت کے نیچ ایک سنبری تحق بھیا ہوا تھا، یاس ہی یانی کا چشمہ جاری تھااور تخت پرایک آ دمی میشاتھا جس نے بڑا ہی عمدہ کہا کی زیب تن کررکھا تھا۔ جب حصرت محمد بن علیٌ اس کے قریب ہنچے تو وہ اٹھااور آ پ کو تخت پر بٹھا دیا تھوڑی دیر کے بعد تمام اطراف سے کچھ حضرات آنے شروع ہو گئے یہاں تک چالیس حضرات وہاں جمع ہوا گئے۔اس بزرگ نے ایک اشارہ کیا تو اس وقت آ سان سے کھانے کی چیزیں اتر نے لگیں ، ہم سب نے ان میں سے کھایا۔ پھر حفزت محمد بن علیؓ نے اس بزرگ ہے ایک سوال کیا جس کے جواب میں اس نے بہت سی گفتگو کی۔جس کا ایک جملہ بھی میں مجھ نہ کا۔ جب پچھ دیر گزری تو حضرت محمد بن علیؓ نے اجازت کی اور واپس لویٹ آئے اور مجھ سے کہا'' چلوتم سعاوت مند ہو گئے ہو' تھوڑی در میں ہم ترفد واپس بھنے گئے۔ تو میں نے آپ سے دریافت کیا'' شخ اوه کون می جگه تھی اور وہ بزرگ کون تھے؟ آپ نے جواب دیا''وہ بی

اسرائیل کا جنگل تھااروہ بزرگ قطب مدارعلیہ تھ' میں نے عرض کی'' شخ اہم ذراس دیر میں کس طرح ترفہ ہے بن اسرائیل کے جنگل میں پہنچ گئے؟'' تو آپ نے فر مایا ابو بھر! مہمیں وہاں پہنچنے سے غرض ہے نہ کہ پوچھنے سے اور اس کی کیفیت معلوم کرنے سے' اور عال کے میچے ہونے کی علامت ہے نہ کہ شکر کی .... میں نے اس سلسلے کو مختصر کر دیا ہے کیونکہ اس کی تفصیل میں مشغول ہو جاؤں اور ان معاملات کی شرح بیان کروں تو کتاب طویل ہو جائے گی اور میں اصل مقصد سے قاصر رہ جاؤں گا۔ پس کرا مات اور دکایات میں سے بعض وہ دلائل جو اس کتاب سے متعلق ہیں اب میں ان کو بیان کرتا ہوں تا کہ اگر اللہ تعالیٰ کی مشیت شامل حال ہوتو ان کے پڑھنے سے مریدوں کو تنبیہ علاء کو راحت محققین کیلئے یاو د بانی اورعوام کیلئے یقین کی زیادتی اور شہات کور فع کرنے کا باعث ہو .... و باللہ التو فیق

## كرامات اولياء كابيان

جان لو کہ جب صحت کرا مات پر عقلی جب جب ہو چکی اوراس کے ثبوت پر دلائل قائم ہو چکے تو اب نقلی دلائل بھی معلوم ہو جانے ضروری ہیں کے چنانچے سے آثار میں وارو ہے کہ کرامت کی صحت اور اہل ولایت کے ہاتھوں پر خلاف سنت افعال کے ظاہر ہونے پر کتاب وسنت ناطق ہیں اور ان تمام کا انکار نصوص قطعیہ کا انکار ہوگا ان میں سے ایک تو یہ ہے کہ خدا و ند تعالی نے ہمیں اپنی کتاب میں خبر دی ہے کہ

وَظَلَّلُنا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَآنُزَلُنَا اورَ بَم فَيْم يِرِبادل كاسابير كيااور تم يُرَمن عَلَيْكُم الْمَنَّ وَالسَّلُوى وسلوى نازل كيار

بادل ان كىروں پرسايە كے ركھتا تھا اور ہررات تازه من وسلوئی ان كيلئے اتر تا تھا .....اگر كوئى شخص اعتراض كرے كه وہ تو حضرت موئى عليه السلام كام عجز و تھا تو ميں جواب دوں گا كه يه درست ہے اس ليے كه اولياء كى كرامات سب كى سب شھر عليات كام عجز و ہى تو ہيں ، اور اگر

ہمیں بتاتے ہیں کہ:

جنات میں ایک دیونے کہا میں اس کو آئے پاس آئےدر بارے منت سے سیلے اسکتابوں۔ قَالَ عِفْرِيْت ﴿ مِّنَ الْحِنِّ اَنَا الِيُكَ بِهِ قَبْلَ اَنْ تَقُومُ مِنْ مُّقَامِكَ

حضرت سلیمان علیه السلام نے فرمایا ' میں تواس سے بھی زیادہ جلدی جا ہتا ہوں' تو آصف نے عرض کی

میں آ پکے پاس اسکوآ کی پلک جھ<u>کنے</u> ہے بھی قبل لے آؤں گا۔ پس جب اسکود یکھا توائے ہاس رکھاتھا۔

اَنَىا الْبِيُكَ بِـهٖ قَبُلَ اَنُ يُّرُتَدُّ اِلَيُكَ طَرُفُكَ فَلَمَّارَاهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَه'

آ صف کی اس گفتگو ہے حضرت سلیمان نہ تو اس پر ناراض ہوئے ، نہ اکار کیا اور نہ ہی اس کو محال قرار ویا ، اور یہ کی طرح بھی مجزہ نہ تھا کیونکہ آصف پینجبرنہ تھے ، لا محالہ اے کرامت

بی ہونا چاہے کونکہ اگر مجز ہوتا تو اس کا اظہار حضرت سلیمان علیہ السلام کے ہاتھ پر ہوتا،
علاوہ ازیں حق تعالی نے ہمیں حضرت مریم سلام الشعلیہ اکے بارے میں بھی خبر دی ہے کہ
حضرت ذکر یاعلیہ السلام جب آپ کے جرے میں آتے تو گری کے موسم میں سردیوں کے
اور سردی کے موسم میں گرمیوں کے پھل آپ کے پاس موجود پاتے ، یہاں تک کہ پوچھے:
اقری لکی ھندا قَالَتُ هُوَ مِنْ عِنْدِا اے مریم، یہ پھل تہمارے پاس کہاں سے
اللّٰهِ
اللّٰهِ
اللّٰهِ

تعالی کے پاسے آئے ہیں۔

حالانکه بالا تفاق حفرت مریم پیغیبرنتی ..... نیز خداوند تعالی نے ہمیں بڑے واضح بیان کے ذریعہ ان کی حالت کی خبروی ہے کہ

وَهُلِزِى اِلَيْكِ بِعِلْهُ عِ النَّحْلَةِ المُنْحِلَةِ المُنْعِلِةِ المُنْعِلِدِي المَّرِي المَّرِي المُنْعِل تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جُنِيًّا اللَّهِ المُنْعِمِدِينَازه مُجودِي رَاسَ كَالَّهُ الْمُنْعِلَا مِنْ المُن

نیز اصحاب کہف کے احوال، کتے گان کے ساتھ گفتگو کرنا، ان کا سونا اور غار

کے اندران کو دائیں بائیں کروٹ بدلوانا، جبیبا کہ قرآن میں ہے:

وَنُـقَـلِبُهُ مُ ذَاتَ الْيَهِيُنِ وَذَاتَ الرَبِهِ الرَبِهِ وَالْكِي الْمَالِ الْكَاكِرُوث برلت رج الشِّهَال وَكَلْبُهُمُ بَاسِط' وَرَاعَيُهِ بِينَ الرَاتَكَاكَ الرَّادِ وَيُسِلِ عَبِيهَا بِ

بیتمام افعالی عادت کے خلاف ہیں اور بیظاہر ہے کہ مجز ہیں ہیں تو لا محالہ کرامت ہیں اور

یہ مجمی درست ہے کہ بیکرامتیں زمانہ تکلیف میں امور موہومہ کیلئے مانگی جانے والی دُعادُں

کی قبولیت کا نتیجہ ہوں اور بیہ مجمی جائز ہے کہ ایک ساعت میں بہت سے مسافت طح کرانا

ہو، اور بیہ بھی روایت ہے کہ نامعلوم جگہ سے طعام ظاہر کرنے کی صورت میں ہواور بیہ بھی
جائز ہے کہ لوگوں کے افدیشوں پر آگاہ ہو جانے کی صورت میں ہو سے جا احادیث میں
بغیر علیات ہے۔ ' حدیث نماز' مروی ہے کہ ایک دن صحابہ کرام نے پیغیر علیات سے عن کی

کہ یا رسول اللہ ﷺ گذشتہ امتوں کا کوئی عجیب واقعہ جمیں سنا ہے! آپ نے بیان فر مایا ''تم ہے پہلے ایک امت کے تین افراد کسی جگہ جارہے تھے، جب رات ہوئی تو انہوں نے ایک غار میں تھبرنے کا ارادہ کیا اوراس کے اندر جا کرسورہے جب رات کا کیچھ حصہ گز رگیا تو یماڑے ایک بڑا پھر اڑھااوراس غار کامنہ بند ہو گیاوہ پریشان ہو کرایک دوسرے سے کہنے گے'' ہمیں اب اس ہے کوئی رہائی نہیں دے سکتا ہاں بیصورت ہے کہ اپنے اپنے کسی پر غلوص عمل کو خدا دند تعالیٰ کے حضور بطور سفارش پیش کریں۔ چنانچہ ایک نے کہا''میرے ماں باپ زندہ تھے اور میرے پاس چند بکریوں کے علاوہ دنیا کی کوئی دولت نہھی کہ انہی کا دودھ میں اپنے ماں باک کو بلاتا تھا،اور میں روزانہ جنگل سے ایندھن کا ایک گٹھر لایا کرتا تھا۔جس کی قیمت ان کی اورا پی خوراک پرخرچ کرتا تھا۔ایک رات میں ذراو پر سے گھر آیا تو میرے بکر یوں کا دود ھ دو ہے اوران کی غذا کواس میں بھگونے سے پہلے ہی وہ سو گئے میں وہ پیالہاپنے ہاتھ میں لیےاینے یاؤں پر کھڑا لاگتی کہ صح ہوگئ تو وہ بیدار ہوئے اور جب وہ كهانا كها يجكية پهرين بيينا..... وه كهنه لگا" بارخدايا اگريس اس معاليله مين سجا بهون تو ہمارے لیے کشادگی بیدافر مااور ہماری فریا دری کر'' پیغمبرعلی فرماتے ہیں کہ اسی وقت اس چقرنے ایک جنبش کی اور ایک شگاف ظاہر ہو گیا ..... دوسرے آ دمی کے کہا''میرے چیا کی ا يك خوبصورت بيثي تقى ، ميرا دل اس پر فريفته ہو گيا تھا ، ميں اس كوا چي طرف وعوت ديتا تھا لیکن وہ مانتی نتھی۔ یہاں تک کہ ایک مرتبہ بڑے بہانوں سے ایک سوبیں وینار میں نے اس کی طرف بھیجے تا کہا لیک رات میر ہے ساتھ خلوت کر ہے، وہ راضی ہوگئی لیکن جب وہ میرے یاس پہنچ گئی تو میرے دل میں حق تعالیٰ کا ڈرپیدا ہو گیااور میں نے اس سے ہاتھ تھینچ لیااور وہ دیناربھی اس کے پاس ہی رہنے دیئے۔ پس اس نے کہا'' بارخدایا!اگر میں نے جو کچھ کہا ہے وہ درست ہے تو ہمیں ربائی نصیب فرما'' بیغیبر علیقے فریاتے ہیں کہاس وقت اس پقر میں ایک دفعہ پھرجنبش پیدا ہوئی اور وہ شگاف زیادہ ہو گیالیکن ابھی تک وہ اس پے

باہر نہ نکل سکتے تھے۔ چنانچہ تیسرے آ دمی نے بیان کیا''میرے پاس مزدوروں کی ایک جماعت کام کرتی تھی، جب کام ختم ہو گیا تو تمام مزد وروں نے اپنی اجرت مجھ سے وصول کر لی لیکن ایک ان میں سے غائب تھا۔ میں نے اس کی مزدوری کے پیپوں سے ایک بکری خرید لی، دوسرے سال بحریاں دوہو گئیں اور تیسرے سال وہ چار ہو گئیں ای طرح ہرسال ان میں اضافہ ہوتا چلا گیاحتی کہ چند سال گزرنے پر بہت سامال جمع ہو گیا۔ وہ مزدور میرے یاس آیا اور کہنے لگا'' آپ کو یاد ہوگا کہ ایک دفعہ ٹس نے آپ کے ہاں کام کیا تھا، مجھے اب اس اجرت کی ضرورت ہے وہ مجھے دے دیجئے! میں نے ائے کہا جاؤ! یہتمام بکریاں تمہارا مال اور ملکیت ہیں آئیس لے جاؤ! وہ کہنے لگا آپ میرے ساتھ تمسنح کرتے ہیں۔ میں نے کہانہیں! میں تم ہے بچ کہ رہا ہوں! میں نے دہ مال اس کودے دیا اوروہ لے گیا اب اس نے کہا'' بارخدایا!اگر میں اس معالیطے میں بھی کہدر ہاہوں تو ہمارے لیے کشادگی بھیج''۔۔۔۔۔ پنیبر علیہ نے فرمایا اب وہ پھر غار کے مصابنے ہے دور ہٹ گیا یہاں تک کہوہ تینوں باہر نکل آئے .... یغل بھی ناقض عادت تھا ۔ اور تی غمبر علیہ سے حدیث جریح مشہور ہاور حضرت ابو ہربرہؓ راوی ہیں کہ بیغبرعظ نے نے فر مایا 'جین میں گہوارے کے اندر تین افراد کے علاوہ کی نے کلام نہیں کی ....ان میں ہے ایک تو حضرت علیہی علیہ السلام ہیں ،ان کے متعلق تم سب جانبے ہو.....اور دوسرے بی اسرائیل میں جریح نام کے ایک راہب تھےوہ خود بڑے صاحب مجاہرہ تھے اور ان کی والدہ بھی بردہ دار خاتون تھیں ایک دن وہ بیٹے کو د کیھنے آئیں ،تو وہ نماز میں مشغول تھاس لیے عبادت خانے کا درواز ہ نہ کھولا۔ دوسرے چرتیسرے دن بھی ای طرح ہوا تو مال نے تنگدل ہوکر کہا'' اے میرے رب امیرے بیٹے کورسواکراور میرے حق کے بدلے اس کی گرفت کر! اس زمانے میں ایک فاحشہ کورت تھی اس نے ایک گروہ کے سامنے کہا کہ میں جرت کو گمراہ کر دوں گی۔ چنا نچہ وہ ان کے عبادت خانے میں آئی لیکن جریج نے اس کی طرف کوئی توجہ نہ دی۔اس نے واپسی برراہتے میں

ا یک جروا ہے کے ساتھ صحبت کی اور حاملہ ہوگئی۔شہر میں آ کراس نے لوگوں سے کہا کہ میہ حمل مجھے جرت سے قرار مایا ہے۔ چنانچہ جب اس عورت نے بچہ جنا تو لوگ جرت کے عبادت خانے کی طرف آئے اور انہیں پکڑ کرقصر بادشاہی کے دروازے پر لے آئے ، جرت کے نے سب کے سامنے اس بچے کو کہا''اے لڑے! تمہاراباب کون ہے؟ اس بچے نے بول کر کہااے جرتے! میری ماں آپ پر جھوٹا بہتان لگاری ہے میرا باپ تو فلاں چرواہا ہے ..... اور تیسرا بچہوہ کہاس کی ماں اے گود میں لیےائیے گھر کی دلمیز پر ہیٹھی تھی کہایک بڑا ہی خوبصورت اورخوش لباس نو جوان گھوڑے پر سوار وہاں ہے گز راعورت نے دُعا كى! اے میرے رب تو میرے اس میچ کواس سوار کی می شان و شوکت عطا کرنا اس بیج نے کہا''اے الله! مجھےاس جیسا ہرگزنہ کرناتھوڑی دیرگزری توایک بدنام عورت کا دہاں ہے گزرہوا۔ یجے ک ماں نے دُعا کی یا اللہ! میرے بیچ کوان عورت کی طرح نہ کرویتا''اس بیچ نے کہا'' یا رب! مجھے اس عورت کی طرح بنادے' مال برای جران ہوئی اور کہنے لگی بیٹے تم اس طرح كول كهتير مو؟"اس بيج نے جواب ديا" ان وه سوارا في ظالمون ميں سے ايك ظالم تھا اور بیالیک نیکوکار عورت تھی کیکن لوگ خواہ مخواہ اس کو برا کہتے ہیں اور اس کی نیکی ہے ناوا قف ہیں۔ میں ظالموں میں سے نہیں ہونا جا ہتا بلکہ میں جا ہتا ہوں کہ نیکو کارلوگوں میں سے ہو جاؤں .....ای طرح حضرات زاہرہؓ ہے متعلق ایک حدیث مشہور ہے جو امیر المونین حضرت عمر بن خطاب کی باندی تھیں کہ وہ ایک دن پنجبر عظیمہ کی خدمت میں عاضر ہو کمیں اورآ ب کوسلام عرض کیا۔حضور علیہ نے فرمایا''اے زاہدہ تم ہمارے یہاں ویر۔ دیر ہے کیوں آتی ہو؟ تیرا انظار ہوتا ہے اور ہم تہہیں اچھا جانتے ہیں۔ انہوں نے عرض کیا" یا رسول الله عليقة آج ميں ايك عجيب خبر لے كر حاضر ہوئى ہوں۔ آپ نے يو حيما''وہ كيا خبر ہے؟''وہ کہنےلگیں''میں صبح ایندھن کی تلاش میں جنگل کی طرف گئی۔ جب ایک گھابا ندھ کر میں نے ایک پھر پرر کھ لیا تا کہ میں اے اٹھالوں ۔ تو اچیا تک میں نے ویکھا کہ آسان

ے ایک سوارز مین برآیا اور مجھے سلام کہہ کر کہنے لگا' محمد عظیقہ کومیری جانب سے سلام عرض كرنا اوركهنا كد جنت كے داروغه رضوان نے كہا ہے كدآ ب كوخو خرى موكدآ ب كى امت کیلئے بہشت کو تین حصوں میں تقسیم کردیا گیا ہے۔ آپ کی امت کا ایک گروہ حساب و کتاب كے بغيراس ميں چلا جائے گا۔ووسرے گروہ كيلئے حساب آسان كرويں كے اور تيسرے گروہ کوآ پ کی شفاعت کے طفیل بخش دیں گے'' یہ کہہ کروہ آسان کی طرف روانہ ہو گیااورز مین وآسان کے درمیان پہنچ کراس نے میری طرف توجہ کی تو مجھے اس حالت میں پایا کہ میں وہ كثريون كالمتشاا ثعانا حيابتي مول كيكن اثهانهيل عتى "اس نے آواز دى ' اے زاہرہ!اس كشھے کو پھریر بی چھوڑ کہے' اوراس پھرے کہا' اے پھر!اس گشے کو زابدہ کے ہمراہ حضرت بمڑ کے گھر کے دروازے تک لے جاؤ! چنانچہ وہ پھر لکڑیوں کے اس گٹھے کواٹھا کرمیرے ساتھ حفزت عمرؓ کے گھر کے ورواز ہے تک لایا ہے'' یہ س کر پیغیبرﷺ اپنے صحابہؓ کے ہمراہ حضرت عمرٌ کے گھر کے دروازے پر تشریف لائے اور اس پھر کے آئے اور جانے کے نشانات دیکھے تو فرمایا''اللہ تعالی کا بے صرشکر ہے کہ مجھے اس دنیا ہے اٹھانے سے قبل ہی رضوان کے ذریعے مجھے میری امت کے بارے میں بشارت وی ہے اور میری امت کی ایک عورت کوحفزت مریم کے در ہے تک پہنچا دیا ہے .... اور مشہور ہے کہ حفزت پنج سرعالیہ نے حضرت علابن الحضری ُ کوایک غزوے پر بھیجا۔ راہتے میں وریا کایانی آ پ کے سامنے آ گیا۔آپ نے قدم یانی کے اوپر رکھا اور تمام فشکر اس طرح پارگز رکیا کہ سی کا پاؤں تک پانی ے تر نہ ہوا۔ اور حضرت عبداللہ بن عمر کے متعلق آتا ہے کہ ایک راستے پرتشریف لے جا رے تھے کہ ایک گروہ کود یکھا جورائے کے درمیان رکا ہوا ہے کہ ایک شیرنے ان کی راہ روك ركھي تھى \_حصرت عبدالله بن عرشف فرمايا"ا ے كتے ااگر توحق تعالى كے تھم سے يہاں بیٹھا ہے تو ہیٹھارہ لیکن اگراییانہیں تو ہمیں راستہ دے تا کہ ہم گز رجا ئیں ۔ شیر بین کراٹھا اور حضرت ابن عمر کے سامنے اپنی عاجزی کا اظہار کرکے وہاں سے چلا گیا.....حضرت

ابراہیم نحق کے متعلق معروف ہے کہ آپ نے ایک آ دمی کود یکھا جوہوا میں بیٹھا ہوا تھا۔ آپ نے پوچھا'' بندہ خداتم نے کس مل سے بید مقام حاصل کیا ہے؟''اس نے کہا'' معمولی می چیز سے بید مرتبہ نصیب ہوگیا ہے'' آپ نے پوچھا'' وہ کیا چیز ہے؟'' تو اس نے جواب دیا ''میں نے اپنامنہ دنیا ہے موڑ کرحق تعالی کے فرمان کی طرف کرلیا تو مجھ سے پوچھا گیا کہ '' میں نے اپنامنہ دنیا ہے موڑ کرحق تعالی کے فرمان کی طرف کرلیا تو مجھ سے پوچھا گیا کہ '' اب کیا چاہتے ہو؟'' میں نے کہا میری خواہش ہے کہ ہوا کے اندر میرا ٹھکا نہ بنا دیا جائے تاکہ میرادل مخلوق سے الگ ہوجائے۔

یوں ہی جب وہ بھی جوانم دید پینہ منورہ میں آیا اور حضرت عرص سے ماتا تا کاارادہ کیا تو لوگوں نے اسے بتایا کہ امیر المونین اس وقت جنگل میں کی جگہ سور ہے ہوں گے۔وہ گیا اور دیکھا کہ آپ اپناؤرہ سرکے نیچر کھ کرمٹی پرسور ہے ہیں۔اپ آپ سے کہنے لگا۔ ساری دنیا میں ای کی وجہ ہے تو فقنہ پانے ہاں وقت اس کول کرنا میرے لئے بڑا ہی آسان ساری دنیا میں ای کی وجہ نے تو فقنہ پانے ہاں وقت اس کول کرنا میرے لئے بڑا ہی آسان ہوت کہ جونی اس نے تلوار کی وورش کودار اور اس پر حملہ آور ہونے لگے، اس صورت حال کود کھوہ چینے اور فریا دکرنے لگا اور حضرت عمل اور کھوہ چینے اور فریا دکرنے لگا اور حضرت عمل اور کھوں سے سان کیا اور پھر اسلام قبول کرلیا ۔۔۔۔ یوں ہی حضرت ابو بکر صدیق کے دور خلا فت میں حضرت خالد بن ولیڈ کے پاس عراق کے علاقہ میں پی حضرت خالد بن ولیڈ کے پاس عراق کے علاقہ میں ہوگئے آئے جن میں ایسانہ ہر قاتل تھا کہ کی بادشاہ کے خزانے میں اتنا خطرناک زہر موجود نہ تھا۔ حضرت خالد بن ولیڈ نے اس ڈبید کو کھول کراس نہ ہر کوانی ہوئے کی بر محالاور کیم اللہ پڑھ کرا بے منہ میں ڈال لیا لیکن آپ کوکوئی نقصان نہ ہوالوگ بڑے جیران ہوئے اوران میں سے بہت سے افراد یود کھوکرا کیان کے آئے۔

حفرت حسن بھری میان فرماتے ہیں کہ عبادان کے علاقہ میں ایک سیاح تھا جو ورانے میں رہتا تھا۔ایک روز میں نے بازار سے کوئی چیز خریدی اوراس کے پاس لے گیا۔ اس نے مجھ سے بوچھا'' یہ کیا ہے' میں نے کہا یہ کھانا ہے اور میں اس لئے لے کر آیا ہوں کہ شاید تہمیں اس کی ضرورت ہو! اس نے اپنے ہاتھ سے ایک طرف اشارہ کیا اور میری طرف میں ہوئے ہنس دیا۔ جس نے اس دیرانے کی دیواروں کے پھروں اور ڈھیاوں کو دیکھا کہ وہ سب سونا ہو گئے تھے ۔۔۔۔ جس اپنے کئے پر بڑا ایشیمان ہوا اور جو پچھ لے کر گیا تھا وہیں چھوڑ کرفوراً واپس آ گیا ۔۔۔۔۔ حضرت ایراہیم بن اوہ ہم گروایت کرتے ہیں کہ میں ایک وفعہ ایک چرواہے کے پاس سے گزراور اس سے پانی طلب کیا وہ کہنے لگا ''میرے پاس وووھ ہمی ہے اور پانی بھی ہے اور پانی بھی ہے اور پانی بھی ہے اور پانی بھی ایک پینا چاہتا ہوں وہ اٹھا اور اپنا محصا ایک پھر پر مارا۔ تو اس میں سے بڑا عمدہ اور شفاف پانی بہر اٹکا۔ میں اس پر بڑا متجب مواتو وہ بھی ہے کہنے گئا جس اس پر بڑا متجب مواتو وہ بھی ہے کہنے گئا ہے میں اس پر بڑا متجب مواتو وہ بھی ہے کہنے گئا ہے میں اس پر بڑا متحب مواتو وہ بھی ہے کہنے گئا ہے میں اس پر بڑا متر دار بن جا تا ہے تو سارا جہان اس کا فر ما نبر دار بن جا تا ہے۔

حضرت ابودر دااور دھڑے سلمان فاریؒ ایک دفعہ اکٹھے بیٹھ کر کھانا کھار ہے تھے کہان کابرتن تبیج پڑھ رہاتھا جوانہیں سالی دے رہی تھی۔

اور حفرت ابوسعید خراز سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا کہ ایک عرصہ تک میر امعمول بدرہا کہ میں ہر تین دن کے بعد ایک دفعہ کھانا کہ ایک ایک وفعہ جنگل میں جارہا تھا کہ تین دن کے بعد اور تین دن گزر کئے۔ لیکن مجھے کھانا نہ طا اور میرے جسم میں ضعف بیدا ہوگیا۔ طبیعت عادت کے مطابق کھانے کا تقافہ کر رہی تھی کہ میں ایک جگہ بیٹے گیا۔ استے میں ہا تف نے آ واز دی کہ 'اے ابوسعیدنش کی تسکین کیلئے کچھ کھانا چاہتے ہو یا بغیر طعام کے ہی ستی اور ضعف کو ختم کرنے کیلئے کوئی اور ذریعہ چاہتے ہو؟ 'میں نے کہا ''الی میں اپنے اعدر چلنے کی قوت جا ہتا ہوں (خواہ کی طرح بھی ہو جائے) بی فور آبی میرے اندر توت بیدا ہوگئی میں اٹھ کھڑ اہوااور مزید بارہ منزل بغیر پکھ جائے گئے طے کرلیں سے اور مشہورے کہ تستر میں حضرت ہل ابن عبداللہ تستر گئے گھر کھائے بے طے کرلیں سے اور مشہورے کہ تستر میں حضرت ہل ابن عبداللہ تستری گئے گھر کولوگ آئے کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئے کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئے کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئے کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئے کل در ندول گھر کہتے ہیں اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئے کل در ندول گھر کھر ہوں کے تعرب اور تستر رہنے والے اس بات پر شفق ہیں کہ بہت سے کولوگ آئے کی کی است کیں کولوگ آئے کا کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کی کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کولوگ آئے کی کولوگ آئے کول

'' درندے اور شیر آپ کے گھریٹس آیا کرتے تھے اور آپ ان کو کھانا کھلاتے اور ان سے بیار کہا کرتے تھے۔

حعرت ابوالقاسم مرز د کی فرماتے ہیں کہ میں حضرت ابوسعید خراز کے ہمراہ کہیں جار ہاتھا کہ دریا کے کنارے ایک نوجوان نظر آیا جو گذری سنے ہوئے تھا اور ایک توشہ دان اس نے اپنے کندھے کے ساتھ لاکا رکھا تھا۔ حفرت ابوسعید کہنے لگے، اس جوان کے چیزے سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اپنے معاملہ میں کوئی چیز ضرور ہے کہ جب میں اس کے اندر نگاہ ڈالٹا ہوں تو مجھے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بارگاہ خداد ندی تک پہنچا ہوا ہے لیکن جب اس کے توشددان کود بکھا ہوں تو پی مجھتا ہوں کہ ابھی طالب راہ ہے! آ وَاس سے بوچھیں توسمی کہ وه كما چيز ٢٠ چنانچ مفرت الوسعيد نے يوچھا" اے جوان خدا تعالى تك بيني كاراستدكون ساہے؟''۔۔۔۔۔اس نے جواب دیا خدا تک ویشنے کے دورائے ہیں ایک عوام کاراستہ اور دوسرا خواص کا راستہ نے اص کے رائے کے بار کے میں تو تنہیں ، کھے پیتے نہیں ، تاہم عوام کا راستہ و بی ہے جس برتو چل رہاہے! اوراینے معاملہ کو وصول تن کی علت سمجھے بیشا ہے اور تو شدوان کو بچاب کا سبب بھتا ہے .... حضرت و والنون مصریؓ فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ میں مصرے جدہ پینچنے کیلیے مسافروں کی ایک جماعت کے ہمراہ ایک کشتی میں سوار دو ایکشتی میں ہمارے ساتھ ایک گذری پیش نو جوان بھی شریک سنزتھا۔ میرے دل میں اس کے ساتھ دوتی کرنے کی خواہش تو تھی لیکن اس کارعب مجھے اس کے ساتھ بات چیت کرنے سے رد کے ہوئے تھا۔ کیونکہ وہ اپنے معمولات میں بڑا بخت تھا اور کوئی وقت بھی عبادت سے خالی شدر ہنے دیتا تھا۔ یہاں تک کدایک دن ایک سوداگر کا فیتی موتی گم ہو گیا اور موتی کے مالک نے اس جوان برچوری کاالزام لگادیا کشتی دالوں نے اس جوان برتشد دکرنے کااراد ہمی کرلیالیکن میں نے انہیں سجھایا کھن شہر کی بنابراس کے ساتھ ایساسلوک کرنا چھانہیں۔ مجھاس ے اچھی طرح یو چھ لینے دو! چنانچہ میں اس کوایک طرف کے گیا اور بڑی نرمی سے اسے بتایا

کہان لوگوں نے اس طرح تجھے چورگر دانا ہوا ہے لیکن میں ابھی تک ان کوئنی اور تشد د ہے رو کے ہوئے ہوں۔ابتم بتاؤ کیا کرنا جا ہے میری بیڈنفتگون کراس نے اپناچیرہ آ سان کی طرف کیا اور کھے کہا میں نے دیکھا کہ اچا تک بہت ی مجھلیاں یانی کی سطح پر نمودار ہو کی کہ ان میں سے ہرایک کے منہ میں ایک فیمتی موتی موجود تھا۔ اس جوان نے ان میں سے ایک مِوتی لیااوراس سودا گرکودے دیا۔ جب کشتی والوں نے دیکھا تو وہ نو جوان کشتی ہے امر ااور یانی کی سطح پر یاوک رکھروانہ ہو گیا ..... پس جس نے داقعی وہ موتی چرایا تھاوہ کشتی والوں میں ہے بی تھااس نے دہ موتی اٹھا کر مالک کے سامنے بھینک دیا اور پھرتمام کشتی والے بوے عی شرمسار ہوئے ... جھزت ابراہیم رتی " سے روایت کرتے میں کہ انہوں نے بیان کیا "میں نے ایندائی حالات میں حضرت مسلم مغربی" کی زیارت کا ارادہ کیا۔ جب میں ئن کی مجدمیں داخل ہواوہ نماز کی امارے کرار ہے تھے لیکن'' الحمد ملند'' غلط پڑھ رہے تھے۔ میں نے اپنے آپ سے کہا''میری محنت ضائع ہوگی، تا ہم اس رات میں وہی تھہر گیا۔ مج میں طہارت کیلئے فرات کے کنارے کی طرف چل جوا ابھی تھوڑی دور بی گیا تھا کہ ایک شیر میرے رائے میں سویا پڑا تھا۔ یہ دیکھ کر میں واپس مڑا تو ایک اور شیر میرے پیچھے چلا آ رہا تھا۔ میں عاجز ولا چار ہو کر شور مجانے لگا۔ یہاں تک کد حفرت مسلم، عباوت کے جرہ سے باہرتشریف لے آئے۔ جب شیروں نے ان کو آتے ہوئے دیکھا تو ان کی تعظیم کی دھنرت مسلم نے ان میں سے ہرایک کے کانوں کو پکڑااور انہیں مروڑ ااور فربایا''اے خدا کے کتو! میں نے تمہیں کہانہیں تھا کہ ہمارے مہمانوں کو چھیڑا نہ کرو! پھر مجھے مخاطب ہوئے اور کہا "اے ابواساق! تم محلوق کی خاطر ظاہر کو درست کرنے میں مشغول ہو گئے ہو یہاں تک کہ محلوق سے ڈرنے گے مواور ہم حق تعالی کیلئے اپنے باطن کو درست کرنے میں اس حد تک مشغول ہو گئے ہیں کہ تمام محلوق ہم سے ڈرنے لگی ہے۔ میرے شخ رحمتہ اللہ علیہ نے ایک ون بیت الجن سے دمشق جانے کا اراد ہ کرلیا۔

میں بھی ہمراہ تھا کہ بارش برسنا شروع ہوگئ۔ میں کیچڑ میں بڑی ہی مشکل کے ساتھ چل رہا تھالیکن میں نے ویکھا کہ شخ کی جو تیاں اور کپڑے بالکل خشک میں۔ میں نے جیران ہوکر اس کی وجہ پوچھی تو شخ نے فرمایا''ہاں! جب سے میں نے توکل کی راہ سے تمام تو ہمات کواٹھا ویا اور اپنے دل کوحرص کی وحشت سے محفوظ کر لیا ہے اس وقت سے خداوندعز وجل نے جمجھے کیچڑ سے بچالیا ہے۔

میں جوعلی بن عثمان ہوں ایک دفعہ جھے ایک ایسا واقعہ در پیش آیا کہ اس کوحل کرنا
میرے لیے دشوار ہوگیا۔ میں نے طوس میں جا کر حضرت شخ ابوالقاسم گرگانی کی زیارت کا
اراوہ کرلیا۔ چنانچہ وہاں پہنی کرمیں انہیں کے گھر کے پاس والی مجدمیں پایا کہ آپ اکیلے
وی میراواقعہ ایک ستون سے بیان فرمار ہے ہیں۔ میں نے کہا ''اے شخ آپ یہ کس سے
بیان کررہے ہے؟'' تو آپ نے فرمایا '' جی ہے اس تون کو ابھی ابھی میر سے
سامنے ہولنے کی طاقت دی تھی اور اس نے جھ سے بیسوال کیا تھا۔

کردکتمبیں حضور قلب نصیب ہوجائے کوئکہ کوئی چیز اس سے بڑی نہیں ۔۔۔۔ پھراس بڑھیا فاطمہ سے فرمایا''اے فاطمہ! جو پچھتمہارے پاس ہے لے آؤ تا کہ بیددرویش کھا لے، دہ تازہ انگوردں کا ایک طباق لے کرآئیں۔ حالانکہ انگورں کا وہ موسم نہتھا اور ان پر چند تازہ تھجوریں رکھی تھیں حالانکہ فرغانہ میں تازہ تھجوروں کا ملنا تاممکن تھا۔

مہند نای گاؤں میں ایک وفعہ حضرت شخ ابوسعید کی قبر کے سربانے اپنی عادت کے مطابق تنہا بیٹھا تھا کہ میں نے ایک سفید کبوتر کود یکھا کہ وہ آیا اور اس کپڑے میں چھپ گیا جو قبر پر پڑا ہوا تھا۔ میں سمجھا کہ شاید سے کسی کے ہاتھ سے چھوٹ کر آیا ہوگا کہ یہاں حجیب گیا ہے۔ لیکن میں نے اٹھ کر غلاف کے نینچہ دیکھا تو کوئی چیز وہاں موجوونہ تھی۔ وصرے اور پھر تیسرے روز بھی ای طرح مجھے دیکھنے کا انفاق ہوا اور حیران ہوکر اس کی حقیقت سے میں عاجز آ گیا۔ حق کو ایک رات میں نے حضرت شخ ابوسعید کوخواب میں ویکھا تو وہ واقعہ ان سے بوچھا۔ انہوں اور کر ایا "وہ کبوتر میرے معاملہ کی صفائی ہے جو ہر روز قبر میں میرے ساتھ مصاحب کرتا ہے۔

حضرت ابو بکر وراق روایت کرتے ہیں کہ ایک ون جھڑت جھ بن علی تھیم ترفی تا بنی تصانیف کے پھے اوراق مجھے دیئے اور فر مایا کہ انہیں دریا ہے جے ون میں چینک آؤ!
میں نے جب باہر نکل کر انہیں دیکھا تو وہ لطائف ومعارف سے پر تھے، میرے دل نے دریا میں چینک آنے نے کی اجازت نددی۔ چانچے میں نے اپنے گھر میں انہیں رکھ دیا اور والی آکم میں چینک آنے کی اجازت نددی۔ چانچے میں نے اپنے گھر میں انہیں رکھ دیا اور والی آکم کر کہد دیا کہ میں دریا میں ڈال آیا ہوں ، انہوں نے پوچھا تو چرتم نے کیادیکھا؟ میں نے کہا میں نے کہا مطلب ہے کہ تم چینک کر نہیں میں نے تو کچھ بھی نہیں دی جھا ۔ انہوں نے فر مایا ''اس کا مطلب ہے کہ تم چینک کر نہیں آگئی نے کہا ہے کہ حضرت پانی میں ڈال آنے کا تھم کیوں دے رہے ہیں اور دو مری ہے کہ وہ کون تی بر ھان ہے جوان کو دریا میں ڈالے سے کیوں دے رہے ہیں اور دو مری ہے کہ وہ کون تی بر ھان ہے جوان کو دریا میں ڈالے سے کا جم کی نہر حال میں نے واپس آگر ان اور ان کو اٹھایا اور در دول کے ساتھ جی جون کے

کنارے کھڑے ہوکران اجزاء کو دریا میں ڈال دیا۔ میں نے دیکھا کہ یائی دوحصوں میں بٹ گیا اور اس میں سے ایک صندوق نمودار ہوا جس کا ڈھکنا کھلا ہوا تھا۔ بیاوراق اس صندوق کے اندر جاہڑ ہے تو اس کا ڈھکتا بر ابر ہو گیا اور یانی اپنی میلی حالت بر جاری ہو گیا۔ میں نے واپس آ کرتمام صورت حال بیان کی تو حضرت نے فرمایا'' ہاںا ہے تم واقعی ڈال کر آئے ہو' میں نے کہا''اے شخ آپ کو خداوندع رجل کی عرت کی تنم! مجھے بیرراز ضرور متابيً آپ نفر ايا" جان توكه من في الل تصوف كي علق ير محتل أيك كاب تصنيف کی تھی جس کی تحقیق اور سجھتا تمام عقلوں کیلئے مشکل تھا اس لیے میرے بھائی حضرت حضر علیہ السلام نے وہ مجھ کے مایک کی تھی۔ چنانچہ اس صندوق کو مجھلیاں اٹھا کر لائی تھیں اور خداوند تعالی نے یانی کو تھم دیا تھا کہ وہ اس کو حضرت خصر علیہ السلام تک بہنچاو ہے۔ اس طرح کی بہت ی حکایا ہے بھی میں بیان کردوں تو بھی وہ ختم نہ ہوں کیکن اس کتاب سے میر اارادہ فروع اور معاملات میں طریقت کے اصولوں کو ثابت کرنے کا ہے۔ نقل کرنے والوں نے خود بہت می کتابوں میں ان حکایات کو جمع کر دیا ہے اور واعظ لوگ برسرمنبراس کونشر بھی کرتے رہتے ہیں....اس لئے اب اس کتاب میں مضمون کی پیروی

انبياء كى اولياء يرفضيلت كابيان

کرتے ہوئے وہ فصلیں لاتا ہوں جواس علم طریقت کے ساتھ تعلق رکھتی ہیں تا کہاس راز کو

حاصل کرنے کیلئے کسی اور جگہ جانے کی ضرورت محسوس نہ ہو۔انشاءالله عزوجل۔

جان لو کہ جملہ احوال وادقات میں تمام مشاک طریقت اس بات پر شفق ہیں کہ اولیاء کرام انبیاء کیبیم السلام ولی بھی ہوتے ہیں لیکن اولیاء میں سے کوئی نی نہیں ہوتا۔ انبیاء صفات بشریت

کی نفی میں ہمیشہ مشمکن رہتے ہیں لیکن اولیاء کواس میں عارضی عمل، دخل حاصل ہوتا ہے کہ اس گروہ پرنفی صفات بشریت کی حالت طاری ہوتی ہے جب کہ گروہ انبیاء کیلئے ایک مخصوص مقام ہے اور جومرتبداولیاء کو حاصل ہوتا ہے انبیاء کیلئے تو وہ تجاب ہوتا ہے۔علائے اہل سنت اور حققین طریقت میں ہے کی نے اس معاملے میں بھی اختلاف نہیں کیا .... سوائے حشوی گروہ کے جوال خراسان میں ہے خدا تعالیٰ کےجسم کے قائل ہیں اور اصول تو حید میں متناقض کلام کرتے میں کیونکہ وہ اس طریقت کی اصل کو بی نہیں بیجائے لیکن پھر بھی اسپے آ ب كوولى كهتر ميس فيك بوه ولى بول كيكن شيطان كولى المستروه كهتر مين كيد ادلیاء کرام کوانبیاء پرفضیلت حاصل ہے،ان کیلئے بیگمراہی کافی ہے کہ وہ ایک جابل کومحمہ علیہ ہے افضل جانتے ہیں ۔۔۔ ای طرح ایک دوسرا گروہ شہین میں ہے بھی ہے جواس طریقت کے ساتھ اپنی وابستگی کا دعوئی کرتا ہے۔ بیلوگ اس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالی کی دوسری شے میں حلول کر مکتے ہیں اور سے بیجے نازل ہوتے ہیں۔ ایک جگہ سے ووسرى جگه نتقل ہو جاتے ہیں اور حق تعالیٰ کامختلف حصوں میں تقتیم ہو جانا بھی جائز ہے اور ان باتوں کی تفصیل انشاء اللہ میں ان دونوں بُرے مُزاہمے کے بیان میں چیش کروں گا خلاصہ کلام یہ کہ دونوں گروہ اسلام کا دعویٰ کرنے کے باوجود انتیاء کی فضیلت کی نفی میں برہمنوں کے ساتھ متفق میں ،اور جوکوئی انبیاء کی تخصیص وفضیلت کا انگار کرے وہ کافر ہوتا کے فر مانبردار ہیں اور مقتدی کا امام ہے افضل ہونا محال ہے خلاصہ کلام یہ ہے کہ جان لو کہ اگرتمام اولیاء کے جملہ احوال ونفاس اور رتبول کوایک ہے ہی کے ایک قدم کے مقابلے میں بھی لایا جائے تو دہ تمام اخوال وانفاس ہی اور کمتر ہوں کے کیونکہ اولیا جن تعالیٰ کے طالب اور اس کی رضائے سرتے کی طرف چلنے والے ہوتے میں لیکن انبیاء کرام حق تعالیٰ تک پہنچے ہوئے اور منزل مقصود کو حاصل کیے ہوتے ہیں اور حق تعالی کی طرف سے مخلوق کیلئے وعوت الی

الله كاتكم لے كرآتے ادراس دعوت كے ذريعه ايك قوم كوئل تعالى كى طرف لے جاتے ہيں۔ اگران نہ کورہ بے دین گروہوں میں ہے (اللہان برلعنت کرے) کوئی شخص میہ اشکال کرے کہ عادت اور طریق کارتواس طرح ہے کہ جب کسی بادشاہ کی طرف ہے کوئی قاصدآ تا ہے توجس کی طرف اس کو بھیجا جارہا ہے وہ اس قاصد سے افضل ہوتا ہے۔جیسا كەانبياءكراملىم السلام، جرئيل عليه السلام سے افضل بين كەجرئيل عليه السلام كوقاصد بنا كرانبياء كاطرف بعيجاجا تاہے ليكن ان كابيا شكال بالكل غلط ہے كيونكه ميں كہتا ہوں كها گر كوئى فرشته پيغام لے كركسي ايك فردواحد كي طرف آئة تواس فردواحد "مرسل اليه" كواس فرشتے سے افضل ہی ہونا چاہتے جیسا کہ جرئیل علیہ السلام کو انبیاء میں سے ایک ایک کے یاں بھیجا گیااوران میں سے ہرایک حضرت جبرئیل علیہ السلام سے انضل تھالیکن جب کوئی رسول ادر پیغامیرکسی جماعت یا پوری قوم کی طرف بھیجا جائے تو لامحالہ وہ رسول اس جماعت ے افضل ہوگا۔ جیسا کہ پیغیبروں کا امتوں کے مقابلے میں معاملہ ہے اور اس بارے میں سسى بھى عقلندكوكوكى اشكال واقعنبيں ہوتا .....پس انبياء كل كاليك فردتمام اولياء سے افضل موگا۔ کیونکہ اولیاء جب عادت اور عرف کے مطابق انتہائی مقام تک پہنے جاتے ہیں تو مشاہرے کی خبردیتے ہیں اور بشریت کے جاب سے خلاصی یا جاتے ہیں باوجود مکہ دہ عین بشر بی ہوتے ہیں۔لیکن رسول کا تو پہلا قدم ہی مشاہدہ حق میں ہوتا ہے۔ جب رسول کی ابتدای ولی کی انتها ہے تو ولی کو نبی پر قیاس کرنا درست نہیں ہوسکتا ..... کیاتم نہیں دیکھتے کہ اولیاء میں سے تمام طالبان حق اس بات پر متفق ہیں کہ تمام کٹر توں کا ایک وحدت میں گم ہو جانا ولایت کا کمال ہے۔اس کی صورت رہے کہ جب بندہ دوئتی کے غلبہ میں اس در ہے تک پہنچ جائے کہاس کی عقل اپنے افعال کو دیکھنے میں مغلوب ہو جائے اور محبت الٰہی کے جذبہ میں تمام جہان کے فاعل کو ہو بہوو ہی جانے لگے۔جینیا کہ چھرت ابوعلی رود باریؓ کہتے یں کہ

أكربم ساسكاد يدارزاكل موجائة مم

لَوُرْالَتُ عَنَّا رِنُويته مَاعَبَدُنَاه'

## اس کی عبادت ہی شہر سکیس۔

لینی ہم ہے عبودیت کا نام ہی ساقط ہو جائے کیونکہ ہم اس کے دیدار کے بغیر عبادت کا شرف حاصل نہیں کر پاتے لیکن انبیاء کرام کیلئے بیصورت ابتدائی حالات میں ہی موجود ہوتی ہے کیونکہ ان کے معاملہ میں تفرقہ کوئی صورت اختیار نہیں کرسکتا کہ وہ نئی واثبات، سلوک وعدم سلوک، توجہ واعراض اور ابتداوا نتہا ہر معاطے میں عین جمع کے مقام پر ہوتے ہیں ۔جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب ابتدائے حال سورج کودیکھا تو فرمایا:

بيميرارب ہے۔

هذا رَبِّي

میں دوب جانے والوں سے محبت نبیس كرتا۔

كاأجب الافلين

گویا آپ کے حال کی ابتداء بھی جمع اور انتہا بھی جمع کیونکہ ولا بھی جاکہ ابتداء ہوتی ہے اور ایک انتہا کیکن نبوت کیلئے ابتداء وانتہا نہیں ہوتی کہ وہ نبی جب سے ہوتا ہے نبی ہوتا ہے ادر جب تک رہتا ہے نبی بی رہتا ہے اور دنیا میں موجود ہونے سے پہلے بھی وہ اللہ تعالیٰ کے علم اور اراد سے میں نبی ہوتا ہے۔

حضرت بایزید سے لوگوں نے بوچھا کہ آپ انبیاء کے حال سے متعلق کیا کہتے ہیں تو آپ نے جواب دیا'' انبیاء کے معاطم میں ہمارے علم کاکوئی دخل ہیں کہ ہم جس قدر بھی ان کے بارے میں تصور کرتے ہیں وہ آخر ہماری طرف سے بی تو ہوگالکین حق تعالیٰ نے انبیاء کرام کونی واثبات کے اس درج میں رکھا ہوا ہے کہ مخلوق کی نگاہ وہاں تک پہنچ ہی نہیں سکتی۔ پس جس طرح اولیاء کا مرتبہ و مقام تلوق کے ادراک سے بالاتر ہے اس طرح انبیاء کا مرتبہ اور مصرت بایزید جو کہ زمانہ کی جمت ہوئے جس کہ: ہوئے جی فرماتے جی کہ:

لینی پہلے جب میں نے وحدانیت کی طرف سیر کی تو میں نے دیکھا کہ میرے باطن کو آسان پر لے گئے ہیں اور اس نے کی چیز کی طرف توجہ نہ کی۔ اسے دوزخ و بہشت دکھائی لیکن اس نے ان کی طرف النفات نہ کیا اور جھے کا نئات اور پردول کے اوپر لے گئے تو پھر میں ایک پرندہ بن گیا جس کا جسم احدیت ایک پرندہ بن گیا جس کا جسم احدیت کے دول پر میدان از تا ہوا تزیہہ کی ہوا کے دول پر میدان از لیت پرمشرف ہو گیا۔ اس میدان میں میں نے احدیت کے دول پر میدان از لیت پرمشرف ہو کے درخت کود کی میا جب اس میں غور کیا تو وہ میں خود بی تھا۔

اول مُسامِسرُتُ إلَى الوحدانية فسسرت لحيرا جسسة من الاحدية وجناحُه من الديموميه فلم ازل الحير في هواء الهوية حتى الى هواء التنزية لم اشرفت عسلسى ميسدان الازلية ورايتسه شجرالاحدية فنظرتُ فعلمته ان هذا كُلَّه عيره

میں نے کہا" ہار خدایا! مجھے اپنی خودی سے چھٹکارا حاصل نہیں ہوا ادرا پی خودی کے ہوتے ہوئے موے مجھے تھے تھ کہ رسائی حاصل نہیں ہو سکتی اب جھے کیا کرنا چاہیے؟ تو حکم آیا کہ اے بایزید اپنی خودی سے خلاصی پانا ہمارے دوست مصرت محمد علاقت کی پیروی کے ساتھ دابستہ ہے۔ اپنی آئھوں کو ان کے قدموں کی خاک کے سرمہ سے ردش کر اور ان کی پیروی پر وی کے براہ محمد کر" تو تو اپنی خودی سے نجات پالے گا'''' یہ حکایت بڑی طویل ہے اور اہل طریقت اس کو مصرت بایزید کی معراج قرار دیتے ہیں۔ اور معراج حی تعالی کے قرب سے طریقت اس کو مصرت بایزید کی معراج قرار دیتے ہیں۔ اور معراج حی تعالی کے قرب سے

عبارت ہے۔ پس انبیاء کی معراج تو جسم اور بدن کے ساتھ ظاہر ہوتی ہے لیکن اولیاء کی معراج ارادے اور باطن کے ساتھ ہوتی ہے اور پیغیبروں کا جسم، پاکیزگی صفائی اور قرب کے اعتبار سے اولیاء کے دل اور باطن کی طرح ہوتا ہے اور بیضیات بڑی واضح ہے اور یہ اس طرح ہے کہ ولی کو اپنے حال میں مغلوب کرتے ہیں تاکہ وہ مست ہوجائے پھراس کے باطن کو اس سے غائب کر دیتے ہیں اور اس کو قرب اللی کیلئے آ راستہ کر دیتے ہیں اور جب وہ صحوکی حالت میں واپس آ جاتا ہے تو وہ تمام دلائل اس کے دل پڑتش ہو چکے ہوتے ہیں اور اس کا علم ولی کو حاصل ہو چکا ہوتا ہے۔ پس بیان کے درمیان بڑا فرق ہے کہ نبی کے تو جسم کو قرب اللی ہیں ہے جایا جاتا ہے لیکن ولی کے صرف فکر کو وہاں تک پہنچایا جاتا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## انبياءاوراولياء كي فرشتوں برفضيلت

جان لو کہ اہل سنت و جماعت اور جمہور مشائ طریقت اس بات پر متفق ہیں کہ تمام انبیاء کرام اور وہ اولیاء جو گناہوں سے محفوظ ہیں، فرشتوں سے افضل ہیں۔ بخلاف معتزلہ کے کہ وہ فرشتوں کو انبیاء سے افضل سجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فرشتے مرتبے کے اعتبار سے باند تر، پیدائش کے اعتبار سے زیادہ لطیف اور حق تعالیٰ کے سب سے زیادہ فرما نبروار ہیں ہم کہتے ہیں کہ حقیقت تمہار سے خیال کے خلاف ہے کیونکہ فرما نبروار جم ، رہب بلنداور علاق اور حق تعالیٰ کے سب امور جومعتزلہ بیان کرتے ہیں وہ ابلیس کو بھی حاصل تھے لیکن نے عطافر مائی ہو کیونکہ بیسب امور جومعتزلہ بیان کرتے ہیں وہ ابلیس کو بھی حاصل تھے لیکن سب کا اتفاق ہے کہ وہ ملعون اور رسوا ہو گیا۔ پس فضیلت اس کیلئے ہوتی جس پرحق تعالیٰ اپنا ضب کا اتفاق ہے کہ وہ ملعون اور رسوا ہو گیا۔ پس فضیلت اس کیلئے ہوتی جس پرحق تعالیٰ اپنا فضل فرما نمیں اور ووسری مخلوق پر اس کو ہزرگی عطافر مائیں اور انبیاء کرام کی فضیلت کی دلیل فضل فرما نمیں اور ووسری مخلوق پر اس کو ہزرگی عطافر مائیں اور انبیاء کرام کی فضیلت کی دلیل سیہ ہے کہ خداوند تعالیٰ نے ملائکہ کو تھم ویا کہ وہ آ دم علیہ السلام کو بحدہ کریں اور سے بات ثابت بیہ ہوتی جس بیت ثابت

أسُجُدُوُ الِأَدَمَ

ہے کہ جس کو بحدہ کیا جائے اس کا مرتبہ بحدہ کرنے والے سے زیادہ بلند ہوتا ہے ۔۔۔۔۔اورا اگر وہ اعتراض کریں کہ خانہ کعبہ پھر اور جماد ہے اور مومن اس سے افضل ہے پھر بھی وہ اس کو سجدہ کرتا ہے تو ای طرح یہ بھی درست ہے کہ ملا نکہ حضرت آ دم علیہ السلام سے افضل ہوتے ہوئے بھی ان کو بحدہ کریں ۔۔۔۔۔۔ تو میں جواب دوں گا کہ کوئی خص بھی یہ نہیں کہتا کہ مومن نہ خانہ کعبہ یا محراب یاد یوار کو بحدہ کرتے ہیں بلکہ تمام حضرات یہی کہتے ہیں کہ مومن حق تعالیٰ کو سجدہ کرتے ہیں۔ لیکن حضرت آ دم علیہ السلام کے بارے میں کلام اللی کی موافقت میں سب لوگ یہی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کرتی تعالیٰ سب لوگ یہی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کرتی تعالیٰ سب لوگ یہی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کرتی تعالیٰ اللہ کی کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کرتی تعالیٰ اللہ کو کہ کہ کہتے ہیں کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کو بحدہ کیا۔ جیسا کرتی تعالیٰ دو کرکہا کہ:

ہم نے فرشتوں کو تھم دیا کہ آدم کو تجدہ کرو۔

ليكن جب حق تعالى في مومنول ك حجد كاذكر كياتو فرمايا:

وَاسُـجُدُوا وَاعْبُدُ وُ ارَبَّكُمُ وَافْعَلُو ﴿ لَيْ الْبِي رَبِ لَوَ كِدِه كَرُو الْ كَاعِ التَ كُرُواور الْنَحْيَرَ

پی خانہ کعبہ حضرت آ دم علیہ السلام کی طرح نہیں ہوسکتا۔ نیزیہ کہ کوئی مسافرا پئی سواری پر بیٹھے ہوئے خدا تعالیٰ کی عبادت کرتا چاہے تو اگر چداس کارٹی خانہ کعبہ کی طرف نہ ہووہ عبادت کرسکتا ہے اور ای طرح جس آ دمی پر خانہ کعبہ کی سمت ہم ہوجائے کہ جنگل یا بیابان کے اندراس پر قبلہ کے دلائل واضح نہ ہو تکیس تو وہ جس سمت بھی منہ کر کے نماز پڑھ لے درست ہوگا اور وہ فر مان خداوندی کو پورا کرنے والا ہوجائے گالیکن حضرت آ دم علیہ السلام کو تجدہ کرنے میں فرشتوں کیلئے کوئی عذر نہ تھا۔ وہ ایک جس نے خودعذر پیدا کیا وہ ملعون اور رسوا ہوگیا صاحب بصیرت کیلئے یہ دلائل بڑے واضح ہیں۔ نیزیہ بھی جان لو کہ ملائکہ اگر معرفت جن میں برابر ہو بھی جا کیں تو بھی وہ مر جے اور مقام میں انبیاء کے برابر ملائکہ اگر معرفت جن میں برابر ہو بھی جا کیں تو بھی وہ مر جے اور مقام میں انبیاء کے برابر کیے ہو سکتے ہیں۔ کیونکہ ان کی خلقت اور بیدائش میں شہوت نہیں ، ای طرح نہ ان کے دل

میں حرص اور فساد ہے اور نہ بی ان کی طبیعت میں حیلہ اور بہانہ .....جی تعالی کی اطاعت ان کی غذا ہےاور حق تعالیٰ کے فرمان پر قائم رہنا ان کا طریقہ .....کین آ دمی کی سرشت میں شہوت ملی ہوئی ہے۔اس کے وجود میں ارتکاب معاصی کا احمال موجود ہے،اس کے دل میں دنیا کی زینت اثر انداز ہے، لالچ اور حیلہ سازی اس کی طبیعت میں منتشر ہے اور پھر پیر کہ شیطان کواس کے جسم میں اس قد رغابہ حاصل ہے کہ وہ اس کی رگوں میں خون کی طرح گردش کرتا ہے اور مزید برآ ں تمام گناہوں کو دعوت دینے والانفس اس کے ساتھ ملا ہوا ہے .... پس جس کسی کے وجود میں بیتمام وصف موجود ہوں وہ اگر غلبہ شہوت کے امکان کے باوجود فتق و فجورے پر ہیز کرے اور حرص کی موجود گی کے باوجود دنیا ہے احراض کرے اور دل میں شیطانی وسوسوں کے باوجود گناہوں سے اجتناب کرے اور نفسانی فساوات ہے روگروان ہوکر عبادت پرا قامت کرنے اوراطاعت پر بیننگی کرنے اورنفس پر مجامده كرنے اور شيطان كے ساتھ مقابلہ كرنے ميں مشغول ہوجائے تو در حقيقت رہيخص اس فرشتے سے افضل ہوگا جس کی صفت میں شہوت کی معرک آرائی نہ ہواور جس کی طبیعت میں غذااورلذتوں کااراوہ نہ ہو۔ نہاہے بیوی بچوں کاغم ہواور نہ خویش وا قارب کی فکر ، نہاہے اسباب وآلات کی احتیاج ہوادر نہ بی وہ امیدوں ادرآ رزوں میں متغرق ہو۔ مجھے اپنی زندگی کی قتم ہے میں اس آ دمی پر براحیران ہوتا ہوں جو اعمال میں فضیلت دیکھتا ہے یا عزت ،حسن و جمال میں دیکھتا ہے، یا بزرگی جذب ومنال میں دیکھتا ہے۔ابیا آ دمی بہت جلداینے آپ سے وہ ہزرگی اور نعت زائل دیکھے گا۔ وہ فضیلت حقّ تعالیٰ کے فضل و کرم میں اورعزت حق تعالی سجانہ کی رضامیں اور بررگی حق تعالی کی معرفت اور اس برایمان لانے میں کیوں نہیں دیکھتا تا کہ وہ اینے آپ پر اس نعت کو ہمیشہ یائے اور اینے ول کو دونوں جہان میں ای کے ساتھ خوش اور شاد مان دیکھے۔ جبرئیل علیہ السلام جنہوں نے کئی ہزار سال خلوت کے انتظار میں عبادت کی بالاخرانہیں خلعت ،محر مصطفے علیہ ہے کی غاشیہ برداری کی

1 Jabirahoas Walton Las Com 285 seem 1 July 1 July 250 Ju

MISSING PAGE
385 to 400
IN ORIGINAL
BOOK

اس قصدے بیر حکمت اس معنی میں بڑی داضح ہے۔ انچھی طرح غور کروتا کہتم جان لو۔ حضرت جنید کے متعلق آتا ہے کہ انہوں نے کہا'' ایک دفت تھا کہ زمین وآسان والے میری جیرانی پر دوتے تھے، بھر ایسا ہوا کہ ان کی اس رغبت پر میں روتا تھا۔ لیکن اب یہ حالت ہوگئ ہے کہ ند مجھے ان کی کوئی خبر ہے اور نداینا کچھ پیقہ۔ حضور حق کی طرف یہ بڑ ااچھا اشارہ ہے۔

غیبت وحضور کے بیمعنی تھے جو میں نے مخضراً بیان کر دیئے تا کہ پورا مسلک خفیفان تجھے معلوم ہو جائے ، نیز تمہیں بیعلم بھی ہو جائے کہ حضور وغیبت سے اس گروہ کی مراد کیا ہے اس کی مزید جرح اور تفصیل اس کتاب وطویل کردے گی حالانکہ اس کتاب میں میں اختصار کا انداز اپنائے ہوئے ہوں ..... و بااللہ العون والتو فیق۔

فرقته بسياريه

سیاری فرقہ کے حضرات کی عقیدت و نسبت حضرت ابوالعباس سیاری کے ساتھ ہے جومرو کے بیشوا تمام علوم کے عالم اور حضرت ابو بکر واسطی کے ہم نشین تھے۔ نسا اور مرو میں آج بھی آپ کے طبقہ کے لوگ کافی تعداد میں موجود ہیں ، آپ کے فہ بب کے علاوہ کوئی فہ بب بھی نصوف میں اپنی حالت پر باقی نہیں رہا۔ مرواور نسامیں کوئی زمانداس فہ بب کے بیشوا سے خالی نہیں رہا اور وہ پیشوا آپ سے متعلق لوگوں کو آپ کے فہ بب پر قائم رکھنے کے بیشوا سے خالی کی حفاظت کرتا رہا ہے نسامیں رہنے والے آپ کے اصحاب کے نام اہل مرو کے بڑے لطیف رسائل ہیں۔ اور ان کے درمیان خط و کتابت کی صورت میں کلام ہوتی مرو کے بڑے لطیف رسائل ہیں۔ اور ان کے درمیان خط و کتابت کی صورت میں کلام ہوتی مرات بھے میں جو بڑے عمدہ ہیں ۔۔۔۔ان کی عبارات جمع اور تفرقہ کی بنیا و پر ہیں بیا کیک ایسالفظ ہے جوتمام اہل علم میں مشتر ک ہے اور ہر طبقہ اسے این عبارتوں کامفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر طبقہ اسے این عبارتوں کامفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر طبقہ اسے این عبارتوں کامفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر طبقہ اسے این عبارتوں کامفہوم واضح کرنے کیلئے اس لفظ کو استعمال کرتا ہے تا ہم اس سے ہر

طبقے کی مراد مختلف ہوتی ہے۔ چنانچہ کا سی فرقہ کے حضرات جمع اور تفریق ہے کی چیز کے اعداد کا جمع ہونا اور علیحدہ ہونا مراد لیتے ہیں۔ نحوی حضرات لفظوں کا لغوی اور رسی طور پر انفاق اور معانی کے اعتبار سے افتر اق مراد لیتے ہیں ..... فقہا قیاس کا جمع ہونا اور صفات نص کا علیحدہ ہونا ..... اور اصولی ذات حضرات، ذاتی کا علیحدہ ہونا یا نص کا جمع ہونا اور قیاس کا علیحدہ ہونا ..... اور اصولی ذات حضرات، ذاتی صفات کا جمع اور فعلی صفات کا افتر اق مراد لیتے ہیں۔ لیکن سیاری حضرات کے نزد یک ان میں سے کوئی معنی بھی مراد نہیں۔ اس لئے اب میں ان عبارات سے اس گروہ کا مقصد اور ان کے مشائخ کا اختلاف اس کتاب میں بیان کروں گا تا کہ تہیں اس کی حقیقت معلوم ہو جائے اور جمع دافر قیہ ہے مشائخ کا اختلاف اس کتاب میں بیان کروں گا تا کہ تہیں اس کی حقیقت معلوم ہو جائے اور جمع دافر قیہ سے مشائخ کے ہر طبقے کی مراد کا تخضیطم حاصل ہوجائے۔ وہاللہ التو فیتی جائے اور جمع دافر قیہ سے مشائخ کے ہر طبقے کی مراد کا تخضیطم حاصل ہوجائے۔ وہاللہ التو فیتی

جمع اورتفرقه كابيان

حن تعالى في تمام لوكول واين " دعوت " من جمع كيا ب جيها كه فرمايا .

الله تعالى سب كوجنت كي طرف ومت ديتا ہے۔

وَاللَّهُ يَدُعُو الَّى دَارِ السَّلَامِ

پھر ہدایت کے معاملے میں ان میں تقریق کردی اور فرمایا:

اوروه جس كوجابتا بصراط متقيم كى طرف

وَيَهُدِئُ مَسنُ يَّشَاءُ اِلْى صِرَاطِ

م بدایت کرتا ہے

نستقِيم

یعنی وعوت کے اعتبار سے سب کو بلایا ہے لیکن اظہار مشیت کے طور پرایک گروہ کو ہدایت نصیب کرتا ہے، گویا حکم وین میں سب کو جمع کیا اور پھرایک گروہ کو مر دود بنا کراور اپنے بعض بندوں کواپنی توفیق ہے مقبول بنا کران میں تفریق کردی۔ نیز اسی طرح برائیوں سے بیخے کیلئے نہی کرنے میں سب کو جمع کیا لیکن پھرایک گروہ کو عصمت عطا کی اور دوسر کو گنا ہوں کی طرف میلان دے کر تفریق کردی۔ پس اس معنی کے لیاظ سے جمع ایک حقیقت اور خاص راز اور حق تعالی کی مراد ہوگا جب کہ اس کے حکم اور نہی کا اظہار تفرقہ ہوگا۔ جبیا کہ اس نے

حضرت ابراجیم علیهالسلام کوتو تھم دیا کہ اساعیل کا گلا کاٹ دولیکن خودیہ جیا ہا کہ نہ کا لئے ،اور الميس كو تكم ديا كه حفزت آدم كو تجده كرليكن خود بيها اكدوه تجده ندكر اورحفزت آدم س کہا کہ گندم نہ کھانالیکن خود حاہا کہ وہ کھا لے،اس طرح کی بہت می مثالیں موجود ہیں..... الیں دوجمع وہ ہے جواس کے اوصاف سے جمع ہواور تفرقہ وہ ہے جواس کے افعال کی بدولت جدا ہو' اور بیسب کچھت تعالی کے ارادے کے اثبات میں مخلوق کے ارادے کا منقطع ہونا اور مخلوق كے تصرف كاختم مو جانا ہے .... جمع اور تفرقه كے متعلق جتنا كچھ ميں نے بيان كيا ہے مشائخ طریقت کے ساتھ اس میں معتزلہ کے علاوہ تمام اہل سنت کا اتفاق ہے تاہم بعدازی ان عبارتوں کے استعال میں اختلاف ہے۔ ایک گروہ ان کوتو حیدیر استعال کرتا ہےاں گروہ کے حضرات کہتے ہیں کہ جمع کے دو در ہے ہیں ایک حق تعالی کے اوصاف اور دوسرابندے کے اوصاف ہیں۔ جو درج اوصاف حق تعالی میں ہے وہ تو حید کا راز ہے اور بندے کا کسب اس سے منقطع ہے اور جو درجہ بندہ کے اوصاف میں ہے وہ تو حید کے مسئلہ پر سيع عقيد ب اورضح ارادب سے عبارت ہے اور پیٹول حضرت ابوعلی رود باری کا ہے ..... اور دوسرا گروہ وہ ہے جوان کوصفات باری تعالی پر استعال کر ہے بیر حضرات کہتے ہیں کہ جمع حق تعالیٰ کی صفت ہے اور تفرقہ حق تعالیٰ کا فغل ہے اور اس کے ساتھ بندے کے کسب کا کوئی تعلق نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کے ساتھ خدائی میں کوئی بھی تنازع کر کیے والانہیں۔ پس ذات اور صفات کا جمع ای کی ذات کے لئے ہے اس لئے کو:

الجمع التسوية في الاصل جمع اصل مين برابركر في كانام ب

اوراس کی ذات وصفات کے علاوہ کوئی چیز بھی اس کے ساتھ مساوی نہیں اوران کے افتراق میں علاقت میں علوق کی تفصیل اور عبارت جمع نہیں ہوسکتی۔ اس بات کا معنی سیر ہے کہ حق تعالیٰ کی صفات قدیم ہیں اور وہ ان کے ساتھ موصوف ہے اور ان کا قیام اس کی ذات کے ساتھ ہواور ان کا وجو داس کے ساتھ موصوف ہے ، اور وہ اور اس کی صفات دو مختلف چیزیں نہیں کیونکہ اس کی کا وجو داس کے ساتھ مخصوص ہے ، اور وہ اور اس کی صفات دو مختلف چیزیں نہیں کیونکہ اس کی

وحدانیت میں فرق اور تعداد جائز نہیں ہے۔اس تھم کے اعتبار سے جمع کا اطلاق اس معنی کے بغیر درست نہیں ہوگا۔

## احكام ميں تفرقه

بی خداوند جل جلالہ کے افعال میں جوسب تھم میں متفرق ہیں۔ ایک کیلئے وجود کا تھم ہے تو دوسرے کیلئے عدم کا سن باتی جوعدم ممکن الوجود ہواس میں ایک کیلئے فنا کا اور دوسرے کیلئے بقا کا تھم ہوتا ہے۔

اس كاده الكادر كروه ان الفاظ كاعلم براطلاق كرتاب وه حضرات كمتية بيل كه المحمد علم التوحيد والتفرقة فلا محمد الله كاتوحيد والتفرقة كالمحمد علم الاحكام كاعلم ب

پی علم عقائد جمع ہوگا اور علم احکام تفریق مشاکخ میں ہے ایک بزرگ نے بھی اسی طرح

كى بات كى بكد: المجمع ما اجتمع عليه اهل العلم العلم المعلم المعلم من إلى المعلم من المعلم العلم العلم

والتفوقة ما اختلفوا فيه وه م من الرغم كالنتلاف بو-

پھر جمہور حققین صوفیہ (اللہ تعالی ان کے چہروں کو تروتازہ رکھے) عبارات اور رموز میں لفظ تفرقہ ہے مراد بندے کے اعمال اور کسب ہے اور جمع ہے مراد حق تعالی کے مواہب و عطیات ہیں۔ لیمی مجاہدہ اور مشاہدہ مراد ہیں۔ لیمی بندہ اپنے مجاہدے اور محنت ہے جو چیز عاصل کرتا ہے وہ سب تفرقہ ہیں اور جو چیزیں بندہ کو محض حق تعالی کی عنایت اور ہدایت سے حاصل کرتا ہے وہ سب تم ہیں۔ اور بندے کی عزت اس میں ہے کہ وہ اپنے افعال کے وجود اور مجاہدات کے امکان میں حق تعالی کے فضل و کرم میں مستفرق پائے اور مشاہدہ کو ہدایت اللی کے مباتھ ہوگا

اور حق تعالی اس کے اوصاف کا وکیل وکارساز ہوگا اور اس کے تمام افعال کی اضافت اس کی طرف ہوگی یہاں تک کہ وہ اپنے فعل کی نبعت ہے بھی چھوٹ جائے گا۔ جیسا کہ پنیسر اللہ اللہ میں جرئیل ہے اور جرئیل نے خداوند تعالی ہے خبر دی کہ حق تعالی نے فرمایا:

میرابنده مسلسل نوافل کے ذریعیمیراقرب ماصل کرتا ہے جتی کہ ہیں اس کو دوست بنا لیتا ہوں، پس جب ہیں اس کو دوست بنا لیتا ہوں تو ہیں اس کیلئے کان، آئکھ، ہاتھ اور زبان بن جاتا ہوں کہ وہ مجھ سے ہی سنتا مجھ سے ہی دیکھتا میر سے ساتھ ہی بولٹا اور میر سے ذریعے ہی پکڑتا ہے۔

لاً يسزال عسدى يتقرب إلى بالنوافل حتى اجببته فاذا احببته كنت سمعًا وبصراً ويدًا وَلِسَانًا فَبِى يَسُمَعُ وَبِى يبصرُوبِى ينطق وَبِى يبطشُ

یعنی جب ہمارا بندہ مجاہدہ کے ذریعے ہم ہے قریب ہوتا ہے تو ہم اس کوائی دوئی
کی منزل تک پہنچا کراس کی ہت کواس میں فنا کر دیتے اور اس کے افعال کی نبست اس کی
طرف سے اٹھا دیتے ہیں تا کہ وہ جو کچھ سے ہمارے ذریعے ہے، جو کچھ کیے ہمارے
ذریعے سے کیے، جو کچھ دیکھے ہمارے سبب سے دیکھے اور جو کچھ کپڑے ہمارے سبب سے
میں کپڑے ۔ یعنی ہمارے ذکر میں ہمارے ذکر سے مغلوب ہوکر اس کا کسب اس کے ذکر
سے فنا ہوجا تا ہے اور ہمادی یا داس کے ذکر پر اس طرح غالب آ جاتی ہے کہ اس کے ذکر
سے آ دمیت کی نبست منقطع ہو جاتی ہے۔ لیس اس کا ذکر ہمارا ذکر ہو جاتا ہے تی کہ غلبہ کی
حالت میں اس طرح ہوجا تا ہے کہ حضرت بایزیڈنے کہا

سبحانی مَا اَعُظَمُ شانِی مَا اَعُظَمُ شانِی مَری دَات پاک ہمیری شان کَنی بلندہے۔ اور آ ب جو پھے کہ رہے تھاس کا نشانہ و پے توان کی اپنی زبان بی تھی لیکن کہنے دالی تقالی کی ذات تھی ،اوررسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ: الحق ينطق على لِسان عُمَرُ عَمْرُ عَمْرُ اللهِ عَمْرُ اللهِ عَلَى زبان يرحق بوليّا ہے۔

اس کی حقیقت بدے کہ جب حق تعالی کا اقتدار ، آ دمیت برا پناغلبہ ظاہر کرتا ہے تو اس کی ہستی کواس ہے چھین لیتا ہے حتی کہاس کا بولنا اس کا بولنا ہو جاتا ہے۔وہ محال لا زم آئے بغیر کہ حق تعالی مخلوقات کے ساتھ امتزاج یائے یا متحد ہو جائے یا تمام چیز در میں طول کرے کیونکہ اللہ تعالی ان تمام باتوں سے یاک اور بہت بلند ہے جولمحد اور بے دین ۔ لوگ اس کی طرف منسوب کرتے ہیں ..... پس بیرجائز ہے کہتن تعالیٰ کی دوتی بندے کے " ول برغالب موجائ اوراس کے غلبہ اور دوئی کی زیادتی کو برداشت کرنے سے عقل اور طبیعت عاجز آ جائے اور آس کامعاملہ اپنے اکتساب سے ساقط ہوجائے اس وقت اس مرتبہ ومقام كوجمع كهتيه بين ..... چنانچير سول الله عليه في تعالى كى ياديم متفرق ادرحق تعالى كى ووتی میںمغلوب تصیوان ہے ایک فعل صادر ہوائیکن خدا تعالیٰ نے اس کی نسبت ان کی طرف ہےاٹھادی اور فر مایا کہ وہ فعل تو میرافعل تھا نہ کہتمہارا یا دہبوو بکہ اس فعل کامحل اور نثانه حضور عليه کې ذات هي۔

اے محمہ اور متنی محر خاک دشمنوں کے جیروں وَهَارَمَيُتَ اِذُرَمَيُتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ برتم نے ہیں ہم نے چینکی تھی۔ زمني

اور جب اس طرح کا ایک فعل حضرت داؤ وعلیه السلام سے حاصل ہوا تو حق

. تعالیٰ نے کہا:

اورداؤڈ نے جالوت کول کیا۔

وُّقَتَلَ دَاوِدُ جَالُوُتَ

كيوتكه داؤ دعليه السلام اس وقت حالت تفرقه مين تح .....اوران دوآ دميول كے درميان برا فرق ہے جن میں ہے ایک کے فعل کی اضافت تو حق تعالیٰ اس بندے کی طرف ہی کریں ادر و محل آفت وحوادث بھی ہے اور دوسرے آ دمی کے فعل کی نسبت اپنی وات کی طرف کریں جب کہ حق تعالیٰ خود قدیم اور آفات وحواوث ہے یاک وات ہے پس جب کسی

آدی سے ایسافعل ظاہر ہو جوانسانوں کے افعال کی جنس میں سے نہ ہوتو لامحالہ اس کا فاعل حق جل جلالہ نود ہوگا۔ ججز ہے اور کرامتیں سب اس کے ساتھ مقرون ہیں ۔۔۔۔۔ پس جوافعال عام عادت کے مطابق ہوں وہ سب تفرقہ ہوں گے اور جوافعال خلاف عادت ہوں وہ سب جمع ہوں گے۔ اس لئے ایک رات میں '' قاب توسین' کے مقام تک پہنچ جانا عادت کے مطابق نہیں ہے اور بیحی نوٹر کے مقام تک پہنچ جانا عادت کے مطابق نہیں ہوسکتا۔ اس طرح کسی پوشیدہ چیز کے بارے میں صحیح خبر دے دینا بھی عادت کے مطابق نہیں اور یہ بھی نعل خداوندی کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ ہوسکتا اور آگ سے نہ جانا بھی عادت ہے یہ بھی نعل خداوندی کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ پس حق تعالیٰ اپنے انہیاء اور اولیاء کو مجز ہے اور کر امتیں عطا کرتا ہے اور اپ نعل کو ان سے اور ان کے نعل کو ان کے اور ان کی اطاعت ہوتی اور ان کی اطاعت خود اس کی اطاعت ہوتی فعل ہوتا ہے اور ان کی اطاعت ہوتی خود اس کی اطاعت ہوتی خود اس کی اطاعت ہوتی ہوتیا کہ اس نے خود بی ارشاد فر مایا ہے کہ:

بینک جولوگ آپ ہے بیعت کررہے ہیں وہ درحقیقت اللہ تعالیٰ ہے بیعت کررہے ہیں۔ اِنَّ الَّـٰذِيْنَ يُبَّالِعُوْنَكَ اِنَّمَا يُبَايِعُوْنَ د

نيز ارشاد فرمايا كه.

جس نے رسول کی اطاعت کی تو گومیا اس نے اللہ تعالٰ کی اطاعت کی۔ وَمَنُ يُّطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّهَ

پس اولیا ء اللہ اسرار و باطن میں توحق تعالیٰ کے ساتھ حالت جمع میں ہوتے ہیں لیکن اپنے اعمال میں اور ظاہری طور پر حالت تفرقہ میں ہوتے ہیں تاکہ باطن کے حق تعالیٰ کے ساتھ جمع ہونے سے ان کی ددئی متحکم ہواور ظاہری طور پر افتر اق میں بندگی کو قائم رکھنا صبح ہو۔ جیسا کہ حالت جمع میں مشائخ میں سے ایک بڑے بزرگ نے فرمایا کہ شعر تو میرے باطن میں ثابت ہوگیا تو میری زبان نے تیرے ساتھ مرگوشی کی ، پس ہم تو میرے باطن میں ثابت ہوگیا تو میری زبان نے تیرے ساتھ مرگوشی کی ، پس ہم

بعض معانی کے اعتبارے تو جمع میں اور بعض معانی کے اعتبارے تفرقہ میں ہیں۔۔۔۔ پس تیری بلندشان نے اگر تھے کومیری آئھے سے غائب بھی کردیا تو میرے جذبہ مجت نے پھر بھی تھے میرے لئے بناہ بنادیا۔۔۔۔۔۔

تجمع اورتفرقه ميں اختلاف

یہاں ای طرح کا ایک اورا ختلاف ہمارے اوراس گروہ کے درمیان ہے جو یہ
کہتے ہیں کہ جمع کا اظہار تفرقہ کی نفی کو لائو ہے کونکہ یہ دونوں متضاد ہیں لہذا جب ہدایت خداوندی کی حکومت حاوی ہوجائے گی تو کسب اور جاہدہ کی ولایت ختم ہوجائے گی۔ حالانکہ یہ تعطیل محض ہے جو ہرگز جا ترنہیں ..... ہیں کہتا ہوں کہ بیتو تمہارے عقیدہ کے خلاف ہے کیونکہ جب تک ایک انسان میں عمل کرنے کی قوت اور امکان موجود ہواس ہے کسب اور عجابدہ ساقط ہیں ہوتا۔ اس لئے کہ جس طرح سورج ہے روشی، چو ہر سے عرض اور موصوف عجابدہ ساقط ہیں ہوتا۔ اس لئے کہ جس طرح سورج سے جدانہیں ہے۔ پس مجابدہ ہدایت سے صفت جدانہیں ای طرح جمع بھی تفرقہ سے جدانہیں ہے۔ پس مجابدہ ہدایت سے صفت ہو یا موخر ہو، لیکن جس انسان کو شریعت، حقیقت سے اور مقصود کا حاصل کر دینا اس کی جبتو سے نیز جدانہیں ہوگا۔ ہاں بیہ و سکتا ہے کہ مجابدہ حق تعالی کی ہدایت کے حصول سے مقدم ہو یا موخر ہو، لیکن جس انسان کو مجابدہ پہلے کرنا پڑے اسے مشقت زیادہ در پیش ہوگی کیونکہ وہ حق تعالی سے غیبت میں ہو اور جس آ دی کو مجابدہ ہدایت اللی کے حصول سے بعد کرنا پڑے اسے دنج اور کلفت نہوگی کیونکہ وہ حق تعالی کے جسے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے جسے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس آدر جس آدری کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس آدر جس آدری کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس آدری کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس آدری کی کہت کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس آدری کو حصور جس تعالی کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس تعالی کی وجہ سے انتمال کی کرونکہ وہ حق تعالی کے حصور جس تعالی کی دونکہ سے انتمال کی دونکہ سے کرونکہ کی کرونکہ کے کرونکہ کی کرونکہ کی کونکہ کی کرونکہ کی کی کرونکہ کی کونکہ کی کرونکہ کی کرونک کی کرو

مشقت محسوس نه ہوتی ہووہ اگر اس کوعین اعمال کی نفی میں سیجھنے لگےتو یہ بہت بڑی غلطی پر ہے....اوریہ جائز ہے کہ بندہ مجاہدہ وریاضت کےسبب ایسے مقام پر پننی جائے کہ اپنے تمام اوصاف کومعیوب اور ناقص سجھنے لگے کیونکہ جب وہ اینے اجھے اوصاف کوبھی عیب کی نگاہ ہے اور ناقص دیکھے گا تو اسے اپنے بڑے اوصاف تو اور بھی زیادہ بڑے اور ناقص نظر آ تمیں گے .... میں نے یہ بات بہاں اس لئے بیان کر دی ہے کہ جابلوں کا ایک طبقداس معاملے میں غلطی میں بڑ گیا ہے جوحقیقت سے بریگانگی کی دلیل ہے وہ کہتے ہیں کہ''جب مقصود كاحصول جماري كسي بهي كوشش اور جدوجهد كالمتيجنهين كهجمار سافعال ادراطاعات سب عیب دار ہیں تو بھرناتھی مجاہدے کا ختیار نہ کرنا ہی اسے اختیار کرنے سے زیادہ بہتر ہو گا۔.....میں ان ہے کہتا ہوں کے انسان کیلئے عمل کوہم اور تم فعل کہنے پر شفق ہیں اور افعال كوكل عيب اورشروآ فت كاسر چشمه كهترين تولا محاله تعل كانه كرنا بهي ايك فعل مو گاجب كرنا اور نہ کمرنا دونو ں فعل ہوئے اور فعل محل عیب ہوتھے تو پھرتم نہ کرنے کو کرنے ہے کس طرح زیادہ بہتر جانتے ہو؟ بیتو ظاہر خسارہ اور واضح نقصان ہے ہیں مومن اور کا فر کے درمیان بیہ بڑا ہی اچھافرق ہےاس لئے کہ مومن اور کا فرسب متفق ہیں کہ بندوں کے افعال محل عیب ہوتے ہیں پس مومن تو حق تعالی کے حکم کی وجہ سے کرنے کونہ کرنے کے بہتر جانتا ہے اور کافر تعطل کی وجہ سے نہ کرنے کو کرنے سے بہتر جانتا ہے .... ہیں جمع یہ ہے کہ رویت و مشاہرہ کی حالت میں تفرقہ کی آفت کیلئے اس ہے تفرقہ کا حکم ساقط نہ ہوجائے اور تفرقہ ہے ے کہ جمع کے تجاب میں بھی تفرقہ کوجمع ہی سمجھ .....حضرت مزین کبیراس معنی میں فرماتے م الجمع الخصوصية والتفرقة العبودية موصول آحَدِ هما بالاخِر غير معقول عنه

(حق تعالی کے مشاہرہ سے خاص ہونا بندے کیلئے جمع ہاوراس کی عبودیت بندہ کیلئے تفرقہ ہے اور سے دونوں آپس میں ملے ہوئے ایک دوسرے سے جدانہیں) کیونکہ مشاہرہ سے

جیسا کہ حضرات مہل بن عبداللہ الوحف حدادٌ، ابو العباس سیاری مرزویٌ صاحب ندہب بایز بد بسطائی ،ابو بکرشی ،ابوالحسن حفری اور کبارمشائ کی ایک جماعت جو بمیشہ مغلوب الحال رہے تھے لیکن جب نماز کا وقت آ جاتا تو بدا بی اصل حالت پر لوٹ آتے اور جب نماز اداکر چکے تو پھرمغلوب الحال ہوجاتے اس لیے کہ جب تک تم کل تفرقہ میں رہو گے تم ،تم ،ی ہو گے اور احکام ، بجالاؤ گے لیکن جب حق تعالی تمہیں جذب کر کے مغلوب بنا دے گا تو وہ اپنے احکام کی زیادہ بہتر طریقے سے تجھ پر نگاہ رکھے گا اور دونوں جب حفوظ کرے گا ایک یہ کہ بندگی کی علامت تجھ سے نداشے اور دوسری یہ کہ وہ اینے اس وعدے کو بھی قائم رکھے کہ جس جمع آلیات کی علامت جھ سے نداشے اور دوسری یہ کہ وہ اور جتی تک معرفی میں موج ہے اور اس کا تھم پاگلوں کی حملے معالمہ میں و بوانداور بہوش ہوجائے اور اس کا تھم پاگلوں کی طرح ہوجائے اور اس کا تم ہا گلوں کی طرح ہوجائے اور اس کا تم ہا گلوں کی طرح ہوجائے اور اس کا تم ہا کہ خس معذور قرار پائے گا لیکن پہلا بندہ مشکور ہوگا اور خلاح کا ہم ہے کہ تم جان لو خلاح کا ہم ہے کہ تم جان لو خلاح کا میں جہ کے تم جان لو

جمع کیلئے کوئی مخصوص مقام نہیں ہے اور نہ ہی کوئی الگ حال ہے کیونکہ جمع نام ہے اپنے مطلوب کے حصول کیلئے ہمت کو جمع کرنے کا۔ چنانچہ کسی جماعت کوتو اس معنی کا کشف مقامات میں ہوتا ہےاورکسی کواحوال میں۔اوران دونوں اوقات میں صاحب جمع کی مراد ۔ مراد کی نفی سے حاصل ہوتی ہے کیونکہ'' تفرقہ جدائی ہےاور جمع ملاپ ہے، اور یہ جملہ تمام چیزوں میں درست آتا ہے جیسا کہ حضرت لیقوب علیہ السلام کا ارادہ حضرت بوسف علیہ السلام كے ساتھ جمع تھا كدان كے اراد ہے كے علاوہ آپ كوكوئى ارادہ نہ سوجھتا تھا اور مجنوں کے ارادہ کا جمع کیلی کے ماتھ تھا کہ پوری دنیا میں وہ اس کے علاوہ کسی کونیدد مکھنا تھا اور اس کیلیے تو تمام موجودات کیلی کی ہی صورت تھیں ،اس طرح کی مثالیں بہت ی ہیں جیبا کہ حضرت بایزیدٌ ایک دن اینے عبادت خانے میں تھے کہ ایک آ وی آیا اور پوچھا کہ'' هل بوینزید فی البیت ''(کیابایزیدگرین یک<sup>ارین</sup>) تو آپنے جواب دیاکہ' هل فی البیت الا الله" (گھر میں تواللہ کے سواکو کی نہیں ہے) یعنی حضرت بایزید کمرے میں ہی موجود تھے لیکن جواب بیردیا کہ میرے گھر میں حق تعالی میں علاوہ کو کی چیز نہیں ہے ..... مشائخ میں ہے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ ایک درولیش مکہ کر بھی آیا اور خانہ کعبہ کے سامنے ایک سال تک اس طرح میٹار ہا کہ نداس نے کھانا کھایا، ندیانی پیا، نہ نیند کی اور نەرفع حاجت كى اك نے اپنى جس ہمت واراده كوخانه كعبه كى روئيت كى طرف منسوب كيا تھا وى كوياس كيليّ جهم كى غذااور جان كاياني موكيا.

ان تمام باتوں کی بنیاد ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی مجت کے خمیر کو جو کہ ایک جو ہرہے،
کلا سے کلا سے کرکے تقسیم کرتے ہیں اور اپنے دوستوں میں سے ہرایک کیلئے اس کی محبت
میں گرفتاری کی مقداران کلاوں میں سے ایک کلا انحصوص کر دیتے ہیں، اس وقت انسانیت
کا جوش، طبیعت کا لباس، مزاج کا پردہ اور روح کا حجاب اس سے اٹھ جاتا ہے یہاں تک کہ
محبت کا وہ ایک کلا این ساتھ ملنے والی تو توں کے اجزاء کو اپنی صفت میں ڈھال لیتا ہے

حتی کہ وہ بھسم محبت بن جاتا ہے اور اس کی تمام حرکتیں اس کے ساتھ مربوط ہوجاتی ہیں۔ یہ وہ حالت ہے جس کوار باب تصوف اور اہل زبان جمع کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ اس معنی میں حضرت حسین بن منصور کہتے ہیں کہ

پس جو کوئی اینے اوصاف میں مستعار اور عارضی ہوتا ہے اس کا اپنے وجود کو ٹابت کرنا بھی اس کیلئے باعث ننگ وعلا ہوتا ہے کہ دونوں جہاں کی طرف اس کی توجہ کفر ہوتی ہےاورموجودات اس کی ہمت میں ذکیل در مواہوتے ہیں۔ پھراہل زبان حضرات کا ایک گروہ کلام کرتے وقت عبادت کو تعجب انگیزینانے کیلئے میہ کہدویتا ہے کہ میے جمع الجمع ہے میہ کلم عبارت کے اعتبارے تواحیا ہے تاہم معنی کے اعتبار کے متر پینی ہے کہ جمع کی جمع نہ کہا جائے ۔ کیونکہ پہلے تفرقہ ہوگا تو پھر ہی اس پر جمع کا وار د جائز ہوگا اور جب جمع کی جمع ہو گی تو وہ تو تفرقہ بن جائے گا اور جمع کواپنے حال ہے گراد ہے گا اور بیعبارت کل تہمت بن جائے گی کیونکہ جو مخص حالت جمع میں ہواس کواینے اوپر نیچے یا ادھرادھرکوئی چیزنظرنہیں آئی۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ معراج کی رات پیغیر علیہ کو دونوں جہان اور پوری کا نئات دکھائے گئے لیکن آپ نے سی چیز کی طرف بھی توجہ نہ کی کیونکہ آپ جمع کے ساتھ جمع تھے اور جع ہونے والے کیلئے تفرقہ ،مشاہرہ نہیں بن سکنا یہاں تک کرحق تعالی نے فرمایا کہ' مَا ذَا عَ الْبُصَورُ ومَا طَعْي "( پَغِيمِ عَلِيلَةً كَي آ كَاهِنهُ عَلَى اورنه صرح كُررى) میں نے ابتداء ہی میں اس مضمون پر ایک کتاب تصنیف کرکے اس کا نام

'' کتاب البیان لا ہل الصیان' رکھ دیا تھا اور اپنی کتاب'' بحرالقلوب' میں بھی جمع کے باب
میں چند داختے فصلیں لکھ دی تھیں۔ اب میں نے ضرورت کے مطابق اتنی مقد ارلکھ دی ہے۔
صوفیہ کے ذہب بیارسیاں کا یہی طریق تھا جو میں نے بیان کر دیا جو کہ صوفیہ کے
مقبول اور محقق فرقوں میں سے ایک ہے ۔۔۔۔۔ اب میں بے دینوں کے اس گروہ کی طرف
متوجہ ہوتا ہوں جو صوفیہ کے ساتھ اپنی وابستگی کا دعو کی کرتا ہے اور ان کی عبارتوں کو اپنے الحاد و
بدینی کیلئے استعمال کرتا ہے اور ان کی عزت میں اپنی ذات کا جھیائے ہوئے ہے تا کہ
اس گروہ کی غلطیاں ظاہر ہو جا کمیں اور مرید حضرات ان کے مکر و فریب اور ان کے دعووں
سے محفوظ ہو جا کمیں اور اگر اللہ جا ہیں تو اپنے آپ کو ان سے بچالیں۔ اور معالمہ تو تمام اللہ
سے محفوظ ہو جا کمیں اور اگر اللہ جا ہیں تو اپنے آپ کو ان سے بچالیں۔ اور معالمہ تو تمام اللہ

فرقة حلوليه

ہیں ....اور دوسرا گروہ اپنے مقولوں کی نسبت فارس کے ساتھ کرتا ہے اور وہ دعویٰ کرتا ہے کہ بیر مذہب حضرت حسین بن منصور کا ہے، حالا نکہ اس بے دین گروہ کے علاوہ حضرت حسین بن منصور کے ساتھیوں میں ہے کسی کا یہ مذہب نہیں اور میں نے ابوجعفر حیدلانی کو عراق میں دیکھا کہوہ اینے چار ہزارحلاجی ساتھیوں کے ہمراہ پریشان حال موجودتھا اور وہ سب ان مقولوں کی وجہ سے فارش پرلعنت کرر ہے تھے اور اس کی اپنے لکھی ہوئی کتابوں مین بھی جو کچھ ہے وہ چھیق بربنی ہے .....اور میں علی بن عثان جوبری کہتا ہوں کہ''میں پہنیں جانتا كه فارس اور ابوطلمان كون تصاور كيا كمت تحدى ليكن جوكو فى بھى كى ايسے قول كا قائل ہو جو تو حید کے منافی اور محقیق شرعی کے خلاف ہواس کیلئے دین میں کوئی حصہ نہیں ہے ادر َجب دین ہی جو کہاصل اور بنیا دیے' مشخکم نہ ہوتو تصوف میں جو کہاس کاثمر ہ اور فرع ہے تو اس ہے بھی زیاوہ خلل ہوگا ای کے کہ کرامتوں کے اظہار اور دلائل کے کشف کا اہل وین اورتو حید برستوں کےعلاوہ کسی برتصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ان عقائد کے قائل لوگوں کوتمام غلطیاں روح کے بارے میں لاحق ہوتی ہیں۔ اب میں ان سب کو بیان کرتا ہوں اور قانون سنت کے مطابق اس کے احکام بیان کرتا ہوں اور اسی بیان میں محدول کے مقالات مغالطے اور شہبے بھی پیش کروں گاتا کہ تمہیں''الله تعالی تمہین توفیق دیے' اس سے قوت حاصل موكيونكداس مين فساوبهت زياده يه، وبالتدالتوفيق

## روح كابيان

جان لو کہ روح کے وجود کے بارے میں جانا ضروری ہے عالا تکہ اس کی اصل حقیقت معلوم کرنے سے عقل عاجز ہے امت کے علما وحکما میں سے ہر خص نے اپنے علم و قیاس کے مطابق اس بارے میں چھونہ کچھ کہا ہے، نیز کا فرگروہوں نے بھی اس میں گفتگو کی ہے اور جب یہود کے سکھانے پر کفار قریش نے نضر بن حارث کورسول اللہ علیقی کے باس

بھیجاتا کہوہ آ ب ہےروح کی کیفیت اور ماھیت ہے متعلق سوال کر بے تو خداوند تعالیٰ نے اولاً تواس كے وجودكوثابت كرتے ہوئے فرمايا كرو يَسسنَلُونكَ عَن الرُّوح " (اوروه مشرک آپ سے روح کے بارے میں یو چھتے ہیں) اور پھراس کے قدیم ہونے کی ففی کی اور فرمايا "فُل الروُّوحُ مَنُ أَمُو رَبّى "(آب كهدت الحيح كدروح مير عدب كامور میں ہے ایک امر ہے ) اس طرح حضور ﷺ نے بھی ارشا وفر مایا کہ' آلاً وا نے جسنو د'' مجندةً لَمَا تعارف منها اِئتلَفَ وَمَا تناكَرَ منها اخْتلَفَ "(روهين بَح كياكيا کشکر ہیں پس جنہوں نے عالم ارواح میں ایک دوسر ےکو بیجیانا ان میں الفت پیدا ہوگئ اور جن کی آپس میں وہ شاسائی نہ ہو تکی دہ مختلف رہے )ای طرح کی بہت می دلیلیں روح کے وجود برموجود ہیں لیکن اس کی کیفیت اور حقیقت کا کہیں بیان نہیں پس ایک گروہ کا کہنا ہے'' الروخ هُوَ الحيوة التي يحيى به الجسد "(روح وه زندگى بكرجس كے سبب جسم زندہ رہتا ہے )متنکلمین کا ایک گروہ بھی ای کا قائل ہے اس حصر کے اعتبار ہے روح ایک الیاعرض ہے کہ جس کے ذریعہ فی تعالی کے حکم ہے جاندار ندور ہتا ہے اوراس جاندار میں تالیف حرکت ادر مختلف اجزاء کا باہم اجتاع ای روح کی دجہ ہے ہے ای طرح وہ اعراض بھی ای کی وجہ سے ہیں جن کے ساتھ وہ جسم ایک حالت سے دوسری کی طرف لوٹا ہے. اورایک دوسرا گروہ یہ کہتا ہے کہ'' روح زندگی کےعلاوہ کوئی چیز ہے کیکن زندگی اس کے بغیر پائی نہیں جاتی۔جس طرح کے روح بغیرجسم کے نہیں یائی جاتی اور یہ کہ ان دونوں میں سے کوئی ایک بھی دوسرے کے بغیر نہیں پایا جاسکتا جس طرح کہ در داور اس کاعلم ہے اس لیے کہ بید دنوں مختلف چیز ہیں لیکن ایک دوسرے سے جدانہیں ہوتیں۔اس معنی کے اعتبارے بھی ردح ایک عرض ہوگی جس طرح کرزندگی ایک عرض ہے۔ پھر جمہور مشائخ اور اہل سنت و جماعت کی اکثریت کا کہنا ہے ہے کہ''روح ایک ذات ہےصفت نہیں کہ جب تک وہ جسم ، کے ساتھ بیوست رہے اس وقت تک حق تعالی اپنی عادت کے مطابق اس میں زندگی کر

دیتے ہیں اورانسان کی زندگی بھی ایک صفت ہےاورانسان اس سے زندہ ہے لیکن روح انسان کےجسم میں ایک امانت ہے اور بیہوسکتا ہے کہ وہ آ دمی سے الگ ہوجائے اور آ دمی زندگی کی وجہ سے زندہ رہے جیسا کہ نیند کی حالت میں روح تو چلی جاتی ہے لیکن زندگی باتی رہتی ہےتا ہم پنہیں ہوسکتا کہ روح کے حیلے جانے کے بعدعلم اور عقل سلامت رہے اس لئے کہ پیغبر علیصی کا فرمان ہے کہ''شہداء کی روعیں ایک جو ہر ہیں جو قائم بذاتہ ہیں اور پیغمبر مِيَّاللَّهُ نِهِ بِهِي فرمايا ہے كه 'الارواح جند مبجندة ''(ارواح جمع كئے گئے لشكر ہيں) لامحالہ شکر تو باقی رہتے ہیں لیکن عرض پر نہ بقا درست ہوتی ہے اور نہ ہی وہ اپنی زات کے ساتھ قائم ہوتا ہے ہیں روح اس لطیف جسم کا نام ہوگا جو خدا تعالی کے حکم ہے آتا ہے اور اس کے حکم سے جاتا ہے اور پیٹم مطابقہ نے بیان کیا ہے کہ میں نے معراج کی رات حضرت آ دم صغی الله، پوسف صدیق ،موی ملیم الله، بارون علیم الله،عیسیٰ روح الله اور ابرا ہیم خلیل الله صلوات الله عليهم اجمعين كوآسانول مير دريها ہے تو لامحالہ وہ ان حضرات كى ارواح ہوں گى اورا گرروح عرض ہوتی تواپنی ذات کے ساتھ قائم نہ ہوتی تا کہاس کے وجود کی حالت میں بغبر عليلة اس كود مكير سكته كيونكه الرعرض ہوتی تو اس كے وجود كيلئے ايك محل ہونا حاہيے تھا جس محل کے ساتھ وہ عارض ہوتی اور اس کامل جو ہر ہوتا کیونک جو اہر مرکب اور کثیف ہوتے ہیں( عالانکہ پیغبرﷺ نے انبیاء کی روحوں کوجسموں کے ہمراہ نہیں دیکھا) پس معلوم ہو گیا کدروح ایک لطیف شی ہے اور اس کا جسم بھی ہے جب وہ جسم ہے تو اس کود کھنا درست ہوا خواہ بیدد کیمنادل کی آنکھ کے ساتھ ہی ہواور ریجھی درست ہوا کہ وہ پرندوں کے قالب میں ہول ادریه بھی درست ہوا کہ وہ ایسالشکر ہوں جن کا آنا اور جانا ثابت ہو۔ جبیما کہا حادیث اس پر ناطق ين چنانچيفرماياكه ُ فُلِ الرُّورُ حُرِنْ أَمْسِ رَبِّى "(كهدد يَجِعُ كدروح مير حُدب كا ایک امرے) گویاس کاجم میں آ نااوراس سے نکاناسب حق تعالی کے تھم سے ہے۔ باقی پہاں رہااختلاف ملحدین کا کہوہ روح کوقدیم کہتے ہیں اس کی برستش کرتے

میں اوراس کے علاوہ اشیا کا فاعل اور مدبر کسی اور کونبیس ماننے اور وہ ارواح کومعبوداز لی مدبر کہتے ہیں اور ان کا کہنا ہے کہ روح ایک جسم سے دوسرے جسم کی طرف پلیٹ بھی جاتی ہے ....اس شیبے کے علاوہ محلوق کو پیش آنے والے شہات میں سے کی شیبے پراتنا اتفاق نہیں ہے اس کئے کہتمام نصاری اگرچہ بیان اس کے خلاف کرتے ہیں لیکن در حقیقت ان کاعقیدہ ہی ہے نیزتمام ہندو،اہل تبت،اہل چین اور چین سےادھرر ہنےوا لے بھی ای پر متفق ہیں۔اسی طرح شیعوں،قر اصطبو ں اور باطنی فرقہ کے لوگوں کا بھی اسی عقیدے پر اجماع ہے اور وہ دونوں باطل فرتے بھی ای قول کے قائل ہیں ..... ہمارے بیان کروہ گروہوں میں سے ہرگرہ واسی قول کوزیا دہ مقدم سمجھتا ہے اور دلائل کے ساتھ اس کا دعوی کرتا ہے۔ہم ان تمام فرقوں سے بچ چھتے ہیں کہ تمہاری اس لفظ قدیم سے کیا مراد ہے؟ کیا ایسا حادث مراد ہے جوصرف اینے وجود یمی قدیم ہویا ایسا قدیم جو ہمیشہ سے اور ہرا عتبار سے قدیم ہو؟اگروہ کہیں کہ ہماری مراداس ہے ایجا حادث ہے جوصرف اینے وجود میں قدیم ہو تواس صورت میں تو ہمارے درمیان سے اختگا ف فتح ہمو جائے گا کیونکہ ہم بھی روح کواپیا حادث کہتے ہیں جوایے وجود کے اعتبار سے جسم کے وجود ہے قدیم ہے کہ پیغمبر علیہ نے فرمايا ہےكہ''اِنَّ اللّٰهُ تعالىٰ حلق الارواح قبل الاجساد بھاتى الفِ ''(بااثبہ الله تعالى نے ارواح كوجسموں سے كئى ہزارسال يہلے پيدا كر ديا تھا) اور جب اس كا حادث ہونا درست ہوگیا تو جب لامحالہ ہر حادث کی پیدا کرنے والے کے بیدا کرنے کاتحاج ہوتا ہےتو بیرور میمی خدائے عزوجل کی مخلوق میں ہے ایک جنس ہوگی جودوسری جنس کے ساتھ پیوست ہوتی ہے اور ان دونوں کے ایک دوسرے کے ساتھ پیوست ہونے میں حق تعالی ا بی تقدیر سے زندگی بیدا کر دیتے ہیں ..... بعض ارواح مخلوق میں سے ایک جنس اورجسم دوسری جنس ہیں۔ جب کسی جاندار کی زندگی مقدر ہوتی ہے تو حق تعالی روح کوتھم دیتے ہیں تو وہ جسم کے ساتھ پیوست ہوجاتی ہے ادراس طرح اس میں زندگی حاصل ہو جاتی ہے

باتی روح کا ایک جسم سے دوسر ہے جسم کی طرف منتقل ہو جانا بھی درست نہیں کیونکہ جس · طرح ایک خف کیلئے دو زندگیاں درست نہیں ای طرح ایک روح کیلئے بھی دو تخصیتیں درست نہیں ہیں ..... اگر اس بات برا حادیث ناطق نہ ہوتیں اور رسول اللہ عظیم نے ایمی سچی خبروں میں ہمیں اس کی اطلاع نہ بھی دیتے تو محض عقل کی رو سے بھی روح کامفہوم سوائے زندگی کےاور پچھینہ ہوتا اور پیصفت یہی ہوتی نہ کہ جو ہر جوقائم بذاتہ ہوتا ہے .....اور ٔ اگر دہ کہیں کہ اس قول ہے ہماری مراد ایسااز لی قدیم ہے جو ہراعتبار ہے قدیم ہوتو ہم ان ے دریافت کریں گے کہ اچھا یہ قدیم بذاتہ قائم ہے یا اپنے قیام میں کسی کا محتاج ہے؟ اگر وہ کہیں کہ روح ایبات کیم ہے جو قائم بذاتہ ہے تو ہم بوجھتے ہیں کہ پھر کیا دیں خداوند عالم ہے یا کوئی ادر؟اگر ده کہیں کہ خدادند عالم تو وہ نہیں ہے تو اس صورت میں حق تعالیٰ کےعلاوہ ایک دوسرے قدیم کا اثبات لازم آئے گا جوعقل کے مطابق نہیں ہے کیونکہ قدیم محدود نہیں ہوتا ِ ( یعنی اس کی ابتداوا نتهانبیں ہوتی ) لیکن میاں توالی ذات کاو جود دوسرے کیلئے ضدین رہا ہے یعنی ان کی ابتداورانتہا کی حدموجود ہے )اور کیام بحال ہے کہ قنہ یم تو ہولیکن خداوند عالم نہ ہو،اوراگروہ کہیں کہوہ خداوند عالم ہے،تو ہم کہیں کے کہاں طرح وہ روح تو قدیم ہوئی تا ہم محلوق تو حادث ہے ادرا یک حادث کا قدیم کے ساتھ امٹرائی بالکل محال ہے اس طرح حادث کا قدیم کے ساتھ اتحاد، حادث کا قدیم میں حلول یا حادث کا قدیم کیلئے مکان ہونایا قدیم کا حادث کیلئے حال ہونا بھی محال ہے کیونکہ جو چیز بھی کسی دوسری چیز کے ساتھ پوست ہوتی ہےادراس طرح جس چیز کیلئے ملنے اور جدا ہونے کی صفت موجود ہووہ حادث ہی ہوتی ہے کیونکہ حادث اشیاایک دوسرے کی جنس ہوتی ہیں اور اللہ تعالی اس چیز سے بہت ہی زیادہ ہے....اورا گروہ کہیں کدوہ قدیم تو ہے لیکن بذات قائم نہیں ہے بلکداس کا قیام تحمر کے ساتھ ہے..... تو بیددعو کا بھی دوصورتوں سے خالی نہیں ۔ یا تو وہ صفت ہوگی یا عرض!ا گراس کوعرض کہیں تو لامحالہ یا اے کسی محل میں مانتا پڑے گا یا لامحل میں اگر دہ محل میں کہیں تو وہ محل بھی تو

اس کی طرح اینے قیام میں کسی دوسرے کامختاج ہوگا۔اس صورت میں ان دونوں میں سے کسی پر بھی قدیم کااطلاق کرنا باطل ہوگا اورا گروہ کہیں کہوہ عرض لامحل میں ہےتو ہے بھی محال ہے کیونکہ جب عرض اپنی ذات میں قائم ہی نہیں رہ سکتا تو ایمک میں اس کا قیام کسی طرح بھی معقول نه ہوگا .....اوراگروہ بول کہیں کہروح ایک قدیم صفت ہے جیبا کہ حلولیہ اور تناخیہ فرقه کے لوگ کہتے ہیں۔ تو یہ بھی محال ہے کہ حق تعالیٰ کی ایک صفت قدیم مخلوق کیلئے صفت بن جائے۔اوراگریددرست مان لیاجائے کہت تعالیٰ کی حیات محلوق کی صفت بن جاتی ہے تو پھر يہي مانتا پڑے گا كەت تعالى كى قدرت مخلوق كى قدرت بن جائے (حالانكە يەمال ہے تو وہ بھی محال ہی ہوگی ) اور جب کہ صفت موصوف کے ساتھ قائم ہوتی ہے تو یہ س طرح جائز ہوگا کہ صفت قدیم کا موصوف ہادئے ہو۔ پس لامحالہ قدیم کوحادث کے ساتھ کو کی تعلق نہ ہوگا اور لمحدین کا قول اس بارے میں باطل ہے اور روح حق تعالیٰ کے فرمان ہے ایک مخلوق ہےاور جوکوئی اس کےعلاوہ کسی اور عقبید کے کا قائل ہواس کا مکابرہ واضح ہے اور وہ حادث کو قدیم سے ممتاز ہی نہیں کر سکتا اور بیہ ہرگز جائز نہیں کہ کوئی ولی اپنی ولایت کے درست ہوتے ہوئے حق تعالی کے اوصاف سے جاہل ہو .....اللہ تعالی کا بے صد شکر ہے کہ ِ اس نے ہمیں بدعت اورنفسانی خطرہ ہے محفوظ رکھا ہے اور ہمیں عقل نصیب فر مائی کہاس کے ساتھ ہم اس کی ذات میں غور اور اس کی وحد انیت پر استدلال کرتے ہیں اور ایمان عطا فرمایا تاکہ ہم اسے پیچان سکیں۔وہ ایسی حمد وثنا کے لائن ہے جس کی کوئی انتہانہ ہو۔ کیونکہ ہماراتعریف کرنا متنابی ہے کیکن اس کے انعام واکرام لا متنابی ہیں۔ ظاہر ہے کہ متنابی حمد۔ اس کے لامنای انعامات کے مقایلے میں مقبول نہیں ہوتی ..... جب اہل ظاہر نے اہل اصول سے ریہ حکایات بن لیں تو انہوں نے سمجھا کہ شایدتمام ارباب تصوف کے بھی عقائد ہیں یہاں تک کہ وہ اس تنگین تلطی اور واضح نقصان کی بدولت ان یا توں کے جمال ہے ہی حجاب میں ہو گئے اور ولایت حق کی لطافت اور تجلیات ربانی کی روثنی ان پر پوشیدہ ہوگئی

کیونکہ اس راہ طریقت کے بزرگوں اور سرداروں کیلئے لوگوں کا انہیں روکر ویتایا قبول کرلین دونوں برابر ہیں کہ انہیں اس کی ذرہ برابر پرواہ نہیں ہوتی۔ دانٹد اعلم بالصواب۔

فصل

مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ 'المووح فی المجسد کالنار فی المحطب فالنار مخلوقة والصحم مصنوعة ''(روح جسم میں اس طرح ہمیں کلڑی میں آگ کہ آگ گلوق ہاور کوکلہ مصنوع ) اور قدیم ہونا خداوند تعالیٰ کی وات اور صفات کے علاوہ کی کے لئے جائز نہیں ۔۔۔۔۔۔ اور مشائخ میں سے حضرت الو بکر واسطیؒ نے بی روح کے بارے میں زیادہ تفصیلی کلام کیا ہے ان کے بارے میں روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا ''الا رواح علی عشر مقامات ''(روحوں کے دیں مقام ہیں)

اول: مفسدوں اور خطا کاروں کی روسی جوتار کی میں قید کی گئیں ہیں اور انہیں کچھلم نہیں کہا اور انہیں کچھلم نہیں کا کہا ہے گا۔ کہا جائے گا۔ کہا تھا کہا ہے گا۔

۔ دوم ۔ پر بیبز گارانسانوں کی رومیں جواپنے اجھے اعمال کے نتیجہ میں پہلے آسان میں خوش و

شاد مان ہیں اوراین اطاعت گذاری کی بدولت خوش ہیں اور اعمال کی قوت سے سر کرتی ہیں۔ سوم :۔مریدان حق کی رومیں جو چوتھے آسان میں ہیں اور اپنے صدق معاملہ اور ایکھے

علام کے مائے میں فرشتوں کے ساتھ رہتی ہیں۔ اعمال کے سائے میں فرشتوں کے ساتھ رہتی ہیں۔

چہارم ۔۔ دوسروں پراحسان کرنے والوں کی رومیں جونور کی قندیلوں میں عرش الٰہی کے ساتھ لککی ہوئی ہیں۔ان کی غذار حت الٰہی اوران کا شربت لطف وقرب الٰہی ہے۔

بیجم نال وفا کی روص جوصفاکے پردوں میں اور برگزیدگی کے مقام پرخوش ہیں۔

میں میں ہوئی ہے۔ اور جنت میں جنتی پر ندوں کے قالب میں رہتی ہیں اور جنت میں اور جنت

کے باغوں میں جہاں اور جس وقت جا ہیں چلی جاتی ہیں۔

جفتم ۔خداتعالی کے عاشقوں کی رومیں جو صفات جن تعالی کے نوری پر دوں میں ہیں اور ادب کے بچھونے پر قیام پذیر ہیں۔

ہشتم نے حق تعالیٰ کے عارفوں کی رومیں جو بارگاہ اللی میں رہتی ہیں اور صبح شام کلام اللی سنی اور دنیا و جنت میں اپنے مکانوں کو دیکھتی رہتی ہیں۔

تہم ۔ حق تعالی کے اولیاء کی روعیں جو جمال اللی کے مشاہدہ اور مقام کشف میں متعزق بیں سندان کے علاوہ کی کو جانتی بیں اور نداس کے علاوہ کی چیز میں انہیں آ رام نظر آتا ہے۔ دہرویشوں کی روعیں جو کل فامیں قرب اللی سے مشرف بیں ان کے اوصاف واحوال تبدیل کئے جانچے بیں اور وہ حق تعالی کے قرب سے لطف اندوز ہور بی ہیں۔

مثائخ کے متعلق بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے ارواح کو اینے اپنے مقام پر و یکھا ہے اور بیدورست ہے کیونکہ ہم نے بیان کر دیا ہے کدروح کا وجود ہے اور وہ ایک لطیف جسم ہے جے دیکھا جا سکتا ہے اور جب فن تعالی جا ہتے ہیں کسی بندے کو دکھا دیتے ہیں .....اور ش علی بن عثان ہجو یری کہتا ہول کہ ہماری زندگی کا وجود خداوند تعالی کے ساتھ ہاور ہاتی رہنا بھی ای کے سبب ہے۔ ہمیش زندہ رکھنا بھی ای کافعل ہے اور ہم ای کے تھم سے زندہ ہیں نہ کہ اس کی ذات یا صفات کے ساتھ اور روحی فرقہ کے تمام اقوال باطل ہیں اورلوگوں کے درمیان ایک عظیم گراہی ہے ہے کہ وہ روح کوقندیم کہتے ہیں اگر جہانہوں نے عبارتوں کو تبدیل کر دیا ہے تا ہم ایک گروہ اسے نفس اور بیولی کا نام دیتا ہے اور دوسرا گروہ نوراور ظلمت کہتا ہےاور راہ تصوف کے جھوٹے دعوے داراس کوفٹا و بقایا جمع وتفرقہ یا ای طرح کی اور ملع کی ہوئی عبارتوں ہے تعبیر کرتے ہیں اور اپنے اس کفر کی تحسین کرتے ہیں حالانکہ صوفیاء کرام اس گروہ سے بیزار ہیں کیونکہ دلایت کا اثبات اور خداد ند تغالیٰ کی محبت کی حقیقت اس کی معرفت کے بغیر درست نہیں ہوسکتی۔ اور جب کوئی آ دی قدیم اور حادث کے درمیان فرق ہی نہ کرسکتا ہوتو وہ جو پچھ بھی کہے گا ہے قول میں جانل ہی ہوگا اور

عقلندلوگ جاہلوں کی باتوں پر توجہیں دیا کرتے۔

ان دونوں باطل فرقوں کا جو کچھ مقصودتھا کہلی دونصلوں میں بیان ہو چکا ہے اگر اس سے زیادہ کی تلاش ہو تو میری دوسری تقنیفات میں اس کو ڈھونڈ نا چا ہے کہ یہاں طوالت کامیراارادہ نہیں ہے ۔۔۔۔۔اب میں پردوں کے کھلنے ۔طریقت ومعاملات کے ابواب اورائل تصوف کے حقائق کا اس کتاب میں واضح ولائل کے ساتھ بیان کروں گا تا کہ مقصود کو جانے کا راستہ تم پر آسان ہو جائے اور اس کے منکروں میں سے جس کو کچھ بصیرت حاصل جودہ اس کی طرف لوٹ آئے اور یہ کام میرے لئے دُعائے خیر اور تو اب کا باعث بن جائے ، (اگر الشراقی الی جائی )

يبلا كشف حجاب

## معرفت الهي

الله عزوجل فرماتے ہیں کہ' وَمَا قَدَدُو اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ " (انہوں نے قَلَ تَعَالَىٰ کَى قَدَرَ مِیں کہ کو مَا قَدَدُو اللّهَ عَقَّ قَدْرِهِ " (انہوں نے قت تعالیٰ کی قدر نہیں پہپانی جیسا کہ اس کاحق تھا ) اور رسول الله عَقِی کا رشاد ہے کہ ' لَوُ عوضهُ الله حَق معرفته لمشیتم عَلَی العود وَلَوَ الت بدعائکم العبال " (اگرتم الله تعالیٰ کو الله حَق معرفت کاحق ہے قوتم سندروں کی سطح پر بیدل چلتے اس کی معرفت کاحق ہے قوتم سندروں کی سطح پر بیدل چلتے اور تمہارے بلانے پر بہر الله علیہ ہے ہے ہے ہے ۔

حق تعالی کی معرفت ووطرح کی ہے، ایک علمی اور دوسری حالی۔معرفت علمی دنیا وآخرت کی تمام بھلائیوں کی بنیاد ہے اور بندے کیلئے تمام اوقات واحوال میں اینے خداوند تعالی کی معرفت بی تمام چیزول سے اہم اور ضروری ہے اور الله تعالی کا ارشاد ہے کہ و مَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ''( ﴿ يَنْ خِينِ الرَانَانُونِ كُوا يَيْ عَادِت لعنی این معرفت کیلئے بیدا کیا ہے) حالانک مخلوق کی اکثریت اس سے روگردان ہے سوائے ان حضرات کے جنہیں خداوند تعالیٰ نے جن لیا اور انہیں دنیا کی تاریکیوں سے رہائی نصیب کر دی ہےاوران کے قلوب کوانی معرفت سے زندہ کر دیا ہے۔جبیبا کہ ت تعالیٰ تمہیں حفرت عمر بن الخطابُّ ك حال م متعلق خرويتا ب كه و جَعَلْمَنا لَه ، نُورًا يَ مُشِيى به فِسی النَّماس ''(ہم نے اس کیلئے ایک روشیٰ پیدا کردی ہے جس کے ورایعے وہ لوگوں میں چانا ہے)اورابوجہل ملعون کے بارے میں خردی ہے کہ 'کے مَنْ مَصْلُه و فِي الظُّلُماتِ لَيْسَ بِعَوْدِ جِ مِنْهَا "(اس كى حالت اس حفى كَاطرة ب جوظلمتول يس كرا مواب كه ان سے نکل نہیں سکتا ) پس معرفت اللی دل کی زندگی ہے اور حق تعالی ہے اعراض اس کی موت! اور بر مخص کی قدر و قیمت معرفت حق کے باعث بی ہے کیونکہ جس کو بیمعرفت فعل

اللہ تعالیٰ کی معرفت اوراس کے معرفت اوراس کے حیات کو کو گول کا حق تعالیٰ کی معرفت اوراس کے حیے علم میں بہت سا اختلاف ہے۔ معز لہ کہتے ہیں کہ تق تعالیٰ کی معرفت عقلی ہے اور عقلند کے علاوہ کسی کواس کی معرفت حاصل نہیں ہو عتی لیکن بیقی ہوگاں ہے اس لئے کہ دارالاسلام میں رہنے والے دیوانے معرفت کے حکم میں داخل ہیں نیز جو بچے ابھی عاقل نہیں ہوئے ان کا حکم بھی ایمان کا حکم ہوتا ہے کیونکہ معرفت کا حکم آگر عقلی ہوتا تو جن کو عقل نہیں انہیں معرفت کا حکم نہ ہوتا اوران کا فروں پر جو عقل رکھتے ہیں کفر کا حکم نافذ نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کا حکم نافذ نہ ہوتا نیز اگر عقل معرفت کا علم معرفت کی علت ہوتا ہوتی ہوتا ہے ہوتا ہے کہ جو تقالی کی معرفت کی علت جائل ہوتے حالانکہ یہ کھلا مکا برہ ہے، اور دو مراگر دہ کہتا ہے کہ حق تعالیٰ کی معرفت کی علت استدلال ہے اور جس آ دمی کے ساختے تی تعالیٰ کے دلائل نہ وال اے معرفت حاصل نہیں ہو سکتی لیکن ابلیس کے واقعہ کی بنا پر بیقول بھی باطل ہے کیونکہ اس نے تو دلائل بہت دیکھے ہو تکی لیکن ابلیس کے واقعہ کی بنا پر بیقول بھی باطل ہے کیونکہ اس نے تو دلائل بہت دیکھے

ہیں کیکن جب اس نے جنت دوزخ ،عرش اور کری کو دیکھا تو ان تمام دلائل کی رویت بھی اس كيليم معرفت كى علت منه بن تكى دخداوندتعالى نے بھى كہاہے كه أو لَوُ اَنْسَانَوْ لُمَا اِلْمِهُ مُ الْمَلْئِكَةَ وكَلَّمَهُمُ الْمَوْتِي وَ جَشَرُنَا عَلَيْهُمْ كُلَّ شَيُّ قُبُلامًا كَانُوًا لِيُومِنُو إلاً أن يَّشَاءَ الله "(اوراگرجم ان كافرول يرفرشتول كونازل كرتے اور مرد ان كے ساتھ باتیں کرتے اورہم ہر چیز کوان کے سامنے جمع کردیتے تو بھی یہ ایمان ندلاتے سوائے اس کے کہ اللہ جا ہے، اگر دلائل کی رویت اور ان کا استدلال معرفت کی علت ہوتا تو حق تعالی ای کومعرفت کی علب قرار دیتے نہ کہ اپنی مثیبت کو .....اور اہل سنت و جماعت کے نز دیک عقل کا میچے ہونااور کسی دلیل کا دیکھنامعرفت کیلئے سبب ہوتا ہے علت نہیں۔ جان لو کہ معرفت کی علت حق تعالی کی مشیت اور عنایت کے علاوہ اور کوئی چزنہیں بن عتی اس کی عنایت کے بغیرعقل تو نابینا ہوتی ہے اس لئے کی عقل تو خوداینے بارے میں بھی جاہل ہے تو اینے علاوہ کسی چیز کو کیسے بیچان سکتی ہے نیز حق تعالی کی عنایت کے بغیر دلائل کی رویت میں تشکر اور استدلال بھی غلط ہے کیونکہ اہل ہوا اور طحد وں کے سب کر وہ بھی استدلال ہی تو کیا کرتے ہیں لیکن ان میں سے اکثر عارف نہیں ہوتے ..... پھر جر چھنے میں برحق تعالیٰ کی عنایت ہے اس کی تمام حرکات معرفت کی علامت ہیں .....اور استدلال ایک طلب ہے جب كرترك استدلال تسليم باورمعرفت كيفيح مون من تعليم طلب برتنبين موتى ب کیونکہ طلب ایک ایس اصل ہے جس کا ترک جائز نہیں اور شئیم ایک دوسری اصل ہے جس میں اضطراب کا گزر جائز نہیں ادران دونوں کی حقیقت معرفت نہیں ہے درحقیقت سے جانتا حاجة كه بنده كيليّ رمنما ادرول كوكهو لنه والاخدا تعالى كےعلاوه كوئى نہيں اورعقل و دلائل کے وجود کیلئے ہدایت کا امکان نہیں اس کی دلیل اس سے زیادہ واضح اور کوئی نہیں ہوسکتی کہ خداوندتعالى في خودار شادفر مايا بيك و كور د أو العادو المعاد أنهو اعنه "(اوراكر كفار قیامت سے دنیا کی طرف لوٹا دئے جائیں تو پھر بھی دہی کام کریں جن ہے انہیں روکا گیا

تھا) اس طرح جب امیر المونین حضرت علی ہے لوگوں نے معرفت کے بارے میں وريافت كياتوآ بـ في مايا " عَرَفَتَ اللَّه باللَّه وَعوفتُ مَادُونَ الله بنور الله "(من نے اللہ تعالی کواس کی عنایت سے اور غیر اللہ کو اللہ کے نور سے بیجیا تا ہے) پس حق تعالی نے جسم کو پیدا کیا اور اس کی زندگی روح کے سپر دکر دی اور دل کو پیدا کیا تو اس کی زندگی کوانی ذات کے ساتھ متعلق کردیا۔ پس جب عقل اور دلیل میں جسم کوزندہ کرنے کی قدرت موجوز میں تو محال ہے کہ وہ دل کوزندہ کر سکیں۔ چنانچے تن تعالی نے فرمایا ہے 'اوَ مَنْ کَانَ هَيْتُ فَأَحْيَيْنُهُ "( كياوه آ دى مرده شقاكه پُرجم نے اس كوزنده كيا) ليني حق تعالى نے زندگى كوا بنى ذات كيم تعلق كيااوراس جَكْفر مايا' وَجَعَلُ مَا لَهُ وُوُا يَّمُشِي بِهِ فِي السناس "(اورہم نے اس کیلئے ایک روشی پیدا کی جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چلنا ہے) تورکو بیدا کرنا جومومنوں کے دل میں روشی ہے وہ بھی اپنی ذاہ ہے متعلق کیا نیز فرمایا'' اَفَعَنُ شَوَحَ اللَّهُ صَدُدَةَ لِكُلِاسُلاَ لَهِ فَهَلَ عِلَىٰ نُوْدٍ مِنْ دَبُهِ ''(وَجَمْص جَس كاسين حِنْ تعالیٰ نے اسلام کیلئے کھول ویا ہے پس اینے کہ ہے روشنی بر ہے ) یعنی دلوں کو کھو لئے كى تىبىت بھى اپنى طرف كى \_اوران كو بندكر نے كوبھى اپناتھل قرارد يااور فرمايا" خسَّمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ وَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَى اَبُصَارِهِم غِشَاوَ ﴿ الرَّمِرِكَادِي السُّلِّ ان كداول اوركانول يراوران كي آنكهول يريرده ٢ ) نيز فرماياً " و لا تُطِعُ مَنُ اعْفَلْنَا فَلْبَهُ عُنُ زِكُونَا "(اوراس كى اطاعت نه كرجس كردل كوبم في اين ذكر س عافل كر دیا ہے) پس جب دل کاقبض کرنا۔کشاوہ کرنا،کھولنا اورمہر لگاناسب پچھوٹ تعالیٰ کی طرف ہے ہوتا ہے تو یہ محال ہے کہ اس کے علاوہ کسی کورہنما سمجھا جائے۔ کیونکہ جو پچھی اس کے علاوہ ہے وہ سب علت اور سب کے در بے میں ہی ہے جب کہ کوئی علت اور سب مسبب كى عنايت كے بغير را نہيں و كھاسكا كيونكه جاب را ہزن ہوتا ہے نہ كذر ہنما! نيز خدا تعالى كا فران بَكُ ولكِنَ اللَّهَ حَبَّبَ إلَّيكُمُ الإيْمَانَ وَ زَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ "(ليكن

ٹرتھالی تمہارے لئے ایمان کومجوب بنادیا اوراس کوتمہارے ولوں میں آ راستہ کردیا) اس بت میں ایمان کومجوب بنانے اوراس کودلوں میں آ راستہ کرنے کی نسبت بھی اپنی ذات کی ف کی ہے اور تقوی کا لازم کرنا جو عین معرفت جق ہے وہ بھی حق تعالیٰ کی طرف سے بی ہاور جس پر تقوی لازم ہوا ہواس کواسے اوپر لازم کرنے یا اس کو دور کرنے کا اعتیار نہیں ہوتا۔ ہیں حق تعالیٰ کی تو فیق کے بغیر مخلوق اس کی معرفت سے عاجز بی دے گی۔

حضرت ابواکس نوریؓ کا قول ہے کہ''اللہ تعالیٰ کی معرفت براس کے فضل کے علاوہ کوئی دلیل نہیں ہے ہم علم تو اس لئے حاصل کرتے ہیں تا کہ اس کی عیادت کے آ واب ہمیں معلوم ہو جائمیں 🖰 اور تلوقات میں ہے کسی کواس چیز کی قدرت حاصل نہیں کہ وہ · كى كوخدا تعالى تك پنياد مورنه استدلال مي كوئي ابوطالب سے زياد ، تقلندنبيس موسكا اور محد علیہ کے وجود سے بڑی کوئی دلیل نہیں ہوسکتی لیکن ابوطالب کیلئے نفع بخش ثابت نہ ہو سكى .....اوريدياد ركھوكماستدلال كاورجرات تعالى سے اعراض كرنے كاہاس لئے كم استدلال نام ہی غیر میں سوچ و بچا کرنے کا ہے جب کہ معرفت کی حقیقت غیراللہ ہے اعراض كرنا ب ..... عادت كے مطابق دوسرے تمام مطلوبات كا وجود استدلال ہے ہوتا بے لیکن حق تعالی کی معرفت عادت کے برعکس ہے۔ پس جب آئ کی معرفت عقل کے ہمیشہ جیرت میں رہنے کا نام ہے اور اس کی عنایت بھی بندہ کے اپنے اختیار میں نہیں ہے تو بندہ کے سب کااس کی معرفت میں کیا دخل ہوسکتا ہاور بندہ کیلئے اس کے فضل سے سواکوئی ولیل تبیس ہوسکتی،اوروہ حق تعالی دلوں کو کھو لنے والا اورایک چھیا ہواخز انہ ہےاس لئے کہ جو کچھاس کے علاوہ ہےوہ سب محادث ہےاور ایک حادث کا اپنے جیسے حادث تک خود بخو و بہنچ جانا تو جائز ہے لیکن یہ جائز نہیں کہ کوئی حادث اپنے پیدا کرنے والے تک خود بخو د بہنچ جائے ، ورنہوہ پیدا کرنے والا اس حادث کے کسب کا نتیج ہو جائے گا اور جوکوئی کی کے كسب كے تحت آ جائے كسب كرنے والے كاكسب اس يرعالب اوراس كاكسب كيا ہوا

مغلوب ہوتا ہے اور بیت تعالیٰ کے بارے میں جائز نہیں ).....پس کرامت پہنیں کے عقل، سمی فعل کی دلیل ہے فاعل کے وجود کو ثابت کرے بلکہ کرامت بیہ ہے کہ وہ حق تعالیٰ کے نورے اپنے دجود کی نفی کردے ،اس طرح اس پہلے کو (جوفعل کی دلیل سے فاعل کا آثبات کرناہے )محض معرفت قولی حاصل ہوگی کیکن جونور حق ہے اپناوجو ڈنفی کر دے اس کومعرفت حال بعنی اصل معرفت حاصل ہو جائے گی اور جوگرو وعثل کومعرفت کی علت سمجھتا ہے اس ہے دریافت کرو کہ ' مقل دل میں حقیقی معرفت میں ہے کسی چیز کو ثابت کرتی ہے؟ کیونکہ عقل جس چیز کو ثابت کرتی ہے معرفت الٰہی تو اس کی نفی کا تقاضہ کرتی ہے، یعنی عقل کی دلالت سے جو کھے دل میں صورت بیدا ہوتی ہے کہ خداوند تعالی یہ ہے در حقیقت اس کی ذات کے خلاف ہے اوراگر اس کے خلاف کوئی اور صورت دل میں بیدا ہوتو حق تعالی اس صورت کے بھی خلاف ہے پس اس مقام پر عقل کی کیا مجال ہے کہ وہ استدلال کے ذریعہ معرفت حاصل کر سکے اس لئے کہ عقل اور دہلم دونوں کی جنس ایک ہی ہے اور جس جگہ جنس ثابت ہو جائے وہاں معرفت منصی ہو جاتی ہے پس مقل ہے استدلال کے ذریعہ اثبات، تشبيه ہوگی اور اس کی نفی تعطیل ہوگی اور عقل کی مجال ان دواصلوں کے علاوہ پھینیں جب كه بيد د ونو ل اصليل فكر دمعرفت على تا كام بين كيونكه مشتبه أور معطله على سيح كو كي بھي موحد نہیں ہوسکتا۔ بس جب عقل اپنی امکانی حد تک بہنچ کر بھی اینے وہم کے علادہ کچھ حاصل نہیں كرسكتى تو دوستان حتى كے دلوں كوطلب عنابت كے علاده كوئى جارة نہيں \_ چنانچدوه عاجزى كى چوکھٹ پر بغیر کس سبب کے آ رام پذیر ہو گئے بلکدانے آ رام میں بھی بے آ رام ہو گئے اور ا بے دلوں کیلئے مرہم تلاش کرلیا اورائی راہ کوطلب عنایت کی'' اقسام اورائی قدرت کے درمیان پوشیده کرلیا توحق تعالی کی قدرت اس جگدان کی این قدرت بن گئی۔ بعنی انہوں نے قدرت حق کے ذرایدراہ معرفت حق کو پالیا اوراس طرح وہ غیبت کی تکلیف سے آسودہ ہو گئے اور عبت کے باغیج میں جگہ یا کراس میں آرام پذیر ہو گئے اور زاحت وسرور می قرار

حاصل كرليا .... يوں جب عقل نے دلوں كومنزل مراد تك بہنيا ہواد يكھا تواس نے بھي اپنا تصرف شروع کیالیکن وہمعرفت کےحصول سے عاجز رہی ، جب عاجز رہی تو جیران ہوگئی اور جب جیران ہوئی تو معزول ہوگئی اور جب معزول ہوگئی تو اب جن تعالیٰ نے اس کے اندر اطاعت کالباس پہن لیا اور کہا''اے عقل! جب تک تو اپنی خودی میں رہی اینے اسباب و تصرفات کی بنایر حجاب میں رہی اور جب تصرف کے آلات خالی ہو گئے تو باقی صرف تو رہ گئے۔ جب صرف تو باتی رہ گئی تو تجھے رسائی حاصل ہو گئے۔ پس دل کے جھے میں حق تعالیٰ کا قرب آیا اور عقل کے جھے میں خدمت واطاعت، باتی رہی معرفت وہ تو خودمعرفت ہے پس الله تعالی نے بندے واپنی تعریف اور معرفت سے شناسا کیا تا کہ اس کواس کے ذریعہ پیچانیں۔ایس بیچان نہیں جو سی بب اور آلے کے واسطے سے ہو بلکدایس بیچان جس میں خود بندے کا وجود عارضی ہوتا کہ عارف کوا تا پنیت ادرغرور ہراعتبار سے ایک خیانت نظر آئے بہاں تک کداس کاذکراس طرح ہو کہ ایک میں نسیان نہ ہواور معاملہ ایسا ہو کہ اس میں کوتای نه ہو لیعنی اس کی معرفت واقعی اور یقینی ہو صرف زبانی دعو کی نه ہو ..... نیز ایک اور مروہ کا کہنا ہے ہے کہ ' حق تعالیٰ کی معرفت ایک الہامی چیز کے لیکن ریبھی محال ہے اس لئے كمعرفت كي غلط وف كيفي ايك دليل ب جب كدابل البام كيك تح اورخطا بركوئي دلیل نہیں۔ کیونکہ جب ایک مخص دعوی کرے کہ مجھے الہام ہوا ہے کہ خدا تعالی کیلئے مکان ہاور دوسراید دعویٰ کہ مجھے الہام ہوا ہے کہ اس کیلئے مکان نہیں تو لامحالہ ان دومتضا در عووَ س میں حق تو ایک کی طرف بی ہوگا۔ حالا تک بید دونوں اینے ایسے الہام کی بنیاد پر دعویٰ کررہے ہیں چنا نجدان دونوں مرعبوں کے درمیان صدق اور کذب کا فیصلہ کرنے کیلئے ایک دلیل کی ضرورت ہوگی۔اس صورت میں فیصلہ تو ولیل پر ہوگا۔اورالہام کا حکم باطل ہو جائے گا۔ یہ برجمنوں اور الہا می لوگوں کا قول تھا..... میں نے اس دور میں ایک قوم کو دیکھا ہے جواس بارے میں بڑاغلو کرتی ہے اورایے طریق کار کی نسبت نیک ویارسا بزرگوں کی طرف کرتی

ہے حالاتکہ بیسب لوگ گراہی پر قائم ہیں اور اس کا قول اہل کفر اور اہل اسلام کے تمام عقمندوں کے خلاف ہے اس لئے کہ الہام کے دس مری ایک بی معاطع میں دس باہم متضاد اقوال کا دعویٰ کرتے ہیں تو وہ سب باطل کہوتے ہیں اوران میں ہے کوئی بھی حق پر نہیں ہوتا ..... اگر کوئی کہے والا یہ کے کہ جو کھٹر بعت کے خلاف ہو وہ تو الہام ی نہیں ہوتا تو میں کہتا ہوں کہتم اینے اصل میں خطا کاراورغلطی پر ہوکہ شریعت کواینے الہام پر قیاس كرتے اور كہتے ہوكہ الہام كا ثبات شريعت كى وجه سے بے پس معرفت ايك شركى ، ثبوتى اور ہدایتی ثثی ہوگی۔ نہ کے الہامی اورمعرفت کے معاملہ میں الہام کا فیصلہ ہرائتبار سے باطل ہے ....ایک اور گروہ کے لوگ کہتے ہیں کہ 'معرفت فق سب کیلئے ضروری ہے' لیکن بیمی محال ہے اس لئے کہ ہروہ چیز جس کاعلم بندے کیلئے ضروری ہواس میں تمام عقمندوں کو مشترک ہونا چاہئے جب کہ ہم دیکھتے ہیں کے تقلندون کا ایک گروہ معرفت کا اٹکار کرتا اور تشبیب وتعطیل کورواسمجتا ہے تو یہ ثابت ہو گیا کہ معرفت ضروری امرنہیں بیز اگر حق تعالیٰ کی معرفت ضروری ہوتی تو اس کے ساتھ مکلّف کرنا در سے نہ ہوتا کیونکہ الیی معرفت کا مکلّف قرار دینا جس کاعلم ضروری ہومحال ہے،جیسا کہ بندے سیلئے خوداین معرفت اور آسان و ز مین ، دن ورات اور در دولذت وغیر ہ کی معرفت کہ کوئی علمندائیے آپ کوان چیز ول کے وجود میں شک میں نہیں ڈال سکتا کہان چیزوں کے بارے میں بیقرار ہوجائے اورا گران کو بیجاننا ندبھی جاہے توابیانہیں کرسکتا کہان کونہ پیجانے تاہم صوفیہ کا ایک گروہ جوایئے یقین کی صحت میں نگاہ ڈالتے ہوئے کہتا ہے کہ ہم اس کو ضروری مجھتے ہیں کیونکہ ہم اپنے ول میں کوئی شک دشبہ نہیں یاتے ادر وہ یقین کو ضرورت کا نام دیتے ہیں تو وہ اس معنی میں تو سیج ہیں کیکن عبارت میں وہ خطا کار ہیں کیونکہ ضروری علم میں سیح کی تخصیص درست نہیں اس لئے کہ سب عقمندلوگ کیسال ہوتے ہیں۔ نیزعلم ضروری ایک ایساعلم ہوتا ہے جو دل میں کسی مبب اور دلیل کے بغیر پیدا ہوجائے۔ جب کہ خداوند تعالی کے متعلق علم اور اس کی معرفت

431

کیلئے سبب ہوتا ہے۔البتہ حضرت استادابوعلیؓ دقاق، شیخ بوسبل صعلو کی اور بدر بن ابی سہل ؓ جو كه نيشا يور كے امام اور سر دار ہيں۔ بيسب حضرات اہلست و جماعت كے اس ايك قول بر متفق ہیں کەمعرفت کی ابتدااستدلال ہے جب کہانتہا ضرورت اوروہ کہتے ہیں کہ بہشت کے اندرخداوند تعالیٰ کے متعلق ضروری ہوگا تو جب وہاں اس کا ضروری ہوناروا ہے تو یہاں بھی ضروری ہونا روا ہوگا۔ نیزیبہاں دنیا مین انبیاء کیہم السلام اس حال میں کہتن تعالیٰ کا کلام کسی واسطہ کے بغیریا کسی فرشتہ یاوی کے ذریعہ سے سنتے ہیں تا کہ اس کو ضروری طور پر بیجان لیں اور ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ جنتی اوگ جنت میں حق تعالی کو ضروری طور یر بیجان لیں گے کیونکہ جنت دار تکلیف نہیں ادر پنجبران خدامامون العاقبت اور حق تعالیٰ کی جدائی ہے حفاظت میں ہوتے ہیں اور جوکو کی حق تعالیٰ کو ضروری پیچان لیتا ہے اس کو بھی گراہی کا كوئى خوف يا جدائى كا انديشنبيس ربتا \_ايمان اورمعرفت كوحق تعالى كافضل بى سمجھنا جا ہے کیونکہ یہ ایک پوشیدہ حقیقت ہے، جب بیر ظالم بھو چائے تو پھرایمان ایک خبر بن جائے گا در اس کے وجود میں اختیارا ٹھ جائے گا اور شریعت کے اصول صطرب ہو جائیں گے اور ارتد او کا تھم باطل ہوجائے گااس طرح بلعم باعورابلیس اور برصیعا پر تفر کا تھم لگانا درست نہیں رہے گا۔ کیونکہ اس پرا تفاق ہے کہ بی عارف حق تعالی تھے جیسا کہ حق تعالی سے بلیس کے بارے مِن بمين اطلاع دى بَ كماس نه كها "فَبعِزَّتِكَ لَاغُونِنَّهُمُ أَجُمَعِيْنَ " (جَها سَي کی عزت کی قتم میں اولا د آ دم کو گمراہ کر کے رہوں گا) در حقیقت حق تعالیٰ ہے بات کرنا اور جواب سننامعرفت كالقاضة كرتاب اورعارف جب تك عارف رہتا ہے فن تعالى كى جدائى ہے امن میں رہتا ہے۔اور حق تعالی سے کٹنا معرفت کے زوال سے ہی حاصل ہوتا ہے اور علم ضروری زوال یذبرنہیں ہوا کرتا۔ بیہ سئلہ لوگوں کے درمیان بڑا ہی مشکل اور برآفت بےلہذااس میں الجھنے کی بجائے اتناجان لیناشرط ہے کہ حق تعالی کے بارے میں بندے کا علم اورمعرفت حق تعالی کے از لی فضل اوراس کی رہنمائی کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتے۔ تاہم یہ جائز ہے کہ حق تعالیٰ کی معرفت میں بندوں کا یقین مجھی زیادہ ہواور مجھی کم لیکن اصل معرفت میں کمی یا زیاد تی نہیں ہوتی کیونکہاس کی زیاد تی ادر کمی دونوں ہی نقصان دہ ہیں اور حق تعالیٰ کی پیچان میں کسی کی تقلید کرنے کی بجائے اس کواس کی صفات کمالیہ کے ذریعہ بیجاننا چاہنے اور یہ چیزحق تعالی کی حسین حفاظت اور اس کی عنایت کے بغیر حاصل نہیں ہوتی ۔تمام دلائل اورتمام عقلیں ای کی ملیت ہیں اور ای کے تصرف میں ہیں وہ چاہتو اینے افعال میں ہے کسی ایک فعل کودلیل بنا کراس کے ذریعیہ بندے کواپنی طرف رہنمائی کر دے تاکہ وہ اس تعل کے ذریعہ اس تک پہنچنے ہے محروم رہے۔ جس طرح کہ حضرت عیسلی علیہ السلام ایک قوم کیلئے تو معرفت حق کی دلیل بن گئے لیکن دوسری قوم کیلئے معرفت سے حجاب کا سبب بن گئے پہاں تک کہا یک گروہ نے تو آ پ کوحل تعالیٰ کا بندہ کہالیکن دوسرے گروہ نے کہا کہ آپ حق تعالی کے بیٹے ہیں،ای طرح بت،سورج اور جا ندایک گروہ کیلئے حق کی دلیل بن گئے لیکن دوسرے گروہ کیلئے حق ہے محروم رہنے کا ذریعہ بن گئے ۔لہذااگر د لاکل معرفت حق کی علت ہوتے تو ہونا یہ چاہیئے تھا کہ ہراستدلال کرنے والا عارف ہوتا اور بيكلا مكابره بـ.... پس الله تعالى محمى ايك واي معرفت كيلئے چن ليتے ہيں اور پھر تمام چیزوں کواس کیلئے دلیل ورہبر بنا دیتے ہیں تا کدان کے فرریعہ ہے وہ حق تعالیٰ تک رسائی حاصل کرے اورحق تعالیٰ کو جان لے ..... پس دلیل اس کیلئے سبب ہوتی ہے علت نہیں ہوتی اور کوئی سبب بھی دوسرے سبب سے زیادہ اولی نہیں ہوتا کہ وہ سبب کے حق میں ووہرے سبب سے زیادہ مفید ہو ..... مجھے اپنی زندگی کی تتم ہے کہ معرفت میں عارف کیلئے سبب كا ثابت كرناز نار موتا باورغيرت كى طرف النفات كرناشرك باورجس كوالتدتعالى گمراہ کردیں اس کیلئے کوئی ہدایت دینے والانہیں۔ جب لوح محفوظ میں بلکے حق تعالیٰ <u>کے علم</u> وارادہ میں کسی کے حصے میں شقاوت ہوتو دلیل استدلال اس کیلئے کس طرح ہادی بن سکتے ہیں کیونکہ جوشخص قبر خداوندی میں منتغرق اور سرگر داں ہے حق تعالیٰ کے علاوہ کون ہے جو

اس کا گریان پکڑ کر اسے وہاں سے نکال لے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام جب غار سے

باہرتشریف لائے تو ون کا وقت تھا لیکن آپ نے پھے بھی ندد یکھا حالانکدون کے وقت بیل

دلائل زیادہ اور بجائب قدرت واضح ہوتے ہیں لیکن جب رات ہوئی تو آپ نے ''رائی کو

کہا'' (ستارہ دیکھا) اگر دلیل آپ کیلئے معرفت تن کی علت ہوتی تو یہ دن کو حاصل ہوتی

کیونکہ دن کے وقت دلائل زیادہ واضح اور بجائب قدرت زیادہ روش ہوتے ہیں۔ پس تن

تعالیٰ جب چاہتے ہیں اور جس ذریعہ سے چاہتے ہیں بندے کو اپنی طرف راہ دکھا دیے ہیں

اورا پی معرفت کا دروازہ اس کیلئے یہاں تک کھول دیتے ہیں کہ وہ عین معرفت ہیں اس درجہ

تک پہنی جاتا ہے کہ عین معرفت تھی اس کو غیر نظر آتی ہے اور معرفت تن اس کی اپنی صفت

بن جاتی ہے اور معرفت تن کے ذریعہ تم چیز وال سے تجاب ہیں ہو کراس مقام تک پہنی جاتا

ہے کہ اس کی معرفت اس کا دعویٰ ہو جاتی ہے۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ دوالنون مصر کی گئے ہیں کہ ''

ایاک اُن کا تکون بالمعوفة مدعیا '' (اپ تھی کو بچا کہ کہیں تو معرفت کے مدعول

ہیں سے نہ ہو جائے ) شعر

یسد عسی السعساد فون معموفت افسر بسال جھل ذالک معرفتی عارف اوگ تو اس کی معرفت کا دعوی کرتے ہیں لیکن میری معرفت میں اپنی ہے کہ میں اپنی جہالت کا اقرار کرتا ہوں۔

غرضیکہ تیرے لئے ضروری ہے کہ تو معرفت کا دعویٰ نہ کرے کیونکہ اس میں ہلاکت ہے ہاں اس کے معنی سے تعلق بیدا کرنا کہ تجھے نجات حاصل ہو۔ پس جوکوئی حق تعالیٰ کے کشف اور جلال سے مشرف ہوجائے بیاس کیلئے آ زبائش بن جاتی ہا اور اس کی مقات امتحان گاہ بن جاتی ہیں اور جوآ دمی حق تعالیٰ کا ہور ہے اور حق تعالیٰ اس کے ہو جا کیس پھرکوئی چیز ایک نہیں رہتی کہ جس کی طرف اس کی نسبت درست ہو۔۔۔۔۔۔اور معرفت کی حقیقت خدا تعالیٰ کی ملکیت کو جانتا ہے جب کوئی آ دمی تمام جہان میں اس کی انصرف جان

لے اس کوئلوق کے ساتھ کیا تعلق رہ جاتا ہے کہ اپنے یا مخلوق کی وجہ سے وہ تجاب میں رہے کیونکہ حجاب تو جہالت میں سے ہے جب جہالت فانی ہوجائے تو حجاب لاثی ہوجا تا ہے اور دنیا بھی اس کیلئے بمزلد آخرت کے ہوجاتی ہے۔

> نصل مشائخ کے رموز

معرفت البي كمتعلق مشائخ رحمهم اللد كرموز بهت زياده بين مس انشاء الله ان میں سے بعض اقوال حصول فائدہ کی غرض سے بیان کرتا ہوں .....حضرت عبدالله بن مبارك كت بي كه المسعوفة أن لاتسعجب من مشى " (معرفت بيب كركي چز ے تو تعجب میں مبتلانہ ہو)اس کے کتعجب اس فعل ہے ہونا حاہیے جوکوئی اپنی طاقت ہے اس میں اضافہ کر لے۔ لیکن جب حق تعالیٰ ہی ہر کمال پر قادر ہیں تو عارف کیلئے اس کے افعال يرتعجب كرنا محال ہوتا ہے اورا گرتعجب كي صورت بيدا بھي ہوتو وہاں ہوني جا ہے كہ حق نعالی نے ایک مٹھی خاک کواس مقام پر پہنچا دیا کہ وہ اس کی فیر پانیروار بن گی اورخون کے دو قطروں کواس درجہ تک بہنچادیا کہ وہ اس کی دوئی اور معرفت کی بات کرتا اور اس کے دیدار کی خواہش ادراس کے قرب کا ارادہ کرتا ہے .....ادر حضرت ذوالنون مصری ٌ فریاتے ہیں کہ ''معرفت کی حقیقت ہے ہے کہ حق تعالی لطیف انوار کے ساتھ ولوں پر اپنا جلوہ طلوع فر ما کیں' کینی حق تعالی جب تک بندے کے دل کواہنے نورے آ راستہ نہ کرویں اس وقت تک اس کا ول تمام برائیوں ہے رہائی نہیں یا سکتا، چنانچہ جب بندہ کے دل میں ونیا کی موجودات اور مخلوقات کاوزن ایک رائی کے دانے کے برابر بھی موجود ہوتو ظاہری اور باطنی اسرار کامشاہدہ اس برغلبہ ہیں کرتا اور جب تمام موجودات کا اس کے دل برکوئی وزن ندر ہے تواس کاد کھنامشاہدہ کی صورت اختیار کرلیتا ہے ....حضرت شکی کہتے ہیں کہ''المسمعه فق

دوام الحيرة "(معرفت بميشك جرانى ب)ادر جرانى دوطرح كى بوتى بايك وجود کے اندر اور دوسری اس کی کیفیت کے اندر .....جن تعالیٰ کے وجو دمیں جیرانگی کفروشرک ہے لیکن اس کی کیفیت میں جیرانی معرفت ہےا*س لئے کہ عارف کواس کے وجود* میں مجھی شک نہیں ہوتا اوراس کی کیفیت کو بجھنے میں عقل کی کوئی مجال نہیں ۔لہذا اب یہی چیز باقی رہ گئی کہ حق تعالیٰ کے وجود کے بارے میں یقین ہواوراس کی کیفیت کے بارے میں حیرانی ہو۔ ای طرح کی وہ بات ہے جوا کی عارف نے کہی ہے کہ 'یا دلیل المتحوین زونی تحیواً " (اے متحیروں کے رہنماا میری حیرانی میں اضافہ کر ) پہلے تو اس کے وجود کی معرفت اور اوصاف کے کمال کو ثابت کیا اور پیر جان لیا کہ حق تعالیٰ ہی کا نتات کا مقصود اور لوگوں کی دعاؤں کو قبول کرنے والا ہے اور متحیر و<del>ل کواں</del> کے کیفیت کے سواکسی چیز میں تحیر نہیں اور پھر حیرت کی زیادتی کی دُعاما تگی اور پہ جان لیا کہاں مطلوب کو حاصل کرنے میں عقل کو حیرت و سرگردانی کے سواکسی چیز کی شرکت اور وقعت حاصل نہیں ہے اور یہ بات بوی اطیف ہے....: نیز میاحمّال بھی موجود ہے کہ ق تعالیٰ کے وجود کی معرفت خوداینی ذات کے بار ہے مں حیرانی کا تقاضہ کرے کیونکہ بندہ جب حق تعالیٰ کو پیچان لیتا ہے تو اپنے پورے وجود کواس کے اقتدار کے جال میں دیکھتا ہے جب بندہ کا وجود بھی اس کے سبب کے ہے اور عدم بھی اس کے علم سے ہاور بندہ کا حرکت کرنا اور ساکن ہونا بھی ای کی قدرت سے ہے تو بندہ متحير ہوجاتا ہے کہ جب ميرے پورے وجود ونظام كاقيام اس كے ساتھ ہے تو ميں خود كيا مول اورميرى حقيقت كياب؟ اى معنى من يغير عظية نفر ماياب كـ " مَنْ عَرَفَ نَفْسَه " فَقَد عَسرَفَ رَبَّه ' ' (جمن فاسيخ آب كويجان ليا) يعنى جوكوني اسيخ آب كوفاك ساتھ پیچان لیتا ہے وہ اینے رب کو بقا کے ساتھ پیچان لیتا ہے اور فنا سے عقل اور صفت باطل ہو جاتی ہے اور جب کسی چیز کی ذات عقل میں نہ آتی ہوتو اس کی معرفت جیرانی کے بغیر ممکن نبين موتى .....اورحفرت بايزيد قرمات بيل كـ "أن تنصوف أنَّ حوكات الحلق و

مكنا تهم بالله "(معرفت يه بكرة جان لي كفلون كى حركات اوران كاسكون سب حق تعالیٰ کی وجہ ہے ہے) اور اس کی اجازت کے بغیر کسی کواس کی ملک میں تصرف کرنے کا اختیار نیس، کوئی ذات اس کی وجہ سے ذات ہے اور اثر اس کی بدولت اثر، صفت اس کی وجہ ہے صفت ہتحرک ای کے حکم ہے متحرک اور ساکن ای کی مرضی ہے ساکن ہے کہ اگر اللہ تعالی سی جسم میں طاقت پیدا نہ کریں اور اس کے ول میں ارادہ نہ رکھیں تو بندہ کوئی فعل بھی نہیں کرسکتا۔ اور بندے کافعل چربھی مجازی ہے اور فعل حقیق خدا تعالی کیلئے ہی ہے اور حضرت جمرين داسيٌ عارف كل صفت بيس كنتية بين كهُ `مَنُ عَوُفَ اللَّهُ قِل كلامُه و دامَ تحسوه "(جرن في تعالى و بيجان لياس كى كلام كم اور جرت دائى موكى )اس لئے كه کلام تو اس کے بارے میں کی جاتی ہے جو عبارت کے تحت بیان کیا جا سکتا ہواور اصوالا عبارت کیلئے ایک حد بھی ہوتی ہے چنانچہ جب معبر (عبارت سے مقصود ) محد دونہ ہو کہاس یرعباوت کی بنیاد رکھی جائے اور عبارت کیلئے ایک متعین حد ہوتو اس غیرمحد ودمعبر کوعبارت · کے ذریعہ کیسے بیان کیا جاسکتا ہے؟ اور جب مقصود عمارت سے واضح نہ کیا جا سکے اور بندے کواس میں کوئی چارہ نہ ہوتو دائمی جیرت کے سوا کیا کیا جا سکتا ہے.....حضرت شبکی کہتے ہیں كة المعبجز عن المعرفة "معرفت كي حققت بيب كم يعرفان كي معرفت عاجز رہے)جس چیز کے بارے میں بندہ اپنی عاجزی کے علاوہ کچھے ذکر سکے اس کے ادراک ك متعلق زياده وعوى نبيس كرنا جائية اس لئ كه عاجزى اس كيلية جتمو موتى إدر طالب جب تک اپیخ اوصاف اور اسباب کے اندر قائم رہتا ہے اس پر بجز کا اطلاق درست نہیں ہوتا اور جب ان اسباب واوصاف ہے گزر جاتا ہے اس پر فنا طاری ہو جاتی ہے نہ کہ عاجزي .....اور مدعيول كاايك كروه ' باوجود يكهان كي آ دميت كي صفات نابت بين احكام شربیت کی تکلیف کا خطاب ان برورست باورحل تعالیٰ کی صحبت بھی ان برقائم بے " کہتا ہے کہ معرفت بحز کا نام ہے اور ہم عاجز ہیں اور تمام چیز وں سے باز آ بچکے ہیں ....لیکن یہ

بھی گراہی اور نقصان ہے کیونکہ میں کہتا ہوں کہتم کس چیز کی طلب سے عاجز آ حکے ہو؟ جب کہ عجز کی دوعلامتیں ہیں اوران میں سے کوئی علامت بھی تمہارے اندرنہیں یائی جاتی ۔ ایک علامت طلب کے اسباب کا فنا ہو جانا اور دوسری علامت بھی البی کا ظہور ہے جس جگہ اسباب كافنا ہود ہاں عبارت لاشي ہو جاتی ہے اور اگر اپنے عجز كوعبارت ميں بيان كريں تو بھی عجز کالفظ عجز کے بغیر عبارت میں بیان نہیں کیا جاسکیا .....اور جہاں جلی ربانی کاظہور ہو وہاں علامتیں ختم ہو جاتی ہیں اورتمیز کی کوئی صورت باتی نہیں رہتی حتی کہ عاجز وہاں ریمھی نہیں جان سکنا کہ وہ عاجز ہے یا جس چیز کواس کے ساتھ منسوب کیا جا رہا ہے اس کو بجز کہتے ہیں ....اس لئے کہ بجز حق تعالیٰ کا غیر ہےاور غیر کی معرفت کا ثبات معرفت حق نہیں ہوتا۔ اور جب تک دل می غیر حق کیلئے بھی مخوائش ہے یا عارف کیلئے غیر حق کو بیان کرنے کی قوت ہے معرفت درست نہیں ہو سکتی اور جب تک عارف غیرحت سے کنارہ کش نہیں ہو جاتا اس وقت تک وه عارف نبیس بوسکتا .....اورحضرت الاحض صداد قرماتے ہیں کہ 'مَا ف عسر فتُ الـلُّــٰهُ مَـادَخَـلَ فِي قَلْبِي حَق ولا باطِل ''(مِنْ بِيْ جَبِسِتِاللَّهُ تَعَالَىٰ كُوبِيجِانًا ہے میرے دل میں ندح کا خیال گزرا ہے نہ باطل کا اس لئے کہ جب لوگوں کوکوئی کام یا خواہش در پیش ہوتی ہےتو وہ دل کی طرف رجوع کرتے ہیں اور دل اس کونفس کے حوالہ کر دیتا ہے جو کہ باطل کامکل ہےاورا گران کاعزم پختہ ہوتو وہ دل کی طرف لوٹ آ تے ہیں اور دل ان کو روح کی طرف رہنمائی کردیتا ہے جوحق اور حقیقت کا سرچشمہ ہے اور جب دل میں غیرحق کا تصورموجود ہوتو عارف کیلئے اس کی طرف رجوع کرنا معیوب محسوں ہوتا ہے۔ پس دوسرے تمام اوگ تو معرفت کی دلیل بھی دل ہے طلب کرتے ہیں اور کام وخواہشات کی طلب بھی دل ہے ہی کرتے ہیںلیکن جن اہل اللہ کی کوئی ذاتی خواہش ہی نہیں ہوتی وہ دل کی طرف رجوع نہیں کیا کرتے۔انہیں حق تعالیٰ کے سوا آ رام ہی نہیں ملتا کہ دوحق کو دل سے طلب کریں جب انہیں کسی ہر ہان کی ضرورت ہوتی ہے تو وہ حق تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے ہیں

نہ کہ دل کی طرف پس جس بندے کا رجوع دل کی طرف ہوا در جس بندے کا رجوع حق تعالیٰ کی طرف ہوان دونوں میں بڑاواضح فرق ہے ۔۔۔۔۔اور حضرت ابو بکر واسطیؒ کہتے ہیں کہ ''جس آ دمی نے حق تعالیٰ کو پہچان لیا وہ ہر چیز سے منقطع ہو گیا بلکہ دہ گونگا اور تمام چیزوں سے کنارہ کش ہوگیا ۔۔۔۔۔

اورنى كريم علي الله كارشاو بكرانا أحصى ثناءً عَلَيك "(تيرى حموثنا کرنا میرےبس کی بات نہیں ) یعنی جوآ ومی خدا کو بہجان لیتا ہے وہ تمام چیزوں ہے کنارہ کش ہوجا تا ہے بلکہ تمام عبارتوں ہے گنگ اور تمام اوصاف سے خود فنا ہوجا تا ہے جبیہا کہ پغیر الله که جب تک آپ مقام غیبت میں تصحمام عرب میں زیادہ قصیح تھے کہ آپ نے خووفر مايا ہے كە أنسا افتصبح المعرب والعجم ''( لمن عرب وتجم لمن سب سے زياوه فصاحت والا ہوں)لیکن جب کے فیبت سے حضور حق میں لے جایا گیا تو آ پ کہ اٹھے كه ميرى زبان كيلئ تيرى حمد وثنا كه كما ل كالصاط كرنامكن نبيس، ميس كيا كهوس كه اين قال ے بے قال اور اپنے حال سے بے حال ہو گیا ہوں، تو وہی ہے جوخود ہے میری گفتار تویا مجھ ہے ہوگی یا تجھ ہے اگراپی ذات کی وجہ ہے کچھ ہوں تو اپنی گفتار کی بدولت مجوب ہو جاؤں گا اور اگر تیری ذات کی وجہ سے کہوں تو اپنے کسب کی بدولت تیرے قرب کی تحقیق میں معیوب ہوں گا۔اس لئے میں بچھ بھی نہیں کہتا''نوّحت تعالیٰ کی طرف سے ارشاد ہوا کہ ار حمد عَلِيْكَةُ الرَّمْ كِونِيس كَتِيْهُ وَهُرْبُم كَتِيْ بِيل كُهُ لَعَموكَ إذا مَسَكَتَ عَنُ ثنائى فالكل مِنْكَ شائِي "(جھے تيرى زندگى كاقتم اجب تم اين آپ كوميرى حدوثنا كرنے والول من سے نہ جانو گے تو میں جہان کے تمام اجزاء کو تیرانا ئب کر دیتا ہوں تا کہ وہ سب میری ثنا کریں اور پھر تیرے حوالہ کر دیں تو یوں تمام کا نئات کی ثنا وراصل آپ کی طرف ہے ہی میری ثناہوگی

## ووسرا كشف حجاب

## توحيدكابيان

خداوندتعالی فرماتے ہیں کہ'وَ إِلَهُ تُحْهُ إِلَهُ' وَاحِد'''(اورتمهارامعبودایک ى بى ) اور نيز فرمايا كـ ' فَحلُ هُوَ اللَّهُ أَحَد ' ' (تم كهدوكدوه الله اكيلاب) نيز ق تعالى نِے فرمایا ہے کہ'لاَ تَتَخِذُو اِللَّهُمُنِ اثْنَيْنِ اِنَّمَا هُوَ اِللهٰ وَاحِد ''(تم دومعبودت عناؤ بيك وه معبود برق اكيلاى ب) .....اور يغمبر عليه ني بيان فرمايا بكر "تم سے يميل ا یک خص گزرا ہے جس نے عقیدہ تو حید کو درست کرنے کے علاوہ کوئی نیک عمل نہیں کیا تھا، جب اس کی موت کا وقت قریب آیا تو اس نے اپنے گھر دالوں سے کہا کہ جب میں مر ٔ جاؤل تو مجھے جلا دینا اور میری را کھ کو بار یک کر لیتا ، اور پھر جس دن تیز ہوا چلے میری نصف را کھ کودریا میں اور نصف کو بیابان میں اُڑادینا۔ انہوں نے ایساہی کیا۔ اللہ تعالیٰ نے ہوااور یانی کو حکم دیا کہ جو بچھتمہارےاندر پھیلایا گیاہےاس کی حفاظت کرنااوراہے جمع کررکھنا ہوا اور یانی قیامت تک اسے سنجا لے رکھیں گے۔ چرحی تعالی اس کو قیامت کے دن پیدا کریں گےادر کہیں گے کہ تجھے کس خیال نے اپنے آپ کواس طرح جلوانے پر آمادہ کیا تھا۔ وہ عرض کرے گابار خدایا میں بڑا سخت گنہگارتھااور مجھے تیری بارگاہ کے شرم آتی تھی حق تعالیٰ 'صرف تو حید کے عقیدے کی بنایراس کی بخشش فر مادیں گے''

توحیدی حقیقت بیہ ہے کہ کسی چیز کے اکیلا ہونے کا حکم لگایا جائے اور اس کے اکیلا ہونے کا حکم لگایا جائے اور اس کے اکیلا ہونے کا حتی علم حاصل ہو۔ چونکہ اللہ تعالیٰ اکیلا ہے کہ اس کی ذات وصفات میں اس کا کوئی ٹانی نہیں اور اس کے افعال میں کوئی اس کے برابراور شریک نہیں اور موحدوں نے اس کوائی طرح جاتا ہے لہذا موحدوں کے اس کوائی طرح اکیلا جانے کوتو حید کہتے ہیں ۔۔۔۔۔اور توحید کی تین تشمیس ہیں ۔۔۔۔۔ اول حق تعالیٰ کی تو حید حق تعالیٰ کیلئے اور بیری تعالیٰ کا اپنی

کمائی کے بارے میں علم ہے .... دوم حق تعالی کی تو حید محلوق کیلئے میرحق تعالی کا اپنے بندول کوتو حید کا تھم اور بندول کے دل میں تو حید کا جذبہ پیدا کرنا ہے .... سوم محلوق کاحق تعالیٰ کی تو حید کو مانتا اور پیرخداوند تعالیٰ کی تو حید کے بارے میں ان کاعلم ہے.... کہیں ہندہ جب حق تعالی کاعارف موجاتا ہے تواس کی وصدائیت براس طرح کا عقیدہ رکھتا ہے کہ دحق تعالی اکیلا ہے جو وصل اور فصل کو تبول نہیں کرتا ( یعنی نہ کوئی اس کے ساتھ متعنل و بوست ہو سكتا باورنداس سے كوئى تكزا جدا ہوسكتا ہے) اس كى ذات ميں دوئى جائز نہيں۔اس كى یکنائی عددی نہیں کہ دوسرے عدد کے اثبات سے وہ دوہوجا کمیں اوراس کی وحدا نبیت عددی ہو جائے لیتنی وہ آن رو کا عدد واحد ہو .....اور وہ محد و دنہیں کہ اس کیلئے جہات کا تعین کیا جا سكے ....اس كيلے مكان فيس اور نہ وہ مكان كے اندر ہے كه مكان كے اثبات كى ضرورت ہو۔ کیونکہ اگر وہ مکان کے اندہ تکن ہوتا تو مکان کیلئے بھی تو ایک مکان ہوتا اس صورت میں فعل وفاعل اور قدیم وحادث کا حکم باخل ہو جا تا.....وہ عرض بھی نہیں کہ کسی جو ہر کامخیاج ہواوراس میں حال ہوکرایے محل میں باتی رہےوہ جو ہربھی نہیں کہاس کا وجود اینے جیسے جواہر کے بغیر درست نہ ہو۔ وہ طبعی نہیں کہ حرکت وسکون کا مبدا قراریائے وہ روحی بھی نہیں کنیستی ( فنا ) کامختاج ہووہ جسمی بھی نہیں کہاس کے ساتھ اجراکیلے ہوئے ہوں۔ وہ چیزوں میں قوت اور حال بھی نہیں کہ ان چیز وں کی جنس ہے ہو ..... وہ کمی چیز کے ساتھ پیوند نہیں کہ اس چیز کواس کا نبو کہا جاسکے ..... وہ تمام فقائص سے بری اور تمام عیوب سے باک بلکہ تمام عیوب سے بہت بلند ہے کوئی اس کا مثل نہیں کہ وہ اپنی مثل کے ساتھ مل کر دو وجود ہو جائیں ....اس کا کوئی فرزندنبیں کہاس کی نسل اینے اصل کا نقاضہ کرے۔اس کی ذات و صفات برتغيرروانبين كدكسى چيز سےاس كاو جودمتخير ہو جائے اورمتغير كے حكم ميں تغير كى طرح ہو جائے۔ وہ ان تمام صفات کمالیہ سے موصوف ہے جومومن اور موحد بوری بصیرت کے ساتھاس كيلے ابت كرتے ميں كداس فنودائے آپ كوان صفات سے موصوف كيا

ہے۔ وہ ان صفات سے بری ہے جو طحدو بے دین اوگ اپنی خواہشات کے ساتھ اس کیلئے ، بیان کرتے ہیں کونکداس نے اپنے آپ کوان کے ساتھ موصوف نہیں کیا ہے .... وہ ہمیشہ سے زندہ اور سب کچھ جاننے والا ہے ..... وہ بڑا مہر بان اور نہایت رحم کرنے والا ہے وہ ارادہ کرنے والا اور ہرشے برقادر ہے۔وہ سب کھے سنے والا اور ہر چیز کود کھنے والا ہے وہ كلام كرنے والا اور جميشه كيليئ باقى رہنے والا بـ....اس كاعلم اس كے اندر حال نبيس اور اس کی قدرت اس کے اندر منجمہ ذہیں .....اس کا دیکھنا اور سنتا اس کے اندر متجہ د (ہر بار نیا پیدا ہوتا) نہیں اور اس کا کلام اس میں ایسانہیں کہ اس کے اجز اء ہو کیس اور وہ نوپیدا شدہ ہو ..... وہ ہمیشہ سے اپنی صفاعے کے ساتھ قدیم ہے کا ئنات کی معلومات اس کے علم سے باہر نہیں .....اورموجودات کیلئے آئ کے ارادے کے بغیر جار ہنیں .....وہ وہ کرتا ہے جو جا ہتا ہاوروہ جوچاہتا ہےاہے جانتا ہے محلوق کا اس پرکوئی زورنہیں۔اس کےاحکام سب حق بیں کہ اس کے دوستوں کوسوائے تسلیم جار مہیں، اس کا فیصلہ اٹل ہے کہ اس کے دوستوں کواس برعمل کئے بغیر مجال نہیں ..... خیر اور شرکا مقدر کرنے والا اس کے سوا کوئی نہیں۔اس کےعلاوہ کوئی امیداورخوف کے لائق نہیں کیفع کا پیدا کرنے اور نقصان کا فیصله کرنے والا اس کے سوا کوئی نہیں .....اس کا ہر تھم تھمت بر بھی ہے اور اس کا پورا ہوتا ضروری ہے۔کسی کوبھی اس کے اصل کی خوشبونہیں ملی اوراس تک رسائی کی کوئی سین نہیں اس كاديدار بهشتيوں كيليح جائز ہےاس كيليج نہ كوئى تشبيه ہےنہ جہت ..... تقابل اور مواجبه اس کی ذات برمتصور نبیں اور دنیا میں اس کے دوستوں کیلئے اس کا مشاہرہ جائز ہے اور اس کا ا نکارشر طنبیں ..... جو تحنس اس کواس طرح جانبا ہے وہ محدا در بے دین لوگوں میں سے نہیں اور جواس کواس کےخلاف جانتا ہے اس کا کوئی دین اور ایمان نہیں .....اس معاملے میں اصولی اوروصول طور برکلام بہت ہے گئن میں نے طوالت کے خوف سے ای پراختھا رکیا ہے۔ میں نے جو کہ کی بن عثان جوری موں اس نصل کے آغاز میں کہد دیا تھا کہ تو حید

کسی چیزیروحدانیت کا حکم لگانے کو کہتے ہیں اور پیچکم علم کے بغیر نہیں لگایا جاسکتا۔ پس اہل سنت بھی حق تعالی کی کیکائی کا حکم کرتے ہیں۔اس لئے کدانہوں نے لطیف کاریگری اور عجيب افعال کو ديکھا ہے اور ان بے شار لطا ئف وعجائب ميں غور کيا ہے اور ان کا خود بخو د موجود ہوتا محال جاتا ہے اور انہوں نے ہر چیز میں حادث ہونے کی علامات یائی ہیں لامحالہ ان کیلئے کوئی فاعل ہونا جا ہے جو آن کوعدم سے وجد میں لے آئے۔ یعنی جہان کوزمین و آ سان آ فتاب و ماہتاب ، خشکی وتری اور پہاڑ وصحرا کے ساتھداوران صورتوں اور شکلوں کو حرکت وسکون علم وگویائی اورموٹ وحیات کے ساتھ پیدا کرے۔پس ان تمام چیزوں کا صانع کے بغیر جارہ نہیں اور پھرید چیزیں دویا تمن کار بگروں سے بھی مستقنی ہوں اور ایک ہی کامل جی۔ قائم قادر۔ مختاراور دوسرے شرکاء کی شرکت ہے بے نیاز صافع ان کو ہیدا کرنے والا ہو .....اور جب کسی ایک تعل کیلئے ایک فاعل کے بغیر حارہ کوئی نہیں کیونکہ اگر ایک ہی فعل کیلئے دو فاعل ہوں تو ان میں سے برایک کیلئے دوسرے کامحتاج ہونا ضروری ہے۔ تولا محالہ بغیر کسی شک وریب کے بقنی علم کے ساتھ یہی ہونا جا ہے کہ فاعل ایک ہی ہو ..... اس معالمے میں مثنو یوں ( دوخدا ماننے والوں ) نے نور اور ظلمت کو ثابت کر کے ۔ آتش پرستوں نے یز دان واہر من ( خالق خیر اور خلق شر ) کو ثابت مسلم طبیعی فلاسفہ نے طبیعت اور قوت کو ثابت کر کے فلکیوں نے سات ستاروں کو ثابت کر کے اور معتز لہنے بہت ہے خالق اورصانع ثابت کر کے جارے ساتھ اختلاف کیا ہے۔ میں نے ایک چھوٹی سی دلیل کے ذریعہ ان سب کورد کر دیا ہے بیہ کتاب ان کے باطل دعوؤں کی تر دید کی گنجائش اینے اندر نہیں یاتی۔البتہ اس علم کے طالب کو پیمسئلہ میری دوسری تصنیف ہیں تلاش کرنا جا ہے جو میں نے ای موضوع پر کھی ہے اور اس کا تام 'المبر عایدہ بسجے قوق اللّٰه ''رکھاہے یا پھر متقدين الل اصول رحمهم الله كي تصنيا فات كي طرف رجوع كرنا جائة \_

اب میں انشاء اللہ تو حید کے بارے میں مشائخ کے بیان کردہ رموز کی طرف

رجوع كرتابول\_....والا موبيده

فصل

حضرت جنيد مل ارے مل روايت بكرانبول في فرمايا "التو حيد افواد القدم عن الحدثِ "(قديم كوحادث عيجداكر في كانام توحيد عني يركزوقد يم کوحوادث کااورحوادث کوقدیم کامحل نہ جانے اور بیریمی جان لے کہ حق تعالی قدیم ہے اور تو حادث اور تیری جنس سے کوئی چیز اس کے ساتھ پیوست نہیں ہوسکتی اور اس کی صفات سے کوئی چیز تیرے اندر ل جیس سکتی کیونکہ قدیم کیلئے حادث کے ساتھ کوئی مجانست نہیں ہوتی اس لئے کہ قدیم تو حادث میروں کے وجود سے پہلے موجود ہوتا ہے۔ جب حوادث کے . وجودے سیلے بھی قدیم تھااوران حوادث کامتاج نہ تھا توان حوادث کے پیدا ہونے کے بعد بھی وہ ان کامختاج نہ ہوگا۔ بیان لوگوں کا اختلاف ہے جوروح کونڈیم کہتے ہیں اور ان کا تذكره گزرچكا ہے۔ جب كوئى شخص قديم كو حادث ميں اتر نے يا حلول كرنے والا كہے يا حادث کو قدیم کے ساتھ متعلق مانے تو پھرحق تعالیٰ کے فدیم ہونے اور دنیا کے حادث ہونے کی کوئی دلیل باقی نہیں رہے گی۔اور بیہ ند بہب دہر یوں کا کیجہے ہم اس طرح کے برے عقائدے خدا کی پناہ مانگتے ہیں خلاصہ کلام بیر کہ حادث چیزوں کی تمام حرکات حق تعالی کی تو حید کے دلائل ہیں اور خداوندعز وجل کی قدرت پر گواہ اور اس کے قدیم ہونے کا شموت ہیں۔ کیکن انسان اس سے بڑا عافل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ماسویٰ کو حیاہتا ہے اور حق تعالی کی یاد کے بغیر آ رام کامتلائی ہے حالانکہ جب تیرے نیست اور مست کرنے میں اس کا کوئی شریک نہیں تو یہ بھی محال ہے کہ تیری تربیت میں اس کا کوئی شریک ہو سکے ..... حفرت حسين بن منصور كمت بيرك "اول قدم في التوحيد فناء التفريد" (توحيد میں پہلا قدم تفرید کا فناہے) اس لئے کہ تفرید کے معنی بیہ ہیں کہ کسی کوعیوب وآ فات ہے

جدا کرنے کا حکم لگایا جائے اور تو حید کسی چیز پر دحدانیت کا حکم لگانے کو کہتے ہیں۔ پس تفرید میں غیر کا ثابت کرنا بھی لازم آتا ہے کہ اس کے بغیر ان صفات کو بیان نہیں کیا جا سکتا اور وحدانیت کے ساتھ غیر کا ثبات درست نہیں اور حق تعالیٰ کے علا دو کسی کو بھی اس صفت کے ساتھ نەموصوف كيا جاسكتا ہے نہ جانا جاسكتا ہے۔ پس تفریدا یک مشترک لفظ ہے جوممکن اور واجب دونوں پر بولا جاسکتا ہے جب کہ تو حید شرکت کی نفی کرنے والا لفظ ہے۔ پس تو حید کا يبلا قدم بى شريك كى ففى كرنا اوررائے ہے اپنے مزاج كو دفع كرنا ہے كيونك رائے ميں مزاج کائمل دخل ایے ہی ہے جیسے چراغ کے ذریعیرائے کوتلاش کرنا ہوتا ہے.....حضرت حفريٌ فرمات بيلك إصولنافي التوحيد حمسة اشيا رفع الحدث و اثبات القدم و هجرالامكان و مفارقة الاحوان ونسيان ما علم وجهلَ "(توحير میں ہمارے یانے اصول ہیں۔ حق تحالی سے حادث ہونے کی تفی کرنا ..... قدیم ہونا ثابت كرنا .....اينے لئے وطنوں كا چھوڑ دينا ليما تيوں سے جدا ہو جانا .....اورمعلوم و نامعلوم كو بھول جانا ) رفع حدث کے معنی یہ ہیں کہ تو حید کی مکارنت سے محد ثات کی نفی کی جائے اور حق تعالی کی ذات ہے حادث ہونے کو محال سمجھا جائے اور اثبات قدم سے مراد خدا تعالی کے ہمیشہ ہے ہونے کا اعتقاد رکھنا ہے جس کی تشریح اس ہے جل حفزت جنیڈ کے قول میں میں بیان کر چکا ہوں اور ہجراوطان ہے مراد ،نفس کی پسندیدہ چیز وں ، دل کی راحتوں اور طبیعت کی قرار گاہوں کوچھوڑ دینا اور راہ حق کا ارادہ کرنے والے کا دنیا کی رسومات، بلند مقامات بہتر حالات اور بڑی عزتوں ہے کنارہ کش ہوجاتا ہے .... اور مفارقت اخوان کے معنی مخلوق کی صحبت سے اعراض اور حق تعالی کی صحبت کی طرف متوجہ ہوتا ہے کیونکہ موحد کے دل برغیرو کے خیالات میں سے جو خیال بھی گزرتا ہے اس کیلئے تجاب ہوتا ہے اور ای مقدار میں وہ آفت ہوتا ہے جس مقدار میں موحد کا اس کے ساتھ تعلق ہوتا ہے اس لئے کہ اس پرسب امتوں کا اتفاق ہے کہ توحید حق تعالیٰ پر ارادوں کے جمع ہونے کو کہتے ہیں جب کہ غیر کے ساتھ آ رام یا نا ارادوں کے تفرقے کی علامت ہے .... اورنسیان ماعلم وجہل کے معنی پیہ ہیں کومخلوق کاعلم یا تو ماہیت و کیفیت کے بارے میں ہوتا ہے یا پھرجنس وطبیعت کے بارے میں۔اس طرح مخلوق کاعلم تو حید کے بارے میں جو کچھ بھی ٹابت کرتا ہے خود تو حیداس کی نفی کرتی ہےاور جو چیز مخلوق کی جہالت ثابت کرتی ہےخودان کا اپناعلم اس کے خلاف ہوتا ہے اس لئے کہ جہالت تو حید نہیں ہے اور تو حید کا تحقیق برمنی علم غیر کے تصرف کی نفی کے بغیر درست نہیں ہوتا۔ جب کر مخلوق کے علم اور جہالت میں تصرف کے سوا کچھنیں کہ ایک ان میں سے بصیرت رہنی ہوتا ہے اور دوسراغفلت پر .... مشائخ میں سے ایک بزرگ بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت خصری کی محفل میں بیضا تھا کہ مجھے نیندآ گی اور میں نے خواب کی حالت میں دیکھا کہ دوفر شتے آسان سے زمین پرآئے ہیں اور کچھ در وہ حضرت خضری کابیان سنتے رہے۔ چھران میں ایک دوسرے سے کہنے لگا کہ جو کچھ یہ بزرگ کہتا ہے بیتو حید کاعلم ہے عین تو حید کاعلم نہیں جب میں بیدار ہوا تو آ پ تو حید کا ہی بیان کردہے تھے۔ آپ نے زُخ میری طرف کر کے قرمایا ''اپ فلاں! توحید کے بارے میں علم کے علاوہ کچھ بھی بیان نہیں کیا جاسکتا۔''

حفرت جنید کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے فرمایا ہوت حیدیہ ہے کہ بندہ حق تعالی کے حضورایک ایساجسم بن جائے کہ اس میں اپنے نفس کے تصرفات فنا ہوجا کیں اور تو حید کے سمندر اور حق تعالی کے احکام قدرت کے جاری ہونے میں صرف حق تعالی کا حکام قدرت کے جاری ہونے میں صرف حق تعالی کا تصرف ہی کار فرما ہواور وہ حق تعالی کے حقیق قرب میں اور اس کی تو حید ہے پوری طرح آگاہ ہو جانے کی وجہ سے اپنے احساس اور اراد ہے سے اس طرح بوجائے کہ وہ صرف حق تعالی کو پچارے اور صرف اس کی دعوت کا جواب دے اور یہ اس طرح ہوجائے کہ وہ کو یا بندے کی آخری حالت اس کی پہلی حالت کی طرف راجع ہو یعنی یوں ہوجائے جیسے وجود میں آنے سے پہلے تھا "مراواس سے یہ ہے کہ حق تعالی کے اختیار میں موحد کا اپنا وجود میں آنے سے پہلے تھا "مراواس سے یہ ہے کہ حق تعالی کے اختیار میں موحد کا اپنا

اختیار ندر ہےاور حق تعالیٰ کی وحدانیت میں اپنی ذات کی طرف توجہ بی ندر ہے کیونکہ قرب حق کے کل میں اس کا اپنانفس فانی ہوجاتا ہے اور اس کی حس چلی جاتی ہے اور صرف حق تعالی کے احکام ہی اس بر جاری ہوتے ہیں جس طرح کہ اللہ تعالی جاہتے ہیں کہ بندہ اینے تصرف کے فنامیں اس طرح ہوجائے کہ جس طرح ازل میں تو حید کاعبد کرتے وقت ایک ؤ رہ تھا کہ کہنے والے بھی حق تعالیٰ اوراس کی طرف سے جواب دینے والے بھی حق تعالیٰ ہی تتصحالانكه بظاہرنشانہ وہ ذرہ تھا اور جو بندہ اس طرح ہوجائے اس کے ساتھ مخلوق کوکوئی تعلق نہیں رہتا نہاس کو کئی کے ساتھ کوئی انس رہتا ہے کہان کی دعوت کوقیول کرےاوراس قول میں صفات بشریت کے فنا اور جلال الہی کے غلبہ کشف کی حالت میں جذبتسلیم ورضا کے تصحیح ہونے کی طرف اشارہ ہے کہ وہ بندہ کواس کے اوصاف سے فانی کر دے۔ تا کہ وہ محض ایک آلداورایک ایبالطیف جو ہربن جائے کہا گراس کے جگر میں نیز ہ ماریں تو ہلاتمیزیار ہو جائے اورا گراس کی صحیح دسلامت پیٹے پر ماری تو بےتصرف اس کو کاٹ دیے خلاصہ یہ کہوہ تمام اوصاف ہے فانی ہو جائے اس کاجسم اسرارا کہی کا حرکز بن جائے حتی کہاس کانطق حوالہ حق ہو جائے اور اس کے فعل کی نسبت بھی حق تعالیٰ کی طرف ہواور اس کی صفت کا تیام بھی حق تعالی کے ساتھ ہواور صرف جمت کے اثبات کیلئے شریعت کے احکام اس پر باقی رہیں ورنہ وہ تمام امور کے دیکھنے سے فانی ہو چکا ہواور یہی صفت پنجبر علیہ کا کی تھی کہ جب آپ کو معراج كى رات مقام قرب تك پنجايا گيا تو مقام كيلئة تو فاصله تقاليكن آپ كے قرب كيلئے كوئى فاصله نه تقا\_آ ب كاحال لوگول كے عقل ميں آنے والے حال سے بہت بلندا ورانسانی وہم و گمان سے بھی بہت بعید ہو گیا یہاں تک کہ جہاں نے آپ کو کھو دیا اور آپ نے بھی اینے آپ کوفنائے صفت میں اس حد تک کھودیا کہ طبقوں کی تر تیب حیران ہوگئ اور مزاج کا اعتدال پریشان ہوگیا نفس ول کے مقام پر پہنچ گیا اور دل جان کے مقام پر اور جان باطن کے درجہ بریجنج گئ اور باطن قرب البی کی صفت سے کمل طور برموصوف ہوکرسب احوال

ے جدا ہو گیا آپ نے چاہا کہ وجودمعد دم ہو کرجسم کو چھوڑ دیے لیکن چونکہ حق تعالی کا مقصد اس سے جحت قائم کرنا تھا اس لئے حکم ہوا ہے حال پر قائم رہے'' آپ نے اس حکم ہے تقویت یا کی اور بیتقویت آب کیلئے توت بن گی اور اپنی ستی کے فناسے من تعالیٰ کی بقا آب يرظام رمولك چنانچير سي فرماياك' إنّى لست كاحدِكم إنى ابيث عندربي فيطعمني وَيَسُقِني " (مِن تم مِن سے كى ايك جيمانہيں ہوں مِن تواينے رب كے ہاں رات كر ارتا موں وہ مجھے کھلاتا اور بلاتا ہے ) یعنی میری زندگی اور پائندگی حق تعالی کی طرف سے ہور نيز فرمايا كه 'لي مَعَ الله وقت لا يسع فيه ملك " مقرب وَلا نبي موسل" " (مير \_ لئے اللہ تعالی کے ساتھ ایک ایساد قت مخصوص ہے کہ اس میں نہ کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہاورنگی نی مرسل کی ) .....خفرے مہل بن عبدالله تستری سے روایت ہے کہ آ ب نے فر مایا'' اللہ تعالیٰ کی ذات علم کے ساتھ مو**صوب ہے۔ نہ تو ادراک کے ا** حاطے میں آ<sup>ک</sup>تی ہےاور نہ ہی دنیا میں آئکھوں ہےاس کو دیکھا جا سکتا ہے۔ وہ ایمان کی حقیقتوں میں حداور حلول کے بغیر موجود ہے۔البتہ آخرت میں آنکھیں اس کواس کی ملک اور قدرت میں ظاہری و باطنی طور پر د کیے لیں گی اور اللہ تعالیٰ نے مخلوق کواپنی ڈائے کی حقیقت کی معرفت ہے حجاب میں رکھا ہے اور اپنی ذات پر آیات و براہین سے مخلوق کور ہنمائی کی ہے۔قلوب اس کی معرفت حاصل کر لیتے ہیں لیکن عقلیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں، آٹکھیں اس کا احاطہ اور اس کی نہایت کا اورک کئے بغیر قیامت کے دن اس کے دیدار سے مشرف ہونگی ..... تو حید کے جملہ احکام کیلئے میدکلام جامع حیثیت رکھتا ہے..... اور حضرت جنید کہتے بي كُرُ اشرف كلمةٍ في التوحيد قولُ ابي بكر رضى الله عنه سبحان مَنُ لَمُ يَجُعَل لخلقِهِ سبيلاً إلى معرفة الا بالعجز عن معرفته "(توحير عمتعلق سب سے بہترین اور بزرگ جملہ حضرت ابو بمرصدیق ﴿ کا ہے کہ یاک ہے وہ ذات جس نےایئے بندوں کیلئےا بنی معرفت میں کوئی راہ نہیں رکھی سوائے معرفت سے اعتراف عجز

کے ) کچھ لوگ اس کلمہ کے سجھنے میں غلطی میں پڑے ہوئے میں اور وہ سجھتے ہیں کہ اس کی معرفت سے عاجز ہونا گویا معرفت کا معدوم ہونا ہے حالاتکہ بیمال ہے کیونکہ عجز کی چیز کے موجود ہونے کی صورت میں ہی ہوتا ہے کسی چیز کے معدوم ہونے کی حالت میں تو بجز متصور بی نہیں ہوتا۔جیسا کہ مردہ زندگی ہے عا جزنہیں ہوتا کیونکہ وہ موت میں موت ہے عاجز ہوتا ہے کہ اس کی قوت کیلئے عجز کا اطلاق ہی محال ہے اور اندھا۔ بینائی سے عاجز نہیں ہوتا بلکہوہ نامینا ہونے کی حالت **میں نامینائی ہے عاجز ہوتا ہے ای طرح ایا جج کھڑا ہونے** ے عاجز نہیں ہوتا کہ بیٹنے میں بیٹنے سے عاجز ہو۔جبیا کہ عارف ،معرفت کے موجود مونے کی حالت مل معرفت سے عاجز نہیں ہوتا بلکہ بداس کیلئے گویا ضروری ہوتا ہے ہیں حصرت صدیق اکبڑ کے اس کول کوہم اس بات برمحمول کریں گے جوحفزت ابوسل معلو کی ّ اوراستادابوعلى دقاق بفرمائي ہے تصرفت توابتداء ميں ہوتى ہےانتہا ميں جا كروہ ضروري ہوجاتی ہے،اورعلم ضروری وہ ہوتا ہے کہ صاحب علم اس کی موجودگی کی حالت میں ہرتتم کے تفع یا نقصان سے مفطر اور عاجز ہو ..... پس اس قول کے مطابق تو حید، بندے کے ول میں حق تعالى كانعل موكا\_ پيرحضرت ثبلي كتبة مين كه 'التوحيد حيجاب الموجدعن جمال الاحدية "(توحيد، موصد كيلي حق تعالى كى احديث كے جمال في تجاب موتى ہے) اس لئے کہ وہ تو حید کو بندے کافعل کہتے ہیں اور بندے کافعل مشاہدہ حق کیلئے ہر گز علت نہیں بن سکتا اور جو چیز عین کشف میں کشف کیلئے علت نہ بن سکے وہ حجاب بی ہوتی ہے اور بندہ ایے تمام تر اوصاف کے ساتھ غیر حق ہوتا ہے کیونکہ اگرا بی صفت کو و حق شار کرنے لگے تو لامحاله اس صفت كاموصوف بهي حل جي شار بو گا۔ جو كه بيخود ہے اس وقت موحد ، توحيد اور احد تینوں ایک دوسرے کے وجود کیلئے علت بن جا کمیں گےاور بیتو بعینہ'' ٹالٹ ٹلا ثہ'' والا فلفد بن جائے گا (جو کہ عیسائیوں کاعقیدہ ہے ) اور جوصفت توحید میں طالب کیلئے اپنے آپ کوفنا کرنے میں مانع ہو وہ ابھی تک اس صفت کی بدولت مجوب قرار یائے گی موقد

تهين 'إِلاَنَ صاسواهُ من الموجودات باطل "(اس لح كموجودات ميس حق تعالى کے سوا جو کچھ بھی ہے باطل ہے ) جب بیدرست ہے کہ جو کچھ بھی حق تعالیٰ کے علاوہ ہےوہ باطل ہے تو طالب بھی توحق تعالی کا ماسوی ہے لہذا طالب کی صفت حق تعالی کے جمال کے كشف ميں باطل ہوگى۔ يمي ' لا إلله الله ' الله ' ' كي تفسير ہے۔ حكايات ميں مشہور ہے كه جب حصرت ابراہیم خواص گوفہ میں حصرت حسین بن منصور کی زیارت کیلئے آئے تو آپ نے دریافت کیا کہ اے ابراہیم تم نے اپناوفت کس چیز کی تلاش میں گزارا ہے؟ انہوں نے کہا ''اپنے لئے توکل کوورست کرنے میں مصروف رہا ہوں۔ تو حضرت حسین بن منصورٌ نے كها "ضيعت عُمرك في عمران باطنك فائن انت في انضاء في التوحيد "(تم في الي تمام الي باطن كي تمير من ضائع كردي بي و فنا في الوحيد كامقام تحجے کیسے حاصل ہوسکتا ہے) تو حید معربیان میں مشائخ کے اقوال بہت ہیں۔ایک گروہ نے تو ال کوفنات تعبیر کیا ہے کیونکہ فنا پرمعیت درست میں ہوتی۔ جب کہ دوسرا گروہ کہتا ہے کہا پنے فنا کےعلادہ کوئی چیز تو حید کی صفت نہیں بن علق ۔ ان تمام اقوال کوجمع اور تفرقہ کے معنوں پر ہی قیاس کرنا چاہئے تا کہاس کی حقیقت معلوم ہو جائے۔

اور میں علی بن عثان الجلائی کہتا ہوں کہ تو حید حق تعالی کی طرف سے بندہ کیلئے وہ اسرار ہیں جوعبارت سے مزین کہتا ہوں کہ وکئی شخص ان کوعبارت سے مزین کر کے بیان کر سکے کیونکہ عبارت اور جس کواس عبارت میں بیان کیا جارہا ہے آپس میں غیر ہوتے ہیں اور تو حید کے معاطم میں غیر کا اثبات بجائے خود شرک کا اثبات ہے اس طرح بیا کہ ہو اور کھیل ہوگا جب کہ موحد اللہ والا ہوتا ہے لہو ولعب میں مشغول ہونے والا نہیں ہوتا ۔۔۔۔ یہ سے مختصراً احکام تو حیدا ورائل معرفت کے اقوال اور مسلک جو میں نے بیان کردئے۔ واللہ اعلم یا لصواب۔

نيسرا كشف حجاب

# ايمان كى حقيقت

حَلَّ تَعَالَىٰ كَاارِشَاوْ حِنْ يُناتُبُهَا الَّذِينَ احْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ''(اسمايمان والواالله يراوراس كےرسول يرايمان لاؤ) نيز دوسرے كئي مقامات ير فرمايا ہے 'يَسائيهَا الَّذِينَ امَنُوا "(اور يَغْبر عَلِينَة كارشاد بك "الايمان أن تومِن باللَّهِ وملنكِته و تحدید "(الحدیث)ایمان به بے کو الله براس کے فرشتوں براوراس کی کتابوں برایمان لائے ) ایمان لغت کے اعتبار سے تقدیق کا نام ہے اور اصطلاح شریعت میں اس کا تھم اور معنی بیان کرنے میں امال علم کے بہت ہےاقوال اور بہت سااختلاف ہے۔ چنانچےمعتزلہ تما منگی اور عملی عبادات کو ایمان قرار دیتے ہیں اور اس لئے وہ انسان کو گناہ کبیرہ کے ارتکاب پرایمان سے خارج سجھتے ہیں۔خارجیوں کا بھی یہی قول ہےاوروہ بھی انسان کواس کے گناہ کی وجہ ہے جس کا اس نے ارتکاب کیا ہو کا فرقر ار دیتے ہیں .....ایک دوسرا گروہ محض زبانی قول کو ہی ایمان کہتا ہے اور ایک تیسرا گروہ ہے جوصرف معرفت پر بھی ایمان کا اطلاق کرتا ہے....متکلمین اہل سنت کی ایک جماعت مطلقاً تصدیق کوہی ایمان قرار دیتی ہے میں نے اس کے بیان میں ایک متقل کتاب تصنیف کی تھی تاہم اس جگہ میری مراد مشائخ صوفیہ کے اعتقاد کو ثابت کرنا ہے چنانچہ ایمان کی تعریف کے مسئلہ پرجمہور مشائخ کے دوگروه میں حضرات فضیل ٌبن عیاض ، بشر حافیٌ ، خیرالنساجٌ سمنون الحبُّ ،ابوحمز ه بغدا دیؓ ،ابو محمر حرین اورای ذوق کے دوسرے حضرات پر شمل گروہ بیکہتا ہے کہ قول ،تصدیق اور عمل تینوں کے مجمو عے کا نام ایمان ہے۔فقہا ادراہل یقین کی ایک جماعت بھی ان کی تائید کرتی ہے جب کے حضرات ابراہم بن ادھم ، ذوالنون مصریٌ بایزید بسطامیٌ ابوسلیمان دارا کی حارث محاسبيٌ جنيد بغداديٌ مهل بن عبدالله تستريٌ ، شفق بلي ، حاتم اصمٌ ، محمد بن فضل أبلي كا قول بيه

ہے کہ ایمان، قول اور تھدیق ہے عبارت ہان کے علاوہ فقہائے امت کی ایک جماعت جوامام مالک، امام شافع ، امام احمد بن عنبل پر مشمل ہے پہلے قول کے مطابق خیال رکھتی ہے جب کہ حضرت امام ابو حنیفہ تعسین بن فضل المخی اور امام ابو حنیفہ کے اصحاب مثلا محمد بن الحسن داؤ دطائی اور امام ابو بوسف اس دوسر ہے قول کے مطابق رائے رکھتے ہیں۔ تاہم در حقیقت بات دوسر ہے قول کے مطابق رائے رکھتے ہیں۔ تاہم در حقیقت بات خیال نے باختلا نے محض لفظی ہے معنی میں کوئی اختلا ف نہیں۔ اب میں اختصار کے ساتھ ایمان کے معنی کو انشاء اللہ بیان کرتا ہوں تا کہ حقیقت کاعلم ہو جائے اور میں اس اختلاف میں کسی کو ایمان کے بارے میں اصل عقیدے کا مخالف نہیں ہمتا ..... و بالتہ التو فیق۔

فصل

اگرمعرفت حاصل ہوتو اطاعت اگر چہ جاصل نہ بھی ہوتو بالاخر بندہ نجات یا لے گا کیونکہ اس كامعالمه مثيت البي كرسيرو بي كدحق تعالى خواه اس كوايي فضل سے معاف كر ديں۔ يا پغیر میلاند کی شفاعت کے متیجہ میں بخش دیں اور یا چھراں کواس کے گناہوں کی مقدار سزا دے کر پھردوزخ سے نجات دے دیں اور جنت میں منتقل کردیں پس جب اصحاب معرفت (حق تعالی کے وجود اور توحید کو بہچانے والے) گئرگار ہونے کے باوجود معرفت کی بنیادیر دوزخ میں ہمیشہ ندر ہیں گے اور اصحاب عمل معردنت کے بغیر محض عمل کی بنیاد پر بہشت میں داخل نه ہوسکیں گے تو معلوم ہو گیا کہ اس جگہ عذاب سے محفوظ رہنے کی علت اطاعت نہیں۔ جيها كربول الشيطية نفرمايا" لن يخبجو احد كم بعملِه قيل و لا أنت يا رمسول الله قال ولا إنا الا أن يتعمد في الله برحمته "(تم مين \_ كوئي يحى محض ایے عمل کے سبب نجات حاصل نہیں کر سکے گا۔صحابہؓنے یو جھا'' یارسول اللہ علی کھیا کہ کیا آ ہے بھی اینے اعمال کی دجہ ہے نجات نہیں یاسکیں گے؟ تو آ پ نے فرمایا" ہاں میں بھی محض اینے اعمال کی وجہ ہے نہیں بلکہ صرف اس صورت میں خلاصی یا سکوں گا کہ اللہ تعالیٰ مجھے اپنی رحمت کے ساتھ ڈھانی لے) پس تحقیق اور حقیقت کے اعتبارے اور امت کے اتفاق کے ساتھ میہ بات ثابت ہوئی کہ ق تعالیٰ کی معرت کانا جا پیان ہے اور اس کا قرار سے ہے کی مل کو قبول کیا جائے .... اور جو شخص بھی حق تعالی کو پہچات ہے اس کے اوصاف میں ے کسی وصف کی وجہ سے ہی بیجانتا ہے۔اس کے حسن اوصاف تین طرح کے ہیں ان میں ہے بعض کاتعلق اس کے جمال کے ساتھ ہے۔ بعض کا جلال کے ساتھ اور بعض وہ ہیں جن کا تعلق اس کے کمال کے ساتھ ہے پس مخلوق کیلئے اس کے کمال ہے متعلق اس کے سواکو کی چارہ نہیں کہوہ اس کے کمال کا اثبات کریں اور اس سے ہوشم کے نقصان کی نفی کریں اس طرح جلال ادر جمال کے متعلق بھی تمام خوبیوں کو اس کیلئے ٹابت کرنے اورتمام نقائص کو اس نفی کرنے کےعلاوہ کوئی جارہ نہیں .....لہذا جس بندے کا شاہرمعرفت میں حق تعالیٰ

كا جمال مووہ ہروفت حق تعالىٰ كے ديدار كامشاق رہتا ہے ....اور جس بندے كاشاہد حق تعالی کا جلال ہووہ ہروفت اینے اوصاف سے نفرت کرنے میں مشغول رہتا ہے اور اس کا دل خوف اللي ميں مبتلا رہتا ہے، پس شوق د ميرار محبت كى تا ثير ہے اور اس طرح نفرت بشریت کے اوصاف میں سے ہے۔لہذا اوصاف بشریت سے پروہ عین محبت کے علاوہ نہیں اٹھ سکتا ..... پس اب ایمان اورمعرفت محبت کا نتیجہ ہیں اور محبت کی علامت ،اطاعت ہےاس لئے کہ جب دل محل مشاہرہ ہے آ کھٹل دیداراور جان جسم کیلئے محل عبرت ہےاور دل مشابدے كامقام بياتيجم كوچا بئے كه كم كى خلاف ورزى ندكر إورجس آ دمى كاجسم حق تعالى كي عم كاتارك بوال كومعرفت الى كى كوكى خبرنبيس بوقى .....اس دور كي صوفيون میں بیمصیبت ظاہر ہوچکی ہے کہ بے دینوں کے ایک گروہ نے ان کے جمال کود کی کران کی قدرومنزلت کومعلوم کرلیا ہے اوراینے آپ کوان جیسا بنا کر کہنے لگاہے کہا دکام شرع کی ہے تکلیف تو ای ونت تک ہے جب تک معرفت حاصل بند ہو، کیکن جب معرفت حاصل ہو جائے تو پھراطاعت کی تکلیف جسم ہے اٹھ جاتی ہے ادرا ممال واطاعت کی ضرورت نہیں رہتی۔لیکن سے بہت بڑی غلاقہی ہے۔ کیونکہ میں کہتا ہوں کہ جب تو نعی تعالی کو بہیان لیا تو تیرادل شوق کامحل ہو گیااب اس کے فرمان کی تعظیم اور تمیل زیادہ ہونی جائے البتہ میں ہیہ جائز سمحتا ہوں کہ اطاعت کرنے والا اس مقام تک پڑنے جائے کہ حق تعالیٰ اس سے اطاعت کارنج اٹھالیں اوران احکام کو بجالائے کی اس کوزیا دہ تو فیق مرحمت فریادیں۔ یہاں تک کہ د وسر بےلوگ تو ان ا حکام کو ذرار نج کے ساتھ بجالا ئیں اوراس کوان میں کوئی رنج محسوں نہ ہو لیکن بہ مقام کمال شوق محبت کی تڑی اور عشق کے اضطراب کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا <sub>۔</sub> پھرایک جماعت ایمان کوتمام کاتمام حق تعالیٰ کی طرف ہے کہتی ہے اور دوسری جماعت قمام كاتمام بنده كي طرف سي بحص ب اور ماوراالنهر كے علاقه ميں بياختلاف لوگوں کے درمیان بہت طویل ہو چکا ہے پس تمام ایمان کوحق تعالیٰ کی طرف ہے کہنا تو جرمحض ہے کیونکہ بندہ کواس طرح مجبور اورمضطر ہونا پڑتا ہے اور جملہ ایمان کو بندہ کی طرف ہے مانتا قدر محض ہے کیونکہ بندہ توحق تعالی کی اطلاع کے بغیرا سے نہیں جان سکتا۔ جبکہ طریق توحید تو جربے نیچے اور قدر سے اوپر ہے اور درحقیقت ایمان بندے کا ایسافعل ہے جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی ہدایت ملی ہوئی ہو کیونکہ اس کا گمراہ کیا ہوانسان راہ راست پرنہیں آ سکتا اوراس کا راہ راست پر لا یا ہوا انسان گمراہ نہیں ہوسکتا۔ جیسا کہ حق عز وجل کا ارشاد ہے'' فَ مَنُ يُسرِدِ اللُّهُ أَنُ يَهُدِيَهُ كَشُسرَ حُ صَدُرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنُ يُرِدُ أَنُ يُضِلُّهُ يَجُعَلُ صَدُرَه و ضَيقًا حَرَجًا "(الله تعالى جس كوبدايت دين كااراده كريلية بيناس كا سینه اسلام کیلئے کھول دیتے ہیں اور جس کو گمراہ کرنے کا ارادہ کرلیں اس کا سینہ تنگ اور سخت کردیتے ہیں)اس اصل محی مطابق حاہیے کہ ایمان کی طرف میلان حق تعالیٰ کی ہدایت ہے ہواور مائل ہونا بندے کا اپنانعل ہو۔ پس ایمان کی طرف مائل ہونے کی علامت بیہوگ که دل بر توحید کا اعتقاد ہو، آ کھمنع کی چیزوں کو دیکھنے ہے محفوظ رہے اور حق تعالیٰ کی نشانیوں اور آیات کو و کمچر کرعبرت حاصل کرے ، کان اس کے کلام کوغور سے سننے پر لگے ر ہیں۔معدہ حرام کھانے سے خالی رہے، زبان پر ہمیشہ 🗞 جاری رہے اور بدن منع کروہ افعال سے اجتناب کرے تا کوعمل دعوی کے موافق ہو جائے اسی لئے میرگردہ معرفت ایمان میں کی اور زیادتی کو جائز مجھتا ہے۔ حالانکدسب کا اس پراتفاق ہے کہ معرفت ایمان میں کی اوراضا فہ درست نہیں کیونکہ اگر معرفت میں زیادتی ادر نقصان ہوسکتی ہوتو معروف میں بھی کی اور زیادتی ممکن ہونی چاہئے (اور بید درست نہیں ہے)لہذا جب معروف پر زیادتی اورنقصان روانہیں ہے تو معرفت بربھی روانہیں ہوگا کیونکہ ناقص معرفت ،معرفت بى نبيى موتى \_ پس مونايد جا بيئ كه زيادتى اورنقصان ، فرع اورعمل ميس واقع مواور بالاتفاق اطاعت برکی اورزیادتی کا داقع ہوتارواہے....اورحشوی فرقہ کے لوگ جو نہ کور وہالا دونوں گروہوں کی طرف اپن نسبت کرتے ہیں ان کے دل پر پیمسئلہ گردہ ایمان کو قول کے بغیر کچھ

نہیں سمجھتا۔ حالائکہ بید دنوں اقوال ناانصافی برمنی ہیں بہرحال درحقیقت ایمان یہ ہے کہ بندے کے تمام اوصاف حق تعالی کی جبتجو میں مستفرق ہو جائیں اور تمام طالبان حق کواس بات یر اتفاق کر لینا جائے کہ معرفت کی بادشاہی کا غلبہ عدم معرفت کے اوصاف کے نقصانات کومغلوب کرنے والا ہے اور جس جگہ کہ ایمان موجود ہو عدم معرفت کے اسباب وبال سے وور ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ کہاجاتا ہے کہ 'اذا طَلَعَ الصبائح عَطَلَ المصبائح ''( جب صبح طلوع ہوگئی تو جراغ کا جمال کم ہوگیا )اور دن کوئسی بیان یا دلیل سے واضح نہیں کیا جاتا جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ روز روثن کے نمودار ہونے کیلئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں مِوتَى \_اورحَقَ عِزُ وجل كاارتُلاجِ كُهُ "إِنَّ الْـمُـلُـوُكَ إِذَا دَحَلُوا قَرُيَةً أَفْسَدُوْهَا" آلا په (بادشاه جب کسی بستی میں داخل ہوتے ہیں تو اس کو برباد کر دیتے ہیں ) یعنی جب عارف کے دل میں معرفت کی حقیقت حاصل ہو جاتی ہے تو گمان۔ شک اور عدم معرفت کی تحمرانی فنا ہوجاتی ہےاورمعرفت کی بادشاہت اس کے حواس اورخواہشات کواپنامسخر کرلیتی ہے تا کہوہ جس چیز میں دیکھے جو کچھ کرے اور جو کچھ کے سب حق تعالیٰ کے دائرہ تھم میں ہو .....اور میں نے حکایات میں پایا ہے کہ لوگوں نے حضرت ابر اہیم خواص سے دریافت کیا کہ ایمان کی حقیقت کیا ہے؟ تو آپ نے جواب دیا' ابھی میرے یا گاس کا جواب میں ہے کیونکہ میں اس وقت جو کچھ کہوں گاوہ ایک عبارت ہوگی حالانکہ مجھے اپنے عمل سے اس کا جواب دینا جاہے ! البتہ میں مکہ کرمہ جانے کا ارادہ رکھتا ہوں تم بھی ای ارادے سے سفر میں میرے ساتھ رہوتا کتہیں اپنے سوال کا جواب ل جائے ، راوی کہتا ہے کہ میں نے ایسا بی کیا چتانچہ میں ان کے ہمراہ جنگل میں پہنچا تو معاملہ یوں ہوا کہ ہرروز دوروٹیاں اور شربت کے دو پالے نمودار ہوتے حضرت ابراہیم خواص ان میں ہے ایک مجھے عنایت فر ماتے اور ایک کوخود اٹھا لیتے یہاں تک کہ جنگل میں ہی ایک دن ایک بزرگ گھوڑے پر سوارتشریف لائے جب انہوں نے حضرت ابراہیم کو دیکھا تو اپنے گھوڑے سے اتر آئے

اور دونوں نے ایک دوسرے کا حال یو چھا۔ کچھ دیر دونوں آگیں میں باتیں کرتے رہے اور پھروہ بزرگ اپنے گھوڑے برسوار ہوکر واپس تشریف لے گئے ..... میں نے عرض کی اے شیخ ! مجھے بھی بتا ہے وہ ہز رگ کون تھے؟ آ پ نے فر مایا'' وہ تمہارے اس سوال کا جواب تھا'' میں نے عرض کی' وہ کس طرح؟''آپ نے فر مایا'' وہ حضرت خصر علیہ السلام تصاور میری صحبت ومنشین کے طالب تھ لیکن میں نے قبول نہیں کیا'' ..... میں نے بوچھا کیوں؟ ''آپ نے کہا''اس لئے کہ میں اس بات سے ڈرا کہ کہیں ان کی صحبت میں رہتے ہوئے حق تعالیٰ پراعتاد کرنے کی بجائے ان پر مجروسہ نہ کر بیٹھوں اور اس طرح میرا تو کل تباہ ہو جائے، کیونکہ ایمان کی حقیقت تو کل کی حفاظت کرتا ہے جبیسا کہ فق عز وجل نے فر مایا ہے کہ "وْ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ تُحْنَتُهُ مُّوْمِنِينَ" (اورالله يربى جروسه كروا كرتم موثن مو) اورحفرت محدين خفيف فرائي ين كه الايسمان تصديق القلب بما علم بسه العنيوب "(ايمان، ول كاس يقين كانام بجواس رغيب م مكشف مواس) اورغیب سےاسے سکھایا جائے۔ کیونکہ ایمان ہوتا ہی غیب پر ہے اور خداوند تعالی جوغائب ہے، سرکی آنکھوں سے من تعالیٰ کی اپنی ہی تائید تقویت کے بغیر بندے کے یقین میں نہیں آ سکتا۔اور بیا بمان بالغیب حق تعالی کی اطلاع ہے ہی ممکن ہوسکتا ہے جیسا کہ جومعرفت اور علم، عارفوں اور علماء کو حاصل ہوتا ہے وہ حق تعالیٰ کی ہی معرفت ہوتی ہے کہ اس نے ان کے دلوں میں اس معرفت اور علم کو بیدا کیا ہوتا ہے ،علم اور معرفت کا تعلق ان کے اپنے کسب سے منقطع ہوتا ہے، پس جوکوئی اینے ول کوٹ تعالی کی معرفت سے یقین آ ورکر لیتا ہے وہی موْمن اور واصل بحق ہوتا ہے۔ چونکہ اس کتاب کےعلاوہ ویگرمقامات پربھی اس معنی کو بیان كرنے ميں ميرا كلام بہت ہاں لئے اس جگه اتى مقدارى براكتفا كرتا ہوں تاكه بيد کتاب طویل نہ ہوجائے اور اہل بصیرت کیلئے یہ مقدار کافی بھی ہےاب میں معاملات کے اسرار کی طرف توجہ کرتا ہوں اوران کے بردوں کوانشا ءاللہ عز وجل کھولتا ہوں۔ و ہاللہ التو فیق

### چوتھا کشف تجاب

# نجاست سے یاک ہونے کا بیان

ایمان قبول کرنے کے بعد بندہ کیلئے جواولین فریضہ ہے وہ طہارت ہے جونماز ادا کرنے کیلئے ضروری ہےاور وہ شریعت کے مطابق بدن کا نجاست اور جنابت سے یاک کرنا اور تین اعضا (منہ، ہاتھ اور یاؤں) کو دھونا اور سر کامنے کرنا ہے۔ اور یا پھریانی کے نہ یانے یاسخت بیاری کی صورت میں تیم کرنا ہے،اوراس کے احکام اپنی جگہ پر معلوم اور واضح ہیں ..... جان او کہ طہارت ووطرح کی ہوتی ہے ایک طہارت باطن اور دوسری طہارت ظاہر۔ چنانچےجسم کی طہارت 🖍 بغیرنماز درست نہیں ہوتی اور دل کی طہارت کے بغیر معرفت درست نہیں ہوتی۔ پس جسم کی یا کی کیلئے خالص یانی کی ضرورت ہے اور یہنایاک اور استعال شدہ یانی سے حاصل نہیں ہوسکتی اورول کی طہارت کیلئے تو حید خالص کا یانی ضروری ہے اور بیدول کی طہارت محلوط اور پراگندہ احقادیے حاصل نہیں ہوسکتی۔ پس میہ صوفیہ کا گروہ ہرونت اینے ظاہر کوطہارت کے ساتھ اور اپنے دل کوتو حید کے ساتھ ہوستہ ركهمًا ہےاوررسول الله عليك نے اپنے ایک صحابی گوفر مایاتھا كه 'دُمُ عُمِلسي السو صوء يحبكَ حسافيظاك "(توبميشه باوضور باكرتير به دونول محافظ فرشتے تجھ سے محبت ع كريس ك )اورخداوندعز وجل كارشاد بيك إنَّ اللُّسة يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُسمُعَ طَهِ رِيْنَ "(بِحَثك الله تعالى توبركرف اورخوب ياك صاف رين والول ك ساتھ محبت کرتا ہے) پس جو تحض ظاہر میں طہارت پر مداومت کرتا ہے ملائکہ اس کو دوست رکھتے ہیں ادر جوکوئی باطن میں ہروفت حق تعالیٰ کی تو حید پر قائم رہتا ہے حق تعالیٰ خوداس کو دوست رکھتے ہیں .....رسول اللہ علیہ اپن دعاؤں میں ہمیشہ ریکہا کرتے تھے کہ' السلھُمّ طَهَوْ قلبي منَ النفاقِ "(بارخدايا!مير عدل كونفاق سي ياك كرد ع) حالا نكدآب

کے قلب مبارک میں کسی حالت میں بھی نفاق کا تصور تک نہیں ہوسکتا تھا تا ہم اپنی بزرگیوں کود مکینای آپ کوغیرت کا اثبات محسوس ہوتا تھا ادر محل تو حید میں غیر حن کا اثبات نفاق ہوتا ہے باوجود یکہ مشائخ نے اپنی کرامات کے ایک ذرے کو بھی مریدوں کی آئکھ کا سرمہ قرار دیا ہے لیکن پھربھی پیصورت کمل کمال میں بہت بڑا حجاب ہی ہوتی ہے اس لئے کہ جو کچھ بھی حق تعالی کے علاوہ ہے اس کا و کھنا آفت ہی ہے، یہی وجہ ہے کہ حضرت بایزید سے فرمایا" نفاق العارفين افضل مِن اخلاص المريدين "(عارفول)الفالمريدولك اخلاص سے افضل ہے) یعنی جو کچھر بد کا مقام ہوتا ہے وہ کامل کیلئے تجاب ہوتا ہے مرید کا اراوہ تو پیہوتا ہے کہ وہ کرایات حاصل کرے جب کہ کامل کا اراوہ پیہوتا ہے کہ وہ کرامت عطا کرنے والے خدا تعالی کو حاصل کریے،خلاصہ کلام یہ ہے کہ کرامات کا ثابت کرنا اہل حق کیلئے نفاق نظر آتا ہے کیونکہ یہ غیرحق کا ویکھنا ہے۔ پس حق تعالیٰ کے دوستوں کی آفت ہیہ ے كمتمام الم معصيت معصيت سے خلاصى ياليس اور الم معصيت كى آفت بيے كمتمام تمراہ لوگ! بنی تمراہی ہے نجات حاصل کرلیں، کیونلہ س طرح گنہگار دں کونلم ہےا گراسی طرح کافروں کوبھی علم ہوتا کہ آن کی معصیت خداوند تعالی کوسخت ناپسند ہے تو وہ کفر سے نجات حاصل کر لیتے اور جس طرح حق تعالی کے دوست جائے ہیں اگر ای طرح گنہگاروں کو بیملم ہوتا کہان کے تمام معاملات نقصان کا باعث میں تو وہ تمام معصیوں سے خلاصی یا لیتے اور ہرفتم کی آفتوں سے یاک ہوجاتے۔ پس ظاہری طہارت باطنی طہارت کےموافق ہونی چاہئے ۔ یعنی انسان جب ہاتھوں کو دھوئے تو اسے چاہئے کہ دل کوبھی و نیا کی محبت سے دھوڈ الے اور جب استنجا کرے تو اسے حاہئے کہ جس طرح اس نے ظاہری نجاست سے نجات ڈھونڈ لی ہے ای طرح باطن کیلئے غیر کی دوئی سے نجات تلاش کر لے اور جب مندمیں یانی ڈالے تو اسے جاہے ء کہ اپنے منہ کو غیراللہ کے ذکر سے بھی یاک کر لے اور جب ناک صاف کرے تو تمام لذات کواینے اوپر حرام کر لے اور جب منددھوے تو

اسے حاہے کدا پی تمام پسندیدہ چیزوں سے کنارہ کش ہوکر حق تعالی کی طرف متوجہ ہوجائے اور جب این ہاتھوں کو دھوئے تو اسے جائے کہتمام دینوی خواہشات سے دستمردار ہو وجائے اور جب سر کامسح کرے تو اسے اپنے تمام امور کوحق تعالی کے سپر دکر دینا جاہتے اور جب یا وُل دھوئے تو اسے جاہے کہ فریان خداوندی کے بغیر کہیں کھڑے ہونے کی نیت نہ كرے۔ تاكه اس طرح اسے دونوں طہارتيں حاصل ہو جائيں۔ كيونكه شريعت كے تمام ظاہری معاملات باطن کے ساتھ ہوستہ ہیں۔جیسا کدایمان کے معاملہ میں زبان کا ظاہری قول۔دل کی تقید بق کے ساتھ وابسۃ ہے اس طرح شریعت میں اطاعت کے احکام جسم پر اور دل کی نیت کے ساتھ بیوستہ ہیں۔ پس دل کی طہارت کا طریق ہے ہے کہ بندہ دنیا کی آفتوں میں تد براور تظر کرے اور پر یکھے کہ دنیا ایک بے وفامقام اور فنا ہونے والی جگہ ہے دل کواس سے خالی کر لے ..... اور رہ چیز بہت سے مجاہدے کئے بغیر حاصل نہیں ہوتی اور عجامدات میں سے بخت ترین مجامدہ بیہ ہے کہ طاہری آ داب کی حفاظت کرے اور تمام احوال. میں اس پر مداومت اختیار کرے ....حضرت ابراہیم خواص کے متعلق آتا ہے کہ آب نے فر مایا "حق تعالی کے حقوق بورے کرنے کیلئے ہمیشہ کی زندگی درکارے تا کہ جب تمام لوگ دنیا کی نعمتوں میں مشغول ہوکر حق تعالی کوفراموش کریں ۔ تو میں دنیا کی مصیبتوں میں جتلارہ كرشر لينت كي داب كي حفاظت برقائم رمول اورحق تعالي كو بميشة ياور كھوں ..... حكايات میں آتا ہے کہ حضرت ابو برطا ہر جالیس سال تک مکرمہ میں مجاور رہے اور اس عرصہ میں مجھی بھی مکہ تحرمہ کے اندر طہارت نہیں کی بلکہ طہارت کیلئے ہر مرتبہ حرم کی حدود ہے باہر آ جاتے اور کہتے کہ جس زمین کی حق تعالی نے اپنی طرف نبست کی ہے میں یہ پیندنہیں کرتا کہ طہارت میں استعال شدہ یانی اس پرگراؤں اور حضرت ابراہیم خواص کے متعلق بیان کرتے میں کہ آپ رے کی جامع معجد میں پید کی بیاری میں مبتلا تھے تو آپ نے ایک دن رات میں ساٹھ مرتبہ سل کیاحتی کہ آپ کی وفات بھی پانی میں ہوئی.....حضرت ابوعلی رود باری

ا یک عرصہ تک طہارت کے بارے میں وسوسر میں بنالا ہو گئے تھے چنانچہ آ ب کہتے ہیں کہ ایک دفعہ محری کے وقت میں دریا پر چلا گیا اور سورج کے طلوع ہونے کے وقت تک وہیں ر ہا۔اس حالت میں میراول تخت رنجیدہ ہو گیااور میں نے عرض کی!بار خدایا" السعافیسه المعافية "(مجھے آرام دے مجھے عافیت نصیب کر) تو دریامیں سے ہاتف نے آواز دی کہ "العافية في العلم" (عافيت توعلم من ب-حضرت سفيان توري ك بار يمين روایت ہے کہ آپ نے اپنی وفات کے دن بخت بیاری کے باوجود ہرنماز کیلیج ساٹھ ساٹھ مرتبطہارت کی اورفر اللیاباس لئے ہے تا کہ جس وقت بھی موت کیلئے بیغام الی آئے میں اس وقت طہارت کے ساتھ تیار ہوں۔ کہتے ہیں کہ حضرت شباتی نے ایک دن مجد میں داخل ہونے کے ارادے سے وضو کیا تو ایک غیبی آ واز آئی کہ "تم نے ظاہر کوتو طہارت سے آ راستہ کرلیا ہے باطن کی صفائی کہاں ہے؟ ' آپ فور ألوث آئے اور تمام مال ومیراث راہ خدا میں بانٹ دیا اور ایک سال تک صرف اتنا ہی لبایں اینے جسم پر پہنا جس سے نماز درست ہوجائے اس وقت آپ حضرت جنید کے پاس حاض ہوئے تو حضرت جنید نے فرمایا ''اے ابو بکر! بری ہی تفع بخش طہارت تھی جو تونے کی ، اللہ مہیں بیشہ طہارت کے ساتھ رکھے کہتے ہیں کداس کے بعد آ بہمی بھی بے وضوئیس رہے بہال تک کہ جب آ باس دنیا سے رخصت ہور ہے تھے تو آپ کا وضوٹوٹ گیا اور آپ نے ایک مرید کواشارہ کیا کہ مجھے طہارت کرا وو! چنانچہ مرید نے آ پ کا وضو کرایا لیکن داڑھی کا خلال کرنا بھول گیا۔ حضرت شبالی کی اس حالت میں زبان بند ہو چکی تھی تا ہم آپ نے مرید کا ہاتھ پکڑ کر داڑھی کے خلال کی طرف اشارہ کیا تو مریدنے داڑھی کا خلال بھی کردیا..... آ یے فرمایا کرتے تھے کہ میں نے کسی وقت بھی وضو کے آ داب میں ہے کوئی ادب ترک نہیں کیا۔ سوائے اس کے کہ جب میرے ول میں ذرا ساغرور بیدا ہو گیا ہو .....حضرت بایزید کے بارے میں روایت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ جب مجھی بھی میرے دل پر دنیا کا خیال گزرتا ہے میں

طہارت کرتا ہوں اور جب آخرت کا خیال گزرتا ہے میں عسل کرتا ہوں کیونکہ دنیا بلید ہے اوراس کا اندیشہ صدث (بوضوہونے) کا باعث ہاور عقبی فیبت اور آرام کا کل ہاور اس کا اندیشہ جنابت (الی نایا کی جس سے عسل واجب ہوتا ہے)

مثائخ صوفیہ رحمہم اللہ اجمعین کے طہارت کی تحقیق میں بہت سے اقوال ہیں اور وہ اپنے مریدوں کو ظاہری وباطنی طہارت پر مداومت کا تھی فر مایا کرتے تھے، جب کوئی شخص ظاہری احکام پڑمل کرنے کا ارادہ کرنے تواسے چاہئے کہ اپنے ظاہر کو پاک کرلے اور جب باطن میں قرب الہی کا ارادہ کرنے تو اسے چاہئے کہ اپنے باطن کو پاک کرے نظاہر کی طہارت پانی سے اور اس باطن کی طہارت ، تو جاورت تعالیٰ کی بارگاہ کی طرف رجوع کرنے سے عمل میں آتی ہے ۔۔۔۔۔ اب میں انشاء اللہ تو جاوراس کے متعلقات کو تفصیل سے بیان کروں گاتا کہ اس کی حقیقت تہمیں معلوم ہوجائے۔

كشف المعجوب

<u>باب</u>

## توبهاوراس كے متعلقات

جان لو کہ جس طرح احکام پڑمل پیرا ہونے والوں کا پہلا درجہ طہارت ہے اس طرح راہ حق کے سالکوں کا پہلامقام توبہ ہے اس لئے خداوندعز اجل کا ارشاد ہے کہ ' یَساَیُّھے۔ الَّـٰذِيْنَ امَنُو تُوبُوُ إِلَى اللَّهِ تَوْبَةَ نَّصُورُحًا ''(اےایمان والواحقُ تعالیٰ کی بارگاہ میں كِي توبكرو) تيز فرمايا به كُ أَنُو بُو إلى اللِّهِ جَدِينَهَا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُـفُـلِـحُـوُنَ ''(اكْمِومُنو!تم سبالله كي طرف توبيرُ وتاكمتمهين فلال نصيب مو) پيغمبر عَيْنِينَةً كَافْرِ مَانِ بِهِ كُهُ مُعَالِّمِنَ شِيئً اَحَبَّ إِلَى اللَّهِ مِن شابِ ثائب "(الله تَعَالَىٰ كَ نز دیک توبہ کرنے والے نو جوان سے زیادہ کوئی چیز محبوب بیں ہے ) اور رسول اللہ علیہ نے يَ بِهِي فرمايا ﴾ كُهُ 'الشائب مِنَ الذنب كِهِن لَا ذنبَ لَهُ ثَمَ قال إذا اَحَبَ اللَّه عبداً لَن يغُره ذنب ثُم قَلاَ إِنَّ اللَّهُ يُحِثُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُعَطَهِرِّيُنَ '' ( گناہ سے توب کرنے والا ایہا ہوجاتا ہے جیسے اس پر کو کی گناہ نہیں تھا پھر آ یے نے فرمایا ''جب الله تعالی کسی بندے کومحبوب بنا لیلتے ہیں تو کوئی گناہ اس کو ضرر نہیں پہنچا سکتا۔ پھر آپ نے آیت کا پیکرا حلاوت کیا کہ بلاشبراللہ تعالیٰ توبہ کرنے اور طہارت کرنے والوں کو پندكرتے بين) صحابة نے عرض كيا" يارسول الله الله توبكى علامت كيا ہے؟ تو آب نے فر مایا' اینے گناموں پر ندامت محسوں کرنا۔ باقی آپ نے جو بیفر مایا کہ گناہ حق تعالی کے دوستوں کیلئے نقصان دہنیں ہوتا تو اس کامعنی ہے ہے کہ وہ بندہ گناہ کی بدولت کافرنہیں ہوجاتا اور نہ ہی اس کے ایمان میں گناہ سے خلل واقع ہوتا ہے ..... جب گناہ ایمان کونقصان نہیں يبيجاتا توجس گناه كانقصان انجام كارباعث نجات بن جائے حقیقت میں وہ نقصان ہوتا ہی نہیں ....اور جان لوکہ، توبہ کے لغوی معنی رجوع کرنے کے ہیں، جیسا کہ اہل لغت کہتے

میں کہ 'قباب آئ رَجَعَ ''پی حکم الہی کے خوف سے حق تعالی کے منع کردہ کا مول سے باز آ جانا بى توبەكى حقیقت بے مسیغیم علیق كاارشاد ہے كه 'الندهُ التوب ه ''(ندامت و پشیانی بی توبہ ہے ) یدایک ایسا قول ہے جس میں توبد کی تمام شرا تطاموجود ہیں اس لئے کہ توبه کی ایک شرط توبیہ ہے کہ حق تعالی کی مخالفت برافسوس ہو۔ دوسری بید کہ لغزش کوفور أتر ك كر دے اور تیسری اس بات کا عزم که آئندہ معصیت کا ارتکاب نہیں کروں گا اور یہ تینوں شرطیں ندامت کے ساتھ ہوستے ہیں کونکہ جب اپنے کئے ہوئے گناہ پر ندامت وشرمندگی عاصل ہو جاتی ہے تو یہ دونوں باتی شرطیں دل میں خود بخو د آ جاتی ہیں۔جس طرح توبہ کی تین شرطیں ہیں ای طرح ندامت کے تین اسباب ہوتے ہیں۔ پہلاسب پر کہ جب دل پر سزا كاخوف غالب موجائ اوراين بداعماليول كاعم دل يرمتصور موجائ توندامت حاصل موجاتی ہودوسرا بیککسی نعمت کی خواہش ول میں پیدا مواور بیکھی یقین موجائے کہ برے افعال اورحق تعالیٰ کی نافر مانی کی حالت میں پہنست حاصل نہ ہو سکے گی تو اس وجہ ہے۔ پشیانی پیدا ہوجاتی ہےاور تیسراسب ہے کئی تعالیٰ کی شرم اس کے سامنے آجاتی ہےاور وہ مخالفت حق سے پشمان ہواٹھتا ہے۔ پس ان تینوں میں ہے ایک تو تا ئب ( تو بہ کرنے دالا ) کہلائے گا۔ دوسرا منیب (الله کی طرف رجوع کرنے والا ) ہوگا اور تیسرا تو اب (بہت رجوع کرنے والا ) ہوگا۔ پس تو بہ کے بھی تین ہی مقام ہوں گے، پہلی تو یہ، دوسراانا بت او رتیسراادابت ..... پھرتو برتو سزا کے خوف ہے ہوگی اور انابت ثواب کی جبتو پر ہوگی جب کہ اوابت حق تعالیٰ کے فرمان کی رعایت کرنے برحاصل ہوگی۔اس لئے کہ توبہ عام مومنوں کا مقام باوروه كناه كبيره يرجوتي بجبيها كدح تعالى كارشاد بكر أيما يَّهُ اللَّذِينَ المَنُوُا تُوبُو اللَّهِ اللَّهِ تَوْبَةً نَّصُورُحاً "اوراتابت اولياء مقربين كامقام بـــ جيرا كدارشاورباني بُ مَنُ نَحَشِى الرَّحُمٰنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلبِ مُّنِيْبِ ''(جِوِّمُص خدائ رحمان ے ڈرتے ہوئے رجوع کرنے والا دل لے کرآیا )اوراوابت انبیاء ومرسلین کا مقام ہے

جیسا کردن تعالی نے فر مایا ہے کہ 'نیف م الفند اِنّه اوّاب ''(سلیمان بہت ہی اچھابندہ ہے کہ وہ حق تعالی کی طرف خوب رجوع کرنے والا ہے ) لیس حق تعالی کی اطاعت کے ذریعہ کبیرہ گناہوں سے بھی ذریعہ کیبیرہ گناہوں سے بھی رجوع اتابت ہوگا جب کہ اپنے آپ سے بالکل ہی رجوع کر کے حق تعالی کی طرف توجہ کا نام اوابت ہوگا۔ لیس اگر کوئی حق تعالی کے عم سے فواحش سے رجوع کرتا ہے اور دوسرااس کی محبت میں فاسد سوچوں سے بھی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق تعالی کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق تعالی کی طرف ہی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق حق کی محبت میں فاسد سوچوں سے بھی رجوع کر لیتا ہے جب کہ تیسراا پی خودی سے بھی حق حال پر خور حق تعالی کی خرج و تنبید ،خواب غفلت سے دل کی بیداری اور اپنے چھے ہوئے حال پر تقور کرتا ہے اور جب بندہ اپنے ہر سے احوال اور ناپند یدہ افعال پر تفر کرتا ہے اور جب بندہ اپنے ہر سے احوال اور ناپند یدہ افعال پر تفر کرتا ہے اب حق تعالی اس پر تو بہ کے اسباب آسان فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس طرح اپنی فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس طرح اپنی فرما دیتے ہیں اور اس کو اس کے گناہوں کی بریختی سے دہائی دیتے ہیں اور اس طرح اپنی اطاعت کی طاوت تک اسے درسائی نصیب کردیتے ہیں۔

علاء اہلست و جماعت اور جملہ مشائ کے مزدیک بیصورت جائز ہے کہ کوئی فض کی ایک گناہ ول کا ارتکاب کررہا ہوجن گناہ و فض کی ایک گناہ ول کا ارتکاب کررہا ہوجن گناہ و فض کی ایک گناہ ول کا ارتکاب کررہا ہوجن گناہ و جہ وہ باز آ چا ہے فعداوند تعالی اس کا اسے تو اب نصیب کریں گے اور ہوسکتا ہے کہ اس کی برکت سے ہی وہ دوسرے گنا ہوں سے بھی باز آ جائے۔مثلا اگر ایک آ دمی اگر شراب خور بھی ہے اور زنا کا ربھی اور وہ زناسے تو تو بہ کرتا ہے کیکن شراب خوری پر ابھی مصر ہے تو اس کی اس ایک گناہ سے تو بہ ورست ہوگی باوجوداس دوسرے گناہ کے ارتکاب کے معتز لہ میں سے تبیش کو گئاہ جن کہ جاس کوئی آ دمی تمام کبیرہ گناہوں سے اجتناب نہ کرے اس پو تو بہ کا اس کوان سے درست نہیں ہوگا۔ لیکن بی قول محال ہے کیونکہ بندہ جتنے بھی گناہ کرتا ہے اس کوان کی وجہ سے حق تعالی سزادیں گے اور جب وہ ایک قشم کے گناہوں سے درک جائے تو اس تسم

465

کے گناہوں کی سز اسے تو وہ محفوظ ہو جائے تو لامحالہ وہ ان گناہوں سے تا بب ہی قراریا ہے گا\_ نیز اگر کوئی بنده بعض فرائض تو بجالاتا ہے اور بعض سے دستبردار رہتا ہے تو لا محالہ جو کچھ وه بجالا رېا ہےاس کا سے ثواب ملے گاجيپيا كەجودە بجانبيں لاتاان پرسزا كامنتحق ہوگا.. اورا گرکسی بندہ کومعصیت کی طاقت اوراس کے اسباب میسر نہ بھی ہوں تو بھی وہ ان ہے تو پر کر ہے تو وہ تا ئب کہلائے گااس لئے کہ تو بہ کا ایک رکن ندامت بھی ہےاوراس بندہ کواپنی اس توبد ہے گزشتہ برندامت حاصل ہو جائے گی اور باوجود یکہ وہ موجود و حالت میں جنس معصیت کے ارتکاب کی ہمت ہی نہیں یا تالیکن وہ گویا اس عزم کا ظہار کرتا ہے کہ اگر بھی معصیت کے اسباب میں بھی ہو جائیں تو میں پھر بھی اس معصیت کی طرف قدم نہیں بزھاؤں گا..... پھرتو بہ کے وصف اوراس کی صحت میں مشائخ کے مختلف اقوال ہیں ، چنانچہ حضرت مهل بن عبداللُّهُ أوراكِ جماعت كاموقف بيه بي كهُ التوبة أنُ لاتنسى ذنبك " ( توبید بیہ ہے کہ تو اینے گناہ کو فراموش نہ کر 🔑 اور ہمیشہ اس کی تشویش میں مبتلا رہے تا کہ اگرچةتمهارےاعمال زیادہ بھی ہوجا ئیں تو بھی تو آن پر مغرور نہ ہوجائے کیونکہ برے کردار پرندامت! عمال صالحہ سے مقدم ہوتی ہےاور جوآ دمی اپنے گئا ہ کو یا در کھتا ہےوہ اپنی نیکیوں آ ير برگر مغرور نبيل موتا .... اور حفرت جنيد عجمراه ايك جماعت كاخيال بيب كه "النوبة أَن تىنس دنبكَ "(توبدىيە كۆلەيغ كناه كوجول جائے) اس كے كوتوبدكر في والا حق تعالی ہے محبت کرنے والا ہوتا ہے اور محت مقام مشاہرہ میں ہوتا اور مشاہرہ کی حالت میں گناہ کا یادر کھناظلم ہے، کچھوفت تو شقاوت کے ساتھ ہوگا اور پھر کچھوفت وفاکی حالت میں جفا کے ساتھ ہوگا جب کہ وفاکی حالت میں جفاکا ذکر بھی تجاب کا باعث ہوتا ہے، یہ اختلاف دراصل مجابده اورمشامده كے اختلاف كى طرف راجع ہے اور اس كا ذكر سہيلى فرقد کے ند ہب میں تلاش کرنا جا ہے جوحضرات تو بہ کرنے دالے کو قائم بذاتہ جانتے ہیں وہ اس کے گناہ کو بھول جانے کوغفلت جانتے ہیں اور جوحشرات اس کو قائم بحق کہتے ہیں وہ اس

کیلئے گناہ کی یا دکوشرک مجھتے ہیں خلاصہ پہ ہے کہ تو بہ کرنے والا اگر باقی الصفت ہوتو اس کے اسرار کی گرہ تھلتی نہیں اور جنب فانی الصفت ہوتو صفت کا ذکر اس کے حق میں درست نہیں موتاچنا نجد حفرت موی علیه السلام نے اپنی صفت کے بقاکی حالت میں 'فہت المیک '' (میں نے تیری طرف رجوع کیا) کہا جب کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی صفت کے فتاکی حالت مِن فرمايا 'لَا أُخْصِبَى ثناءً عليكَ "(مِن تيري ثنابيان بَين كرسكاً) غرضيكه قربت کے محل میں وحشت کا ذکر وحشت ہی ہوتا ہے۔ توبہ کرنے والے کوتو جاہئے کہ اس کو ا پنی ذات بھی یاد نہ آئے تواس کوا بنا گناہ کس طرح یاد آئے گا۔ درحقیقت گناہ کی یاد بذات خودا یک گناہ ہے کوئکہ پیکل اعراض ہے جس طرح گناہ کل اعراض ہے ای طرح گناہ کی یا د بھی محل اعراض ہی ہے بلکہای کے غیر کا ذکر بھی ای طرح گناہ ہے اور جسیا کہ جرم کا ذکر خود ایک جرم ہاس جرم کا بھول جا کھی ایک جرم بی ہاس لئے کہ ذکر اور نسیان دونوں کا تعلق توبہ کے ساتھ ہے۔۔۔۔ حفزت جنیل کتے ہیں کہ میں نے بہت ی کتابیں پڑھی ہیں مجھے ان میں سے کی چیز نے اتنافا کدہ نہیں دیا جتنا کیا ہی شعرنے دیا ہے۔ إذا قُلُتُ مَا أَذِينُتُ قَالَتُ مُجيدة"

حَيَانُكَ ذنب" لاَ يُقاسُ بِهِ ذَنبٍ"

(جب میں نے کہا کہ میں نے تو کوئی گناہ نہیں کیا تو میر امحبوب کہنے لگا یمہاری زندگی خودایک ایبا گناہ ہے کہ کوئی دوسرا گناہ اس کے برابزنہیں ہوسکتا)

گویا جب محبوب کی نگاہ میں دوست کا وجود خود ایک جرم ہے تواس کے وصف کی کیا قیمت باتی رہ جاتی ہے بہر حال تو بہتن تعالیٰ کی تائید ہے اور گناہ جسمانی فعل میں جب دل پرندامت ظاہر ہوجائے توجیم پر کوئی ایسا آلہ موجود نہیں جودل کی ندامت کو دور کر سکے اورا گرفعل کی ابتدامیں ہی اس کی ندامت تو بہکو واقع نہ کرے تو پھریہ آبھی جائے تو انجام کار تِوبِ كَى حَفَا ظنت كرنے والى نه ہوگى .....حق تعالىٰ كاارشاد ہے 'فتابَ علَيهِ إنه' هُوَ اليَوابُ المسرحيم "(پسالله تعالى في اس يرتوجه كى بإشبده براى توبقول كرف والارجم ب) اوراس امر کیلئے حق تعالیٰ کی کتاب میں اس قدر مثالیں موجود ہیں کہ اس معالمے کو ثابت کرنے کی ضرورت ہی نہیں ..... پس توبہ تین قتم کی ہوتی ہے ایک گناہ ہے نیکی کی طرف رجوع دوسری نیکی ہے نیکی طرف میلان اور تیسری اپنی ذات اور وجود سے حق تعالیٰ کی طرف جمک جانا .... گناه سے نیکی کی طرف رجوع تواس طرح ہے جیسا کہتی تعالیٰ کاارشاد بَ كُهُ وَالَّـذِيْنَ اِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا انْفُسَهُمُ ذَكُرُو اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُا لِـذُنُوبِهِمْ "(الايه) (اوروه لوگ كه جب انهول نے كوئى براكام كرليايا اينے آپ برظلم كر لیا تو الله تعالی کویاد کرنے گلے ہیں اینے گنا ہوں کیلئے مغفرت کے طلب گار ہوئے )اور نیکی ے نیکی کی طرف میلان اس طرح کے جیسا حضرت موی علیدالسلام نے کہاتھا " وُرُسٹ اِليكَ "ادرايي ذات سے ق تعالی كی طرف توجہ یوں كہ جیسے پنغبر عظیات نے ارشاد فرمایا" وَإِنَّهُ لِيهَانُ عَلَى قَلْبِي وَإِنِّي كُنْتَ لَا سَتَغْفِرِ اللَّهُ فِي كُلِّ يُومُ سَبِعِينَ مَوَةٌ ''(اور وہ تو بہ میرے دل پر آ سان کر دی گئی۔ چنانچہ میں اپنے اللہ ہے روز انہ ستر مرتبہ بخشش ما نگرا ہوں ) معصیت اوم<sup>غلط</sup>ی کاار نکاب برااور قابل مذمت ہے جب م<sup>غلط</sup>ی ہے درتی کی طرف رجوع اچھااور قابل تعریف ہے اور اس طرح کی توبیعام ہے اور اس کا تھم بھی براواضح ہے اور جب تک زیادہ نیکی ہو عام نیکی کے ساتھ اس کا قرار پکڑنا، راستہ میں طہر جانا اور جاب ہاور عام نیکی سے بڑی نیکی کی طرف رجوع کرنا اہل ہمت کے درجہ میں قابل تعریف ہے اور بیتو بہ خاص ہے اور بیمحال ہے کہ اللہ کے نیک بندے معصیت سے توبہ کریں کیونکہ وہ معصیت کا تو ارتکاب ہی نہیں کرتے تم نے غورنہیں کیا کہتمام محلوقات تو حق تعالیٰ کی زیارت کی خواہشمند ہے لیکن حضرت موکٰ علیہ السلام س سے توبہ کرتے ہیں اس لئے کہ وہ اینے اختیار سے بیرویت حاصل کرلیا کرتے تھے جبکہ دوی میں اپنا ختیار چلا نا ایک آفت ہاوران کے اختیار کی آفت کا ترک کرنا محلوق کیلئے رویت کا ترک نظر آئے گا اوراینے آب سے حق تعالی کی طرف رجوع کرنا یہ مجت کے درجہ میں ہے جیسا کہ بلند مقام کی آزمائشوں کی وجہ سے بلند مقام پر تھر نے سے تو بہ کر ہے، اور بلند مقامات اور احوال کو دکھنے سے بھی تو بہ کر ہے جیں تو بہ کر سے جیسیا کہ پیغیر علیا ہے کے مقامات بر لمحد ترقی کی راہ پر گامزن تھے چنانچہ جب آپ پہلے سے زیادہ بلند مقام پر پہنچتے تو نچلے در ہے کے مقام سے استغفار کرتے اورد دبارہ اس مقام کے دیکھنے سے بھی تو بہ بجالایا کرتے تھے ۔۔۔۔۔۔واللہ اعلم بالسواب

جان لو کرمعصیت کاارتکاب نه کرنے کا پختذارادہ صحح ہونے کے بعدتوبہ پر ہمیشہ

فصل َ

قائم رہنا آئندہ توبہ کیلیے شرطنہیں چنانچہ اگر توبہ کرنے دالے کی توبہ میں کوئی فتور واقع ہو جائے کہ پھرمعصیت کا ارتکاب کر بیٹھے تو گزشتہ دنوں میں گناہ نہ کرنے کا جواس نے پختہ ارادہ کیا تھا اس کا اے ثواب ضرور کے گا۔ گروہ صوفیہ کے مبتدی حضرات اور تو بہ کرنے والول میں ہے ایسے لوگ گزرے ہیں کہ جنہوں نے توبہ کی لیکن پھر کسی فتور کے واقع ہو جانے کی وجہ سے برائی کی طرف لوٹ گئے لیکن پھر کسی جبیہ کی وجہ سے د دبارہ درگاہ خداوندی میں حاضر ہو گئے ۔مشائخ میں ہےا یک بزرگ کابیان ہے کہیں نے ستر مرتبہ تو بہ کی اور پھر گناه کی طرف رجوع کیا یہاں تک که اکہترویں مرتبہ کی توبہ پر مجھے استقامت نصیب ہوئی۔حضرت ابوعمرو نے حضرت جنیدؓ کے سامنے بیان کیا کہ میں نے ابتدا میں حضرت ابو عثان حیری کی مجلس میں تو بہ کی اور بچھ عرصہ تک اس پر قائم رہا پھر سیرے دل میں گناہ کا شدید تقاضہ بیدا ہوگیا اور میں نے اس تقاضے کی متابعت کر لی اور اس بزرگ کی صحبت سے اعراض کرنے لگااور جہاں کہیں میں شنخ کود کھتاتو ندامت محسوں کرتے ہوئے بھاگ جاتا، تا كدوه ججھد مكونديا كي الك دن احيا كك ميرى ان سے ملاقابت موكى ۔ آپ نے مجھے فرمايا '' بیٹے! اینے دشمنوں کے ساتھ اس دفت صحبت اختیار کر جب تو گناہوں ہے بالکل یاک ہو

اس کے کہ دخمن تیرے عیب نہ دیکھیں اورا گرتو عیب دار ہواتو تیرے دخمن خوش ہوں گے اور جب تو گناہوں سے پاک ہوگا تو دخمن خمگین ہوں گے اورا گرتو گناہ کرتا چاہتا ہے تو میرے پاس آ جاتا کہ تیری مصیبت میں خود برداشت کرئوں اور تیرادخمن خوش نہ ہو سکے ، ابو عمر کہتے ہیں کہ میرا دل گناہ سے جر چکا تھا چنا نچہیں نے تو بہ کی اور میری تو بہ درست ہوگئی۔ غیر بھی نے سنا ہے کہ ایک شخص نے گناہوں سے تو بہ کی لیکن چراس نے تو بہ کوتو ڑ ڈالا اور گناہ کا ارتکاب کر لیااس وقت اسے پشیمانی ہوئی اور ایک دن اپنے دل سے کہنے لگا اگر اب میں چرحی تعالیٰ کی بارگاہ میں جاؤں تو میرا کیا حال ہوگا؟ ہا تف نے اسے آ واز دی کہ " اُطَعُمَنَا فَصْمُ مِنْ مَا وَلَ وَ ہُمَ عَلَیْ عَلَیْ کَا اللّٰ کَا اللّٰ کَا بارگاہ میں جاؤں تو میرا کیا حال ہوگا؟ ہا تف نے اسے آ واز دی کہ " اُطَعُمَنَا فَصْمُ کُولُ اللّٰ عَلَیْ کَا اللّٰ کَا بارگاہ میں جاؤں تو ہم نے تھے قبول کیا بھر تو نے ہمیں چھوڑ دیا تو ہم نے تہمیں اور تو نہ ہم نے تھے قبول کیا بھر تو نے ہمیں چھوڑ دیا تو ہم نے تہمیں مہلت دی۔ اب اگر تو لوٹ کر ہمارے پاس آئے گا تو ہم تہمیں بھر قبول کر لیس گے مہلت دی۔ اب اگر تو لوٹ کر ہمارے پاس آئے گا تو ہم تہمیں بھر قبول کر لیس گے اسے مہلت کے اقوال کی طرف رجوع کر تا ہوں ۔

فصل

انعام ہوگی اوریہ تول حضرت جنیدٌ کے مذہب کے مطابق ہوگا.....حضرت ابواکس بو هنجُدٌ كَتِيْ إِن كُرْ التوبة اذا ذكرت اللنب ثم لا تبجد حلا وه عند ذكره فهوا لتوبعة ''(صحیح توبدیہ ہے کہ جب تو گناہ کو یا دکرے تو اس کے ذکرے تجھے کوئی لذت حاصل نہ ہو) کیونکہ گناہ کا ذکریا تو افسوس کے طور ہر ہو گایا دلی ارادے کے طور بر۔اور جو محض افسوس اور تدامت کے ساتھ ایے گناہ کو یاد کرتا ہے تو وہ توبہ کرنے والا ہوتا ہے اور جو کوئی دلی خواہش کے ساتھ گناہ کو یاد کرتا ہے وہ گنبگار ہوتا ہے اس لئے کہ گناہ کے ارتکاب میں اتنی آن ماکش نہیں ہوتی جنتی کہ اس کے ارادے اور ولی خواہش میں ہوتی ہے کیونکہ گناہ کا فعل تو ایک ہی وفت میں ہوتا ہے لیکن اس کا ارادہ ہمیشہ قائم رہتا ہے بس جو کوئی وقتی طور پر جسم کے ہمراہ گناہ کے ساتھ صحبت کرتا ہے وہ اس شخص کی طرح نہیں ہوتا جوروز وشب دلی عور برنگاہ کے ساتھ صحبت کرتار ہتا ہے ....حضرت ذوالنون مصری کہتے ہیں کہ 'التوبة توتبان توبة الانابة وتوبة الأستحياء فتوبة الانابة ان يتوب العيد خوفاً من عقوبة وتوبة الاستحياء أن يتوب حياءً من كومِه "(توبردوطرح كي بوتي ہے،تو بتہانا بت اورتو بہاستیا ءتو بہانا بت ہے کہ بندہ حق تعالیٰ کی سزا کے خوف سے تو بہ كر اورتوبا التياءيه بك بنده في تعالى كرم عثر م كرت موئ توبكر البي خوف والی توبہ تو جلال خداوندی کے کشف کی وجہ ہے ہوتی ہے کیکن وہ توبہ حیاء جمال اللی کے نظارہ ہے ہوتی ہے۔ پس ایک حلال خداوندی میں خوف کی آگ ہے جاتا ہے اور دوسرا جمال الٰہی میں خیاء کے نور سے روثن ہور ہاہوتا ہے گویاان دونوں میں ہے ایک توحق تعالیٰ كى محبت كے نشہ سے سرشار ہوتا ہے اور دوسر اخشیت اللی سے مد ہوش چنا نچہ اہل حیاء اصحاب سكر ہوتے ہيں جب كه الل خوف اصحاب صحو .....اس مضمون ميں گفتگوتو بہت طويل بيلين میں نے اس و مخضراً انداز میں بیش کردیا ہے .... وباللہ التو فیق .... واللہ اعلم

### يانجوال كشف حجائب

### نماز کابیان

حَنْ تَعَالَىٰ كَاارِشَاوَ بِي 'وَ أَقِيهُمُوا الصَّلِو'ةَ "(اورنماز قائمُ كرو) اوررسول الله عَلِيْكُ نِ فَرِمايا بِي ُ البِصْلُوا ۚ وَمَا مَلَكَتُ اَيُمَانَكُمُ ''(نمازاوداين زيردست مآتخوں کا خیال رکھو ) لغت کے اعتبار سے صلوۃ۔ ذکر اوراطاعت کے معنی میں ہے اور فقہاء کے درمیان رائج فقبی اصطلاح میں میخصوص احکام کے ساتھ اداکی جانے والی ایک مخصوص عبادت كانام ہاوروہ حق تعالى كا فرمان ہےكه يانچ اوقات ميں يانچ نمازيں ادا كرو! اور اس سے قبل اس میں داخل ہوئے کیلئے کچھ شرائط ہیں ایک ان میں سے طہارت ہے کہ ظاہری جسم کونجاست سے اور دل کوخواہشات سے یاک کرے، دوسری میر کہ لباس ظاہری طور پر نایا کی سے اور باطنی طور برحرام مال سے یاک ہو۔ تیسری پیر کہ نماز کی جگہ ظاہر میں نایا کی اورمصیبت ہے اور باطن میں فساد اورمعصیت کے پاک ہو۔ چوتھی شرط استقبال قبلہ ہے کہ طاہر کا قبلہ خانہ کعبہ ہے اور باطن کا قبلہ عرش اللی ہے اور اس کا باطنی مقصود مشاہدہ ہے، یا نجویں شرط فاہر شریعت میں وقت کے داخل ہونے کے ساتھ قدرت ہونے کی صورت میں ظاہری قیام اور باطنی حقیقت کے درجہ میں وقت کے ددام کے ساتھ باطنی طور برقرب اللی کے باغیجہ میں قیام ۔ چھٹی حق تعالی کی طرف پوری توجہ کے ساتھ اخلاص نیت، ساتویں مقام ہیب اورمقام فنامیں تجبیر کہنا''وصل کے کل میں قیام کرنا ہمحت لفظی اور تعظیم کے ساتھ قرات کرنا۔خشوع کے ساتھ رکوع اور عاجزی کے ساتھ سجدہ کرنا، دلجمعی کے ساتھ تشہد يرْ هنا اورفنا صفت كے ساتھ سلام كہنا .....احاديث مين آيا ہے كه "كسان رسول السليه صلى الله عليه وسلم يُصَلى و في جوفه زير كا زير المرجل "(رسول الله  ہوتا ہے جس کے نیچ آ گ جل رہی ہو )اور جب امیر المونین حضرت علی کرم اللہ وجہ نماز اداكرنے كا قصد كرتے تو آب يركرزه طارى موجاتا، اورآب كہتے" اس امانت كى ادائيكى كا وقت آ گیا ہے جس کواٹھانے سے زمین واسان عاجز آ گئے تھے۔مثائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت حاتم اصم سے دریافت کیا کہ آ ب نماز کس طرح اوا كرتے ہيں؟ انہوں نے فرمايا جب نماز كا وقت شروع ہوتا ہے ميں ايك ظاہرى وضوكرتا ہوں اور ایک باطنی ظاہری وضوتو یانی سے کرتا ہوں اور باطنی تو بہ سے۔اب **میں** مسجد میں داخل ہوتا ہوں اور مجدحرام کا مشاہرہ کرتا ہوں۔ مقام ابراہیم کوایئے دونوں ایروؤں کے درمیان رکھتا ہوں پہشت کواہنے دائیں طرف جانتااور دوزخ کواپنے بائیں طرف دیکھتا ہوں اور صراط کوایے یا وک کے نیچے لاتا ہوں اور ملک الموت کواین پشت کے چیچے تصور کرتا موں۔اس طرح میں بوری تعظیم کے ساتھ تکبیر کہتا ہوں۔حرمت کے ساتھ قیام کرتا ہوں ہیبت کے ساتھ قرات کرتا ہوں۔ رکوئ تواضع کے ساتھ ، سجدہ عاجزی کے ساتھ، قعدہ بورے حلم و وقار کے ساتھ اور اس طرح آخر میں بق تعالیٰ کے شکر کے ساتھ سلام بھیرتا ہوں۔وہائلدالتو فیق۔

فصل

جب کھانے پینے سے فارغ ہو جاتے تو کمال حیرت کے کل میں محبت الی کے طالب ہو جاتے اور کھلانے ، بلانے والے کے ساتھ تعلق جوڑ کیتے اس وقت آپ فرماتے "ار حنا یا بلال بسالمصلوة "(اے بلال نمازی اذان ہے ہمیں خوش کر)اس معالمے میں مشاکُخ کے بہت سے اقوال ہیں اور ان میں سے ہرایک کا ایک مقام ہے چنانچہ ایک گروہ تو بیکہتا ہے کہ نماز بارگاہ الٰبی میں حاضری کا ذریعہ ہے اور دوسرا گروہ کہتا ہے کہ بیغیبت کا ذریعہ ہے اورایک جماعت جوغائب ہوتی ہے نماز میں حاضر ہو جاتی ہےاور کچھلوگ جو حاضر ہوتے ہیں نماز میں غائب ہوتے ہیں جیسا کہ اس دنیا میں مقام مشاہرہ دی کے اندر جو جماعت کہ حق تعالیٰ کا مشاہدہ کرتی ہے پہلے غائب ہوتی ہے تو اس وقت چاضر ہو جاتی ہے اور جولوگ پہلے حاضر ہوتے ہیں اس وقت عا بہ ہو جاتے ہیں ..... بیں علی بن عثان ہجو پری کہتا ہوں كەنمازايك تىم بےنە كەۋرىيەچىنوريا آلەغىبت، كىونكەتىم كى چىز كىلئے ذرىيەقرازىبىل يا تا کیونکہ حضور کا آلہ عین حضور ہے اور غیبت کا فران کی سے نیبت۔ جبکہ امرالی کوکس چیز کے سبب کے ساتھ تعلق نہیں۔اس لئے کہ اگر نماز ہی حضور کا سبب ہوتی تو ہونا یہ جا ہے تھا کہ نماز کےعلاوہ کسی طرح بھی بارگاہ خداوندی کی حاضری نصیب نتے ہوتی اورا گرغیبت کا آلہ ہوتی تو جائے تھا کہایک غائب شخص نماز کوترک کرنے سے قاصر ہوجا کے لیکن جب حاضر اور غائب کونماز کے اداکرنے یا اس کوترک کرنے سے کوئی عذر نہیں تو معلوم ہوا کہ نماز کونفس کے اندرخود ایک غلبہ حاصل ہے اور پیغیبت اور حضور دونوں کے اندرموجود ہے ہی اہل عجابده اورارباب استفامت نماز بهت زیاده ادا کرتے ہیں اور کثرت سے نماز ادا کرنے کا تھم دیتے ہیں۔ چنانچ مشائخ اینے مریدوں کے جسم کوعبادت کاعادی بنانے کیلئے دن رات میں جارسورکعت نماز اواکرنے کا حکم دیتے میں۔ نیز ارباب استقامت خود بھی کٹرت سے نمازاوا کرتے میں تا کہ بارگاہ الٰہی میں قبولیت کاشکرادا کرسکیں۔ یا تی اس جگہ ارباب احوال کے دوگروہ ہیں۔ایک گروہ وہ ہے کہان کی نماز طریقت کے کمال میں مقام جمع میں ہوتی

ہےاوروہ اپنی نمازوں میں مجتمع ہوتے ہیں اور دوسرا گروہ وہ ہے جن کی نمازیں مشرب ہے انقطاع کی وجدے مقام تفرقہ میں ہوتی ہیں اور وہ نمازوں سے تفرقہ کا مقام حاصل کرتے ہیں۔ جوحضرات اپنی نمازوں میں مجتمع ہوتے ہیں وہ دن رات نمازوں میں مصروف رہتے ہیں اور فرائض وسنن کے علاوہ نوافل کی ادائیگی کرتے رہتے ہیں۔لیکن جوحضرات مقام تفرقه میں ہوتے ہیں وہ فرض اور سنت نماز کے علاوہ بہت کم نفلی نماز پڑھتے ہیں .....رسول التُعَلِينَةُ نِفْرِمايا بِكُ 'جُعِلَتُ قرة عيني في الصَّلواة ''(ميري آكھوں كى شندك نماز میں رکھی گئے ہے) لیعی میری تمام تر راحت نماز میں ہے اس لئے کہ اہل استقامت کی طریقت ہی نماز میں ہے اور بیاس طرح ہے کہ رسول النسائی کو جب معراج پر لے جایا گیا اورمقام قرب تک بہنچا دیا گیا تو آپ کانفس مبارک دنیا کے تعلقات ہے منقطع ہو گیا اور آب اس درجہ پر پہنچ گئے کہ آپ کانفس دل کے درجہ پر اور دل جان کے درجہ پر اور جان باطن کے درجہ پر بہنچ گیا اور یہ باطن تمام در جات سے فانی اور مقامات سے محوبو گیا اور تمام نشانیوں سے بےعلامت اور مجاہدہ میں مشاہدہ سے خائب اور معائند کی حالت میں معائند ے الگ ہوگیا آپ کے انسانی خواص معدوم ہو گئے اور نفسانی مادہ جل کرختم ہوگیا آپ کے طبعی قوی فنا ہو گئے اور آپ کے ولایت میں حق تعالیٰ کے شوا مرطا ہر ہو گئے۔ یوں آپ اینے آپ ہے رہ گئے اپنے معنی ہے دوسرے معنی تک پہنچ گئے اور خدائے کم بزل کے مشامدے میں محوبو گئے چنانچہ محبت اللی میں اپنے آپ سے بے اختیار ہوکر پکارا مھے کہ 'بار خدایا! مجھے بھراس آ ز ماکش کے سرخانے ( دنیا ) میں نہ کے جانا ادرخواہشات وطبیعت کے قيد خانے ميں ندوال دينا' حق تعالى كى طرف سے فرمان آيا كه 'مر الكم اسى طرح ہےك شریعت کوقائم کرنے کیلیئے ونیا کی طرف لوث کرجاؤ تا کہ جو کھے ہم نے بہاں آپ کوعطا کیاہے وہ وہاں و نیامیں بھی عطا کریں' چنانچہ جب آپ د نیامیں واپس تشریف لے آ ہے تو جب بهي آپ كاول اس مقام بلند كامشاق موتا آپ فرمات "ار حسنسايسايسا بلال

بالصلوة "(بلال بمیں نماز سے راحت پنجاؤ) پس برنماز آپ کیلئے معرائ قرب اللی کا ذریعہ ہوتی لوگ آپ کونماز میں مشغول و کھتے حالانکہ آپ کے جسم نماز میں ہوتا لیکن آپ کا دل نیاز مندی میں جتلا ہوتا آپ کا باطن راز میں اور آپ کا جسم مبارک سوز وگداز میں مشغول ہوتا یہاں تک نماز آپ کیلئے آٹھوں کی شنڈک بن جاتی آپ کا جسم تو ونیا میں ہوتا لیکن آپ کی جان ملکوت میں ہوتی ای طرح آپ کا جسم تو انسانوں کے ہمراہ ہوتا لیکن آپ کی جان حق تعالی کی محبت کے مقام ارفع پر موجود ہوتی ۔

حضرت بهل بن عبداللهُ قُرماتے ہیں کہ' البصیدق أن يسكسون كمية قابع من الحق إذا دَحَل وقت الصلوة بعثه عليها وينبهه ان كان نائِمًا "(صرق كي علامت بیہ ہے کہ صاحب صدق کیلیے حق تعالیٰ کی طرف سے ایک تابع فرمان فرشتہ مقرر ہو جونماز کا دفت داخل ہونے براہے نماز پر آبادہ کرے اوراگر وہ نیند میں ہوتو اسے بیدار کر وے) اور بیرچیز خود حفرت مہل بن عبداللہ میں طابھی اس لئے کہ آپ بوڑ ھے اور ضعیف ہو چکے تھے کیکن جب نماز کا وقت آتا تو آپ تندرست ہوجائے اور جب نماز اوا کر چکتے تو یملے کی طرح اپنی جگہ ہے ال بھی نہ کتے ....مشاکُ میں ہے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ" يمحتائج المصلى الى اربعةِ اشياء فنا النفس وذهابُ الطبع وصفا السِر و كمال المشاهدة ''(نمازى كوچار چيزول كي ضرورت ہوتى بےفس كافناء ہوناطبيعت کامعدوم ہوجا تاباطن کا پاک ہونا اورمشاہدہ کا کامل ہونا) نماز اداکرنے والے کیلیے فنا نفس کے بغیر حارہ نہیں اور بیارادے کوایک پہلو برمجتع کئے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ جب ارادہ مجتمع ہوجائے تو نفس کا غلبرختم ہو جاتا ہے۔ کیونکہ نفس کا وجود تفرقہ میں سے ہے جوعباوت کے تحت نہیں آتا.....اورطبیعت کا معدوم ہونا۔جلال الٰہی کے اثبات کے بغیر حاصل نہیں ہوتا کیونکہ جلال حق غیر کیلئے باعث زوال ہوتا ہےاور باطن کی صفائی محبت خداوندی کے بغیر نہیں ہو عتی اور مشاہدہ کا کمال باطن کی صفائی کے بغیر حاصل نہیں ہوتا ..... اور روایت میں بیجی

آتا ہے کہ حضرت حسین بن منصور ؓ نے دن رات میں جارسور کعت نمازایے او براا زم کرر کھی تھی لوگول نے عرض کیا کہ آپ تو بلند درجہ پر مینیج ہوئے ہیں پھر میرسب تکلیفیں کیول برداشت کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا'' بیتمام تکیفیں اور راحتیں تو تمہارے اینے حال میں ظاہر ہوتی ہیں۔اولیاءاللہ جوفانی الصفت ہوتے ہیں ندان پر کوئی تکلیف اثر کرتی ہے اور نہ راحت د کیمنا کہیں ایسا نہ ہوکہ تم ستی کا نام پہنچا ہوا ہو تا اور لا کچ کا نام طلب حق نہ رکھ لؤ' ایک صاحب بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت ذوالنونؓ کے پیھیے ایک نماز اداکی جب آپ نے تکبیراولی کہتے ہوئے' اللہ اکبر' کہا تو یوں بیہوش ہوکر گر پڑے کہ گویا آپ کے جسم میں احساس تک باقی نہیں رہا .....حضرت جنید ؒ نے بڑھا یے میں بھی اپنی جوانی کے وظائف داوراد میں ہے کوئی ورد، وظیفہ چھوڑ انہیں لوگوں نے عرض کی اے شخ آپ ضعیف ہو گئے ہیںان نوافل میں سے کچھ سے مشہر دار ہو جا کیں آ پ نے فر مایا یہ وہ چیزیں ہیں کہ ابتدائے طریقت میں میں نے جو کچھ پایا ہے آئی کی بدولت پایا ہے تواب انہائے تصوف میں ان سے دستبردار ہو جاؤں بیاحال ہے ....مشہورہے کے فرشتے ہر وقت عبادت میں مصروف رہتے ہیں اطاعت آلی ان کا پانی اورعبادت ان کا کھانا ہے اس لئے کہ وہ روحانی ہیں ان میں نفس سرکش موجودنہیں۔ جب کہ بندے کواطاعت سے نیفس امارہ ہی رو کتا ہے ینفس جتنامغلوب ہوتا ہے بندگی اتنی ہی زیادہ آ سان ہوجاتی ہےاور جب نفس بالکل فنا ہو جاتا ہے فرشتوں کی طرح عبادت ہی اس بندے کی غذا اورپانی بن جاتی ہے بشر طیکہ بیہ فنائے نفس محیح طریقہ سے ہو' ، ... حضرت عبداللہ بن مبارک بیان کرتے ہیں کہ بجین میں میں نے ایک عبادت گزار خاتون کودیکھا مجھےاب بھی یاد ہے کہ نماز کی حالت میں ایک بچھو نے اسے حالیس جگہ پر زخم کیالیکن اس عابدہ عورت میں کوئی تبدیلی نہ آئی۔ جب وہ نماز سے فارغ ہو کی تو میں نے اس ہے کہا''اے امان! آپ نے اس بچھوکوا پیخ آپ سے دور كيول ندكيا؟ تواس نے كها" بيٹيتم ابھى بيج مومير ، لئے يدس طرح درست تھا كەت

پی بعض صوفی تو فرائض کھلے عام ادا کرتے ہیں کین نوافل خلوت میں ادا کرتے ہیں اور اس طریقہ سے ان کی بیخواہش ہوتی ہے کہ دہ ریا کاری سے چھوٹے رہیں کیونکہ جب کوئی شخص معاملات میں ریا کاری سے کام لیتا ہے اور لوگوں کی توجہ اپنی طرف مبذول کراتا ہے تو وہ ریا کار بن جاتا ہے، چنانچہ بید حضرات کہتے ہیں کہ اگر چہ معاملات کوہم نہیں و کیھتے لیکن لوگ تو دہ کھتے ہیں اور بیتھی ، کھلا دائی ہے اور صوفیہ کا ایک دوسر اطبقہ فرائض کے علاوہ نو افل بھی کھلے طور پر اواکرتا ہے اور وہ حضرات کہتے ہیں کہ ریا تو باطل ہے اور عبادت حق ہے۔ ہم ایک باطل کیلئے حق کو چھپا کیں بینہیں ہوسکتا، پس ریا کو دل سے نکال دینا حق ہے۔ ہم ایک باطل کیلئے حق کو چھپا کیں بینہیں ہوسکتا، پس ریا کو دل سے نکال دینا

چاہے پھر جہاں تم چاہوعبادت کرلو۔۔۔۔ مشاکخ صوفید تمہم اللہ نے خود بھی نماز کے حقوق اور اداب کو طوز کھا اور مریدوں کو بھی اس کا حکم دیا۔ چنا نچا کیک بزرگ کہتے ہیں کہ میں چالیس سال تک سفر میں رہا۔ اور اس دور ان میں نے ایک نماز بھی جماعت کے بغیر نہیں پڑھی اور ہر جعہ کو میں ایک دوسرے گاؤں میں ہوتا تھا۔۔۔۔نماز کے تمام احکام اس سے کہیں زیادہ ہیں کہان تمام کو بیان کیا جائے تا ہم مقامات میں سے جو چیز نماز سے وابستہ ہے وہ محبت اللی سے۔اب ہم انشاء اللہ اس کے جملہ احکام کو بیان کریں گے۔

•

باب

## محبت اوراس کے متعلقات

اللهُ وَ وَلِ فَرِمَاتَ بِينَ يُعَايُّهَا الَّذِيْنَ اهْنُو مَنْ يَرُتَدَّ مِنْكُمُ عَنُ دِيْنِهِ فَسَوُفَ يَاتِي اللَّهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ "(اكايمان والواتم من ع جوكولَي اینے دین سے پھر جائے (تو) پس عنقریب اللہ تعالیٰ الی قوم پیدا کریں گے جس سے وہ محبت كركًا اوروه الله يسيحبت كريس ك ) اور نيز فرمايا "وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يَتَّ حِذُمِنُ دُوُن السُّلِّهِ ٱنْدَ ادًا يُجِيُّونَهُمُ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ امَنُوُا اَصَدُّ حُبًّا لِلَّهِ "(اور لوگوں میں ہے بعض ایسے ہیں جوانٹ کے علاوہ دوسروں کواس کا شریک بناتے ہوئے ان ے اس طرح محبت کرتے ہیں جیسے اللہ ہے کرنی جاہتے اور جولوگ ایمان لائے وہ اللہ کے ساتھ محبت میں بڑے بخت ہیں ) اور پیغیبرعلیا فی اتنے ہیں کہ میں نے جبرئیل کو یہ کہتے مُوكَسَابِ كَرُقُ تَعَالَىٰ قُرِمَاتِي بِينُ "مَنُ أَهِ إِنَّ لِي وَكُنَّا فِقَد بِارِ زِنِي بِالمحاربَةِ مًا تىرودتُ فى شئَّ كتودودى فى قبض نفس عبدالمومن مَن يكون السموت وَاكره مساته ولا بدلّه منه وَمَا يتقرب الّي عَبِدي بشيُّ احب إِلَى بالنوافِل حتى احبه ُ فاذا احببتُه ُ كنت لَه ُ سمعًا وبصراً وَّيداً وَرجلاً ولِسَانَا "(الحديث) جس نے مير اولي كي توبين كي اس نے مير اساتھ جنگ كا اعلان کیا، مجھے کسی چیز میں اتناتر دونہیں ہوتا جتنا کہا یک بندہ مومن کی روح قبض کرنے میں وهموت كونا يبندكرتا باورمين اس كونكليف دينا پيندنبين كرتا حالا نكه موت سے اسے جارہ نہیں میرا کوئی بندہ جن اعمال سے میراقرب حاصل کرتا ہےان میں سے زیادہ پیندیدہ وہ احکام ہیں جومیں نے اس برفرض کئے ہیں اور میرا بندہ نفلی عبادات کے ذریعہ میر بے قریب ہوتا چلاجا تا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں چرجب میں اس سے محبت

كر ليتا ہوں تو ميں خود ہى اس كے كان ، آئكھ، ياؤں اور زبان ہو جاتا ہوں) نيز حضور عليلية نْ فَرَمَايُ ' وَمَنُ اَحَبُّ لِقَاء الله احب اللَّه لقائه وَمَن كرة لقاء الله كره اللَّهُ لمقاء ہ ''(جو خص اللہ سے ملاقات کرنا پیند کرتا ہے اللہ بھی اس سے ملنا پیند کرتے ہیں اور جو خض الله سے ملنا تا پیند کرتا ہے اللہ بھی اس سے ملاقات کرتا پیندنہیں کرتے نیز فرمایا '' إذا حبَ اللُّهُ عبداً قال بجبريل يا جبريل إنِي أُحِبُّ فلاناً فاحِبُّه' فيحِبُّه' جبرائيـل ثُـمَّ يـقولُ جبرائيل لِآهل السماء إنَّ الله تعالىٰ قَدًا حَبَّ فلانا فاحبو فيحبه اهـلُ السـماء ثم يضع له القبول في الارض فيحبهُ اهلُ الارضِ وفي عض الروايات مثل ذالِك ''(الله تعالى جباييخ كى بندے كو دوست بنالیتے ہیں تو جبر ئیل سے فرماتے ہیں اے جبرئیل میں فلاں بندے سے محبت کرتا ہوں تو اس کو دوست رکھ ہے چر ٹیل بھی اس سے دوئی کرنے لگتے ہیں۔ پھر جرئیل آسان والول سے کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ قلال شخص ہے محبت کرتے ہیں۔ سوآسان والے بھی اسے دوست بنالیتے ہیں۔ پھرز مین میں اس کیلئے قبولیت رکھ دی جاتی ہے چنانچہ زمین والے بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں اور بعض روانات میں ہے کہ زمین والے بھی آسان والول كى طرح محبت كرنے لكتے ہيں)

اور جان لو کہ حق تعالی کی مجت بندے کے ساتھ اور بندہ کی مجت حق تعالی کے ساتھ دونوں درست ہیں کتاب وسنت ہیں اس کا بیان ہے اور پوری امت کا اس پر اہما کا ہے۔ اور خداوند تعالی ایسے اوصاف کے مالک ہیں کہ اولیاء اس کو دوست رکھتے ہیں اور وہ اپنے دوستوں کو دوست رکھتے ہیں اور وہ اپنے دوستوں کو دوست رکھتا ہے۔ لغت کے اعتبارے کہتے ہیں کہ مجت ' حسن ہو اس زمین پر پڑتا ہے ہیں محبت کا نام دیری سے ماخو فر ہے اور بیاس نج کو کہتے ہیں جو صحرا میں زمین پر پڑتا ہے ہیں محبت کا نام حب رکھ دیا گیا کیونکہ زندگی کی اصل بی ہے جس طرح کہ نباتات کی اصل نج ہیں جس طرح نج صحرا میں بھر سے ہیں چس جس طرح نہ جاتے ہیں اس پر بارشیں ہوتی ہیں طرح نج صحرا میں بھر تے ہیں چسپ جاتے ہیں اس پر بارشیں ہوتی ہیں

سورج اس پر چکتار ہتا ہے سردی ادرگری کے موسم اس پر گزرتے ہیں اور وہ زمانوں کے بدلنے ہے۔ متغیر نہیں ہوتالیکن جب اس کا وقت آ جاتا ہے تو وہ پیدا ہوجا تا ہے اور پھول اور پھل لاتا ہے اس طرح جب محبت کی ول میں ٹھکانہ بنالیتی ہے تو حضور وغیبت آ زمائشیں و محنت راحت ولذت اور فراق وصل کی حالت میں متغیر نہیں ہوتی ایک شاعرنے اس کو یوں بیان کیا ہے۔

يَامَنُ سَقَامَ جنونِه لِسقامِ عاشقه طبيب حارث المودة فاستوى عندى حضورك والمغيب

اے وہ چنص جس کی بلکوں کی بیاری اپنے عاشق کی بیار یوں کیلئے طبیب ہے اس نے میرے دل میں محبت کا چھ بودیا ہے۔ پس میرے لئے تیرا صاحب مونایا خائب ہونا برابر ہے۔

المل الفت يہ بھی کہتے ہيں کہ بحب اس حب سے ماخوذ ہے جواس گر سے کمعنی میں ہے جس میں پانی بہت زیادہ ہو، اوروہ پھیلا ہوا ہو کہ نگاہ کو اس میں گررنہ ہواوروہ اس کیلئے رو کنے والا ہو کہ اس طرح مجت جب کی طالب کے دل میں جمع ہو جاتی اور اس کے دل کواپنے وجود سے بھردیتی ہے تو بھر دوست کی بات کے طاوہ اس کے دل میں کی چیز کیلئے گئا اُن بہیں رہتی ۔ چنا نچہ تی تعالی نے جب حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دوتی کی خلقت سے نواز ااور وہ تی تعالی کی بات کے سواہر چیز سے کنارہ کش ہوگئے تو یہ جہان اور جہان والے ان کیلئے تجاب بن گئے اور دہ تی تعالی کی ددتی میں ان تجابوں کے دشمن بن گئے ۔ ان کی اس حالت اور گفتگو کوتی تعالی نے ہمارے لئے بیان کیا کہ انہوں نے کہا'' فَ اِنْ ہُم مُ کُلُو کُنی اِلَّا کُلُو کُنی اِلَّا کُلُو کُلُو کُنی میں حضرت بیل کے کہا '' سُمیتِ المحیة لانھا من القلب ماسوی المحبوب '' اس کا نام محبت رکھا گیا ہے کیونکہ یہ دل سے محبوب کے سواہر چیز کومنا دیتی ہے ) نیز اہل افت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے لفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے لفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے لفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے لیا سے تیز ایل الفت یہ بھی کہتے ہیں کہ جب اس چار چو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے لیا کہ حب اس جارہ جو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے لیا کہ حسور کیا جس کے دور کھنے کیلئے کو کہ جب اس چار چو بہ کو کہتے ہیں جو چارلکڑیاں جوڑ کر کوزہ در کھنے کیلئے کیا کہ کو کیلئے کیا کیا کہ جب اس جو کیا کہ کور کھنے کیلئے کیا کہ کیا کہ کے کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کور کی کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کور کی کور کی کھنے کیلئے کیا کہ کیا کہ کیا کہ کور کی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کور کی کھنے کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کور کیا کہ کیا کہ کور کیا کہ کی کہ کیا کہ کیا کور کی کور کیا کہ کی کیا کہ کیا کہ کرکر کی کر کیا کہ کور کیا کہ کیا

بنایا جاتا ہے اس لئے محبت کو حب کہتے ہیں کہ محب، عزت و ذلت، خوش وغم، آز مائش ومحنت اور دوست کی جفاو و فاہر چیز کو ہر داشت کرتا ہے اور مید چیزیں اس پرگران نہیں گزرتیں کیونکہ جس طرح اس جار چو بہ کا کام ہی ہو جھا تھا نا ہے اس طرح اس محب کا کام بھی ان چیزوں کو ہر داشت کرنا ہے ۔ پس محب کی تخلیق اور ترکیب ہی دوست کا ہو جھ بر داشت کرنے کیلئے کی محب کی تحلیق اور ترکیب ہی دوست کا ہو جھ بر داشت کرنے کیلئے کی محب کی تحلیق اور ترکیب ہی دوست کا ہو جھ بر داشت کرنے کیلئے کی محب کی ہیں شاعر کہتا ہے ۔ ۔

إِنْ شئتِ جُودى وَإِن شئت فامتنِعى كلا هُمَا منكِ منسوب ألى الكرم

(ا یجبوبه چاہد تاوت کراور چاہے روک لے ۔ تیری پیدونوں اوا سی تیرے کرم کی طرف ہی منسوب ہول گی) نیزیہ بھی کہتے ہیں کہ بیدب سے ماخوذ ہے جوسبد کی جمع ہےاور بیول کے درمیانی نقط کو کہتے ہیں حبد دل محل لطیف ہے اور دل کا تمام انتظام اس کے ساتھ وابستہ ہے۔ نیز محبت کامحل بھی یہی جگہ ہے پس محبت کوان کے تحل کے نام سے موسوم کر دیا کیونکہ اس کا قرار ای دبددل میں ہوتا ہے اور عرب والے کی چیز کوائل کے گل کے نام سے موسوم کرتے رہتے بیں نیزیی کتے بیں کرمجت، حساب السماء وعلیا نه عندالمطر الشدید ے ماخوذ ہے اور وہ اس گرے بانی کو کہتے ہیں جوشدید بارش کے وقت جوش کرتا ہے لیس محبت کا نام حب رکھ دیا کیونکہ محب بھی دل کے اس جوش کا بی نام ہے جومحبوب کی ملاقات کے اشتیاق کے وقت پیدا ہوتا ہے دوست کا دل اپنے دوست کے شوق دیدار میں مضطرب اور بیقرار رہتا ہے جس طرح کہ جسم اور روح کے مشاق ہوتے ہیں اور جس طرح جسموں کا قیام روح کے ساتھ وابستہ ہے اس طرح نقط دل کا قیام بھی محبت کے ساتھ وابستہ ہے اور محبت کا قیام محبوب کے وصل اور دیدار کے ساتھ وابستہ ہے۔ای معنی میں شاعر کہتا ہے کس إذَا تسمسنني النياس روحًا وَّراحة نسمينتُ ان القاك تصرف حاليا

جب لوگ آ رام اور راحت کی آ رز و کرتے ہیں تو میں تیری ملاقات کی تمنا کرتا ہوں تا کہ میری حالت تجھے برواضح ہو۔

اور بعض اہل اخت کہتے ہیں کہ جب نام ہے محبت کی صفائی کا۔ کیونکہ عرب اوگ انسانی آئے کھی سفیدی کے خوب اُ جلے پن کو' حبتہ الانسان' کہتے ہیں۔ جس طرح کہ دل کے سیاہ درمیانی نقطے کی صفائی کو حبت القلب کہتے ہیں۔ پس یہ ایک (دل) محبت کامحل ہے اور وہ دو مرا (آئے کھ) محل دیدار۔ اس لئے تو دل ودیدہ۔ دوئی میں متصل ہی ہوتے ہیں، اس معنی میں شاعر کہتا ہے کہ ہے

القلب يحسد عيني لذت النظر والعين يحسد قلبي لذة الفكر

میرادل میری آ نکھے حسد گرتا ہے کہاس نے دیدارمجوب کی لذت پائی ہے ادرمیری آ نکھ میرے دل سے حسد کرتی ہے کہا ہے مجوب کے بارے میں فکر کی لذت حاصل ہے۔

فصل

جان لو کہ مجت کا لفظ علاء کے ہاں تین طرح استعال ہوا ہے۔ ایک اس معنی میں کہ نفس کے اضطراب ، میلان ، خواہش اور دل کی تمنا وطلب اس کے ساتھ محبوب کی طرف ارادہ کر ہے، کیکن ان تمام امور کوئی تعالی کے ساتھ متعلق نہیں کیا جاسکتا کیونکہ یہ تمام ہا تیں مخلوقات کے ایک دوسرے کے ساتھ اور ایک جنس کے دوسرے جنس کے ساتھ لعلق میں درست ہوتی ہیں جب کہ خداوند تعالی ان سب سے مستعنی اور بہت زیادہ بلند و برتر ہے، محبت کا دوسرامعنی ، احسان اور بندہ کو اپنی عنایات کیلئے خاص کر لینے کا ہے کہ حق تعالی اس کو برگزیدہ کرکے ولایت کے درجہ کمال تک پہنچا دیتے ہیں اور اس کو طرح کی عزتوں ہے تخصوص کردیتے ہیں اور مجبت کا تیسرااستعال بندے پر اچھی حمد وثنا کرنے کے معنی میں سے خصوص کردیتے ہیں اور محبت کا تیسرااستعال بندے پر اچھی حمد وثنا کرنے کے معنی میں

ہوتا ہے۔ متکلمین کا ایک گروہ کہتا ہے کہ تن تعالیٰ کی جس محبت کی ہمیں خبر دی گئ ہے وہ حق تعالیٰ کی سائی صفات میں سے ایک صفت ہے جبیا کہ حق تعالیٰ کیلئے آتکھ، چبرہ اور سید ھے ہوکر بیٹھنے کی صفات ہیں کہ اگر کتاب و سنت نے ہمارے سامنے بیان نہ کی ہوتیں تو حق تعالیٰ کی ذات کیلئے ان کا اثبات ازرو یے عقل محال ہوتا پس ہم ای طرح کی محبت کا اثبات کرتے ہیں اور ای کو بیان کرتے ہیں اور گروہ صوفیہ کی مراویہ ہے کہاس لفظ محبت کا حق تعالیٰ کیلئے اطلاق کرتا درست نہیں ہمجھے اور انہی صوفیہ کی مراویہ ہے کہاس لفظ محبت کا حق تعالیٰ کیلئے اطلاق کرتا درست نہیں ہمجھے اور انہی کے یہ تمام اقوال تھے جو میں نے ابھی بیان کر دیئے اور میں انشاء اللہ تیرے لئے اس کی حقیقت کو بیان کروں گائے۔

جان لو کہ بندہ کیلئے تی تعالی کی محبت کے معنی یہ بیں کہوہ بندے کیلئے بھلائی کا ارادہ کر ہےاوراس براپنی رحمت کا اظہار کرے،اور جس طرح رضا و محظ رحمت ورافت اور دوسرے نام حق تعالیٰ کے اراد ہے ہے متعلق میں اس طرح محبت بھی اراد ہے کے ناموں میں سے ایک نام ہے اور ان ناموں کوئل تعالی کے آل ہے کے علاوہ کسی چیز برمحمول نہیں کرنا چاہئے اور بیارادہ حق تعالیٰ کی ایک قدیم صفت ہے کہوہ اس کے ذریعے اپنے افعال کو پورا کرتا ہے بس مبالغے اور فعل کے اظہار میں ان صفات میں مسیعض صفتیں بعض سے زیادہ خاص ہیں۔خلاصہ کلام بیہ کہ بندہ کے ساتھ حق تعالی کی محبت اس چیز کا نام ہے کہ وہ اس پر بہت زیادہ فعتیں تازل کرے،اس کو دنیاو آخرت میں تواب مرحمت کرے اس کو سزا کے محل سے بچائے رکھے گناہوں ہے اسے محفوظ رکھے،اس کو بلنداحوال اور اعلیٰ مقامات سے مشرف کرے اس کے باطن کوغیروں کی توجہ سے ہٹاد ہے اور اپنی ازلی عنائتوں کواس کے ساتھ وابستہ کر دے تا کہ وہ سب سے کنارہ کش ہو جائے اور صرف حق تعالیٰ کی رضا جوئی کیلئے تھارہ جائے چنانچہ تق تعالی جب بندے کوان معانی کے ساتھ مخصوص کر دیتے ہیں تو ان کے ارادے کی اس تخصیص کا نام محبت رکھتے ہیں۔ یہ مذہب حضرات حارث محاس ۔ جنید بغدادی اور مشائخ رحمہم الله کی ایک جماعت کا ہے جب کہ فقہا کی دونوں جماعتوں اور متکلمین اہل سنت کی اکثریت کا مسلک بھی یہی ہے۔۔۔۔۔اور جو ریہ کہتے ہیں کہ حق تعالی کی محبت بندہ براس کی ثناء جمیل کا نام ہے تو یہ درست نہیں کیونکہ حق تعالیٰ کی تعریف تواس کا کلام ہی ہوگی اوراس کا کلام قدیم اور غیر مخلوق ہے تو چرغیر مخلوق کامخلوق کے ساتھ تعلق کس طرح صحیح ہو سکے گا۔اور جو کہتے ہیں کہ محبت بمعنی احسان ہے تو اس کا احسان خوداس کا بنا ہی تعل ہوگا اور میعنی کے اعتبار سے زیادہ قریب ہے باقی بندہ کی محبت حق تعالی ك ساته تويدايك صفت ہے جوتعظيم اور تكبير كے طور برايك فرمانبردار بندے كے دل ميں پیدا ہو جاتی ہے تا کہ وہ اپنے محبوب کی خوشنو دی طلب کرے اور خواہش دیدار میں ہر چیز ے بے خبر ہو جائے اور اس کی قربت کی آرز و میں بیقرار ہو جائے کے محبوب کے علاوہ کسی چیز ہے اسے قرار نصیب نہ ہوا دراس کی یا وکوائی عادت بنالے اس طرح کہ اس کے علاوہ ہر تكى كے ذكر سے بيزار ہوجائے آرام اس جائے ہوجائے اور قراراس سے بھاگ جائے اور دنیا کی تمام دلچیپیوں اور مرغوبات ہے منقطع ہوجائے اور خواہشات سے اعراض کرے اورغلبدوئ كي طرف متوجه موجائ اورمحبوب كي محم كساحضا بي كردن جهكاد إورحق تعالیٰ کواس کی صفات کمالیہ ہے پہچانے اور یہ جائز نہیں کہ اس کیلئے خالق کی محبت اس طرح ہوجس طرح مخلوق کی ایک دوسرے کے ساتھ محبت ہوتی ہے کیونکہ پیرو محبوب کو یا لینے اور اس کا احاط کر لینے کی رغبت کا نام ہاور بداجسام کی صفت ہے۔ پس محبان حق تعالیٰ اس کے قرب میں ہلاکت کے طالب ہوتے ہیں نہ کہ اس کی کیفیت کے طلب گار کیونکہ طالب این ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے جب کہ ہلاکت جا ہے والا ایے محبوب کے ساتھ قائم ہوتا ہاورمعرکہ گاہ محبت میں سب سے زیادہ پندیدہ محب دہ ہوتے ہیں جوکشتہ تیغ محبت اور محبت کے ہاتھوں مغلوب ہوں کیونکہ کسی حادث کیلئے ذات قدیم کے ساتھ توصل ۔ قدیم کے غلبہ کے ساتھ حاصل نہیں ہوسکتا۔ اور جو محض محبت کی اصل حقیقت کومعلوم کرے اس

کیلئے کوئی ابہام باتی نہیں رہتا، مشکلیں آسان ہو جاتی ہیں اور تمام شبہات دور ہو جاتے ہیں ۔۔۔۔۔ پس مجبت کی دوسمیں ہیں، ایک بید کونس کی ہم جنس کے ساتھ محبت ہواور بینس کا جھکا واور خواہش ہے اور محبوب کے ساتھ جسمانی طور پر ملنے اور چرف جانے کا نام ہواور دوسری محبت کی جنس کی اپنی غیر جنس کے ساتھ اور بیر محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے دوسری محبت کی جنس کی اپنی غیر جنس کے ساتھ اور بیر محبت بردی جدو جہد کا تقاضہ کرتی ہے تاکہ محب ایس کے ساتھ آرام پائے اور اس سے انس تاکہ محب ایس کی صفات میں سے کسی صفت کے ساتھ آرام پائے اور اس سے انس موتا ہو۔ پھر محبت کرنے والے جوتن تعالیٰ کی محبت کے گرویدہ ہوں وہ بھی دوطرح کے ہوتا ہو۔ پھر محبت کرنے والے جوتن تعالیٰ کے احسان وانعام کو اپنے اور دوسرے وہ انعام واحبان کا دیکھناان کیلئے منع اور محسن کے ساتھ محبت کا تقاضہ کرتا ہے اور دوسرے وہ حضرات جو تمام انعامات کو غلبہ دوتن کی دوجہ سے محل تجاب میں رکھتے ہیں اور ان کی راہ انعامات کی رویت سے منع حقیق کی طرف ہوتی ہے اور بیراہ پہلے تم کے لوگوں کے طریق انعامات کی رویت سے منع حقیق کی طرف ہوتی ہے اور بیراہ پہلے تم کے لوگوں کے طریق سے اور بیراہ پہلے تم کے لوگوں کے طریق

فصل

غرضیکہ مجت ایک ایسالفظ ہے جو مخلوق کی تمام اصناف میں مصروف تمام زبانوں میں مشہوراور تمام افعات میں مروج ہے اور عظمندلوگوں کی کسی صنف نے بھی اس کواپنے آپ ہے مخفی رکھنے کی کوشش نہیں کی ۔ مشائخ صوفیہ میں سے حضرت سمنون المحب محبت کے معاطمے میں ایک خاص مشرب رکھتے ہیں کہ راہ حق تعالیٰ کی اصل اور بنیاد محبت ہے اور احوال و مقامات اس کی منزلیں ہیں اور طالب جس منزل اور مقام میں بھی ہواس پر زوال ممکن ہے کی خداوند تعالیٰ کی ذات کے ساتھ محبت ایک ایسی نعمت ہے کہ جب تک بیر قائم رہے کی حال میں بھی اس پر زوال روانہیں اور دوسرے مشائخ اس معنی میں تو آپ کے رہے کی حال میں بھی اس پر زوال روانہیں اور دوسرے مشائخ اس معنی میں تو آپ کے

ساتھ موافقت کرتے ہیں لیکن اس وجہ سے کہ بیا یک عام ہے اور ظاہر اسم ہے وہ چاہتے ہیں کہ اس معنی کا حکم مخلوق کے درمیان پوشیدہ رکھیں اور اس کے معنی کواینے مقام پر قائم رکھتے ہوئے اس کے نام کو بدل دیں پس انہوں نے خالص محبت کا نام صفت رکھ دیا اورمحتِ کو صوفی کا نام دے دیا اور ایک گروہ نے محبوب کے اختیار کو ثابت کرنے اور محبت کے اپنے اختیار کوترک کر دینے کا نام فقرر کھ دیا اور محب الہی کوفقیر کا نام دے دیا کیونکہ محبت میں کم سے کم درجہ محبوب کے ساتھ موافقت ہوتا ہے اور محبوب کی موافقت ادراس کی محبت محبوب کی مخالفت کاغیر ہوتی ہے میں کتاب کی ابتدا میں فقر وصفوت کا حکم کھول کربیان کر چکا ہوں اور ال معنى مين وه بزرگ بير محترالله عليه كمتم بين السحب عنداليزها د اظهر من الاجتهاد "(زامدول كي بالحبت، اجتهاد يزياده ظاهر چيز ب) "وعند التانيبين اجملہ من انین وحنین ''(اوراال و بے ہاں نالہ وفغاں سے زیادہ یا کی جاتی ہے)'' وعند الاتراك اشهرُ من الفراك كاورتركول كنز ديكان كي سواري ك اسباب سے زیادہ مشہور ہے 'و صبتی الحب عندا لھنو د اظھر من حبیی المحمود'' (اور مندووَل كنزد يك محبت كاغلام بنامحود كاغلام بنخ سنزياده ظاهر ب) "و قصة الحبِّ والحبيب عندالروم الشهرُ من الصليب "(اورروي عيما يُول كم بال محبت اورمحبوب كاتصه صليب نسے بھی زيادہ مشہورہے)''وقیصة السحب فسی العرب ادب في كل حيى منه لحرب اوويل وهربً اوحزن ''(اورمجت)ا تصهرب کے ہر جا نندار میں ایک ادب ہے خوشی کی حالت ہو یاغم کی اور جنگ کی صورت ہو یا کچھ یانے اور کھونے کی ان تمام اقوال ہے مرادیہ ہے کہ لوگوں کی کوئی جنس ایسی نہیں جس کومحت کے ساتھ واسط نہ پڑا ہو کہ وہ اینے دل میں محبت سے کشادگی اور خوشی میں محسوس نہ کرے یا اس کا دل شراب محبت سے مست اور یا غلبہ محبت سے مخور بی نہ ہوا ہواس لئے کہ دل کی تر کیب ہی بیقراری اور اختطراب ہے ہے اور دوتی میں عقل ایک شراب کاسمندر ہے اور دل کی زندگی کیلئے محبت بمنزلہ کھانے اور پینے کے ہے اور جو دل بھی محبت سے خالی ہے وہ خراب ہے اور اس محبت کو ہٹانے اور دور کرنے میں تکلف کا کوئی اختیار نہیں اور محبت کے جو لطا نف دل پرگزرتے ہیں نفس ان سے ہرگز آگاہ نہیں ہے۔

حضرت عمرو بن عثان كي أني كماب "محبت" ميس كهت جيل كه حق تعالى نے دلوں كوجسمون سےسات ہزارسال قبل پیدا کیااوران کواینے مقام قرب میں رکھا اور روحوں کو دلوں ہے بھی سات ہزار سال قبل بیدا کیا اور ان کواینے درجہ انس میں رکھا اور باطنوں کو روحول سے بھی سات ہزارسال پہلے پیدا کیااوران کواینے درجہ وصل میں رکھااورروزانہ تین سوساٹھ مرتبہا ہے جھال کو کھول کر باطنوں پر بچلی فرمائی اور تبین سوساٹھ مرتبہ کرامت کی نظر فر مائی اور روحوں کومحبت کا کلمہ سنوایا اور دلوں پر تنین سوسا ٹھرلطیفہ ہائے محبت ظاہر کئے حتی کہ ان سب نے جہان میں نگاہ کی چی کو بھی اپنے آ پ سے زیادہ باعزت نہ دیکھا یوں ان کے اندر فخر اورغرورپیدا ہوگیا تو حق جل جلالہ نے اس وجہ سے ان کو آ ز مائش میں مبتلا کیا اور باطن کوروح میں گرفتار کر دیا اورروح کو دل میں مجبوس کر دیا اور دل کوجسم کے اندر قیدی بنا دیا پھرِ عقل کوان کے اندرتر کیب عطا کی اورانبیاء کرام ملیم السلام کو بھیج کراینے احکام ان کو ویئےاں وقت ان میں سے ہرا یک اپنے اس مقام کامتلاثی ہوگیا۔ چتانچیش تعالیٰ نے نماز کا حکم دیا توجسم نماز میں مشغول ہو گیا، دل محبت کے ساتھ بیوست ہو گیا۔ روح قرب اللی میں پہنچ گئی اور باطن نے وصل الٰہی میں قرار پکڑ لیا،خلاصہ کلام پیہ ہے کہ محبت جیسی لطیف کیفیت کوالفاظ وعبارات میں بیان نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ محبت ایک حال ہے اور حال ہرگز قال نہیں بن سکتا۔اگر جہان والےمحت کو تھنچ کراپنے اندر پیدا کرنا چاہئیں تو ہرگز ایسا نہیں کر سکتے اورا گر بتکلف اس کواپنے آپ ہے دور کرنا چاہیں تو دور بھی نہیں کر سکتے کیونکہ '' حال'' خدا تعالیٰ کی طرف ہے ایک وہی کیفیت ہوتی ہے نہ کہ سبی اورا گرتمام اہل جہاں انشجے ہوکر کسی محبت کے طلب گارشخص کیلئے محبت حاصل کرنا جا ہیں تو وہ ہر گزنہیں کر سکتے۔ اس طرح اگر وہ سب مل کر کسی ایسے تخص ہے اسے دور کرنا چاہئیں جومحبت کا اہل ہے تو وہ عاجز آ جا کیں گے کیونکہ محبت عطیہ خداوندی ہے اور انسان لہودلعب کا مرتکب ہونے والا اور لہودلعب والاعطیہ الٰہی کا ادراکنہیں کرسکتا۔ (واللہ اعلم)

فصل

تا ہم عشق کے بارے میں مشائخ کا کلام طویل ہے چنانچہ صوفیہ میں سے ایک جماعت بنده کی طرف ہے حق تعالیٰ کے ساتھ عشق کوتو جائز مجھتی ہے کیکن حق تعالیٰ کی طرف ہے بندہ کے ساتھ عشق کور دانہیں بھتی ان کا کہنا ہے کہ عشق اپنے محبوب سے رکنے کی صفت ہے اور بندہ توحق تعالی ہے روکا گیا ہے لیکن حق تعالیٰ بندہ ہے منع نہیں کئے گئے ، پس بندہ پر توعشق کااطلاق جائز ہے لیکن حق تعالی پر درست نہیں۔ پھرایک اورگروہ کا کہنا ہے کہ بندہ کیلئے حق تعالی برعشق بھی جائز نہیں۔ کیونکہ عشق نام ہے حد سے تجاوز کر جانے کا، جب کہ حق تعالیٰ لامحدود میں پھرمتاخرین صوفیہ کہتے ہیں کیعشق دونوں جہان میں ذات حق تعالیٰ کے ادراک کی طلب کے سواکسی میر درست نہیں آتا ورخی تعالیٰ کی ذات توا حاطہ ادراک میں آ ہی نہیں سکتی لہذا محبت کا اطلاق تو اس جگہ درست ہوسکتا ہے لیکن بندہ کیلئے حق تعالیٰ کے ساتھ عشق کااطلاق درست نہیں ہونا جا ہے نیزیہ تفزات کہتے ہیں کے ردیت اور دیدار کے بغیرعشق متصور نہیں ہوسکتا جب کہ محبت صرف سننے سے ہی ہو جانا درست ہے۔لہذا جب عشق كانعلق نظر كے ساتھ ہے توبیذات باری تعالی پر درست نہیں ہوسکتا كيونكہ دنیا میں کسی نے بھی حق تعالی کونہیں دیکھااور چونکہ حق تعالیٰ کے متعلق پیذبرتھی کہ وہ ایسا ہے اس کئے ہر ا یک نے اس کا دعویٰ کرلیا کیونکہ خطاب میں توسب برابر ہیں۔ پس حق تعالیٰ اپنی ذات میں بدرک اورمحسوس نہیں ہیں کہ مخلوق کا ان کے ساتھ عشق درست ہو سکے، البتہ جب وہ ایخ افعال وصفات كي وجه ہے اولياء كرام كالمحن اور كرم فرما ہے تو اس كي صفات كے ساتھ محبت

فصل

اوصاف کے اثبات کی فعی کا ضرور طالب ہوگا کیونکہ اسے معلوم ہوگا کہ وہ ایسی صفت کی وجہ ہے محبوب سے حجاب میں ہے۔ بیں دوست کی وجہ سے اپنے آ پ کا وشمن ہو جائے گا ..... مشہور ہے کہ حضرت حسین بن منصور گو تختہ دار برانکا یا گیا تو ان کا آخری جملہ بیتھا کہ '' حُبُ الواجد اقرار الواحد ''(الله كي توحيد كاا قرار بي صاحب حال كي محبت ہے) محبت کیلیے یہی کافی ہے کہ اس کا وجود راہ محبت میں قربان ہو جائے اور ولایت نفس محبوب کے پانے ادراس کی جتبو میں فنا ہوجائے۔حصرت بایزید بسطائی کہتے ہیں کہ 'السمعبة استقلال الكثير من نفسك واستكثار القليل من حبيبك "(مجت يه کہاینے بہت سے کوتھوڑ آنتھے اورمحبوب کے تھوڑ ہے سے کوبھی بہت زیادہ سمجھے ) اور اللہ تعالی کابندے کے ساتھ معاملہ یوں ہی ہے کہ دنیا کی تمام نعمتوں اور دنیا میں جو پچھ بندے کو د \_ درکھا ہےا سے بہت تھوڑا کہا ہے چنانچے فرمایا''فُسلُ مَضَاعُ السدُّنْسَا قَلِیُل'' (اے محمر علية آپ كهدوي كدونيا كامتاع بهت تقور البيجو كي من نيتمهين و برركها ب اليكن اس تھوڑی ممریتھوڑی ہی جگہ اور قلیل سامان کی موجودگی جی ان کے تھوڑے سے ذکر کو بہت كياب كُونُ وَاللَّذَا كِيرِيْنَ اللَّهَ كَثِيرُا وَالذَّاكِوَاتِ " (الرالله تعالى كوبهت يا وكرف والے مرداور بہت یاد کرنے والی عورتیں) تا کہ جہاں کی تمام مخلوق میں ورست نہیں آتی۔ اس لئے کہ حق تعالیٰ کی طرف سے جو پھھ بندہ کو نصیب ہوتا ہے اس میں کو کی چیز بھی تھوڑی نہیں لیکن مخلوق کی طرف سے جتنا بھی ہے وہ تھوڑا ہی ہے۔

حضرت میل بن عبداللہ تستری فرماتے ہیں کہ 'المصحبة معانقه الطاعات و مسايسة المحخالفات '' (محبت يہ بح محبوب کی اطاعتوں كے ساتھ تو بغلگير موجائے اور اس کی مخالفتوں سے اعراض كرے ) اور نافر مانيوں سے الگ موجائے كيونكہ جس آ دمی كول میں محبت جتنی زيادہ مضبوط موتی ہے دوست كا حكم بجالا نا اتنا بی دوست برآ سان موتا ہے اور يہ محد ين كاس كروہ كا امر ہے جو كہتے ہیں كہ بندہ دوسی میں اس در بے پر بہنی موتا ہے اور يہ محد ين كے اس كروہ كا امر ہے جو كہتے ہیں كہ بندہ دوسی میں اس در بے پر بہنی

جاتا ہے کہ اطاعت اس سے اٹھالی جاتی ہے حالانکہ پیخش زندیقیت (بودین) ہے کیونکہ یہ بالکل محال امر ہے کے مقل کے میچے ہوتے ہوئے کسی بندہ سے احکام کے مکلف ہونے کا حکم ساقط ہو جائے۔اس لئے کہ **پوری امت کا ا**س بات پر اجماع ہے کہ حضرت محم<sup>طابات</sup>ہ کی شریعت ہرگزمنسوخ نہ ہوگی۔اگرعقل کے درست ہوتے ہوئے کسی ایک شخص سے احکام کی تكليف كااثمه جانا درست اور جائز مان ليا جائة و بحرتمام لوگوں سے اٹھ جانا بھى جائز ہوگا جب کہ میحض زندقہ (بے دین) ہالبتہ مغلوب الحال اور بے ہوش آ دمی کا تھم منتلف ہے اوراس کاعذر بھی دوسراہے تاہم بیرواہے کہ حق تعالیٰ کسی بندے کواپنی محبت میں اس مقام پر پہنچادیں کہ اطاع<mark>ے وفر مانبر داری کرنے میں جورخج ہوتا ہے وہ اس سے اٹھالیس کیونکہ کسی</mark> چیز کارنج اس چیز کی محب کی مقدار کے مطابق صورت اختیار کرتا ہے چنانچہ جس قدر محبت توی ہوتی جائے گی فر مانبرداری کے کارنج اس پر آ سان ہوتا چلا جائے گا۔اور پیغیبر الله <del>ا</del> ك حال ميں بھى يەعنى ظاہر ہے كہ جد بن تجالى نے آپ كى زندگى كى قتم اٹھاتے ہوئے" لَعَمْرُكَ ''كِ الفاظ كِهِوْ آبِ نے روز وشب اس قدر عبادت كرنا شروع كردى كه آپ تمام کاموں سے رک گئے اور آپ کے پاؤں مبارک پرورم آگیا یہاں تک کری تعالیٰ نے فرمايا''طبه مَا اَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْقُوانَ لِعَشْقَى ''(الْمِينِلِ عَلِيْكَ بَمِ نِيَا يَدِي قر آن اس لئے تو نازل نہیں کیا کہ آپ مشقت میں مبتلا ہوجا کیں ) نیزیہ بھی جائز ہے کہ حکم بجالانے کی حالت میں کام کرنے کی فکر بندے سے اٹھالی جائے۔جیسا کے سیدعالم علیہ نِے فرمایا کہ 'اِنَّه' لیـعـانُ عـلی قلبی وَاِنِّی لِاَستغفر اللهُ فی کل یوم سبعین مرة'' (بے شک میرے دل پریردہ وال دیاجا تا ہے اور میں اپنے اللہ سے روز انہ سر مرتبہ اپنے کردار پراستغفار کرتا ہوں )اس لئے کہ آنخضرت علیہ اپنے آپ کوادراینے کردار کونہیں و كيھ تھے كدا بني اطاعت يرمغرور ہوجائيں بلكہ حق تعالى كے حكم كى تعظيم كود كيھة اور فرمايا کرتے تھے کہ''سیرا پیل بارگاہ الٰہی کے سزاوار بی نہیں .....حضرت سمنون محبِّ کہتے ہیں کہ

"ذهب المعجبُون لله بشرفِ الدنيا والاحرة لأنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال المعرءُ مَعَ مَنُ أَحَبٌ "(الله عزوجل كرمت تودنياو آخرت كاشرف لي كي كونكه ني اكرم عليه في أحَبٌ "(الله عزوجل كرماته هوگاجس كرماته وه عجبت كرما هر) لي مجبان حق دنيا اور آخرت مين حق تعالى كرماته هوت بين اورجس كرماته حق تعالى مون اس سے غلطی نبیس موتی - پس دنیا كی بررگی توبه به كرمق تعالى ان كرماته موت بين اور آخرت كاشرف بيم كروه حق تعالى كرماته مول كار

حفرت يجيٰ بن معاذ الرازيٌ كَتِ بِن كُهُ حسقيقة المسحبة لاينقُ ض بالجفاء وَلا يزيد بالبروالعطاء "( كي مجت نه جفاع كم موتى إدرنه على احسان وعطا ہے زیادہ ہوتی ہے) کیونکہ پرونوں محبت میں سبب کی حیثیت رکھتے ہیں اور چیزوں کی ذات کی موجودگی میں اسباب معدوم ہوئے ہیں ،اور دوست اینے دوست کی آ زمائش ے خوش ہوتے ہیں اور جفاو فا دوتی کی راہ میں براہ موتے ہیں، جب محبت حاصل ہوتو و فا مثل جفا کے ہوتی ہےاور جفامثل وفا کے ہوتی ہے <del>'''اور ح</del>کایات میں مشہور ہے کہ جب حضرت مبلی کو پاگل ہے کی تہت میں پاگل خانے لے جایا گیا اور وہاں بند کر دیا گیا تو کچھ لوگ آپ کی زیارت کیلئے وہاں آئے آپ نے دریافت کیا'' مَنُ اَنْ کُنْ ' (ثم لوگ کون مو؟)انهون نے جواب دیا'' احباؤک (جمآب کے دوست بین)' فَرَمَا هُمَ بالحجارةِ فسنسووا "(آپنان کوپھر مارئے شروع کردئے تودہ بھاگ اٹھے) تب آپ نے فرمايا" لُو كُنتم احبائي لَمَا فروتُم مِن بلائي فاصبُروا مَن بلائي "(الرَّتم لوَّك میرے دوست ہوتے تو میری اس مصیبت ہے ہرگز نہ بھا گتے کیونکہ دوست تو دوستوں کی مصیبت ہے بھا گانہیں کرتے ) اس معاملہ میں گفتگو بہت زیادہ ہے تا ہم میں ای مقدار پر اكتفاكرتا بول \_(والله اعلم بالصواب)

#### جيهثا كشف حجاب

# زكوة كابيان

السُّتِعَالَىٰ نِهُ فِهَايَا ہِے كُهُ ۚ وَاَقِيْهُ مُوالصَّلُوةَ وَاتُواالذَّ كُوةَ "(اورنماز قائم کرواور زکوۃ دو) ای طرح زکوۃ کے متعلق آیات اورا حادیث بہت ہیں۔اورا بمان کے فرض احکام میں زکوۃ ایک ہے اور پہ جس پر واجب ہوتی ہے اس کیلئے اس سے اعراض ہرگز جائز نہیں۔ تاہم زکوۃ نعمت کے اتمام پر واجب ہوتی ہے مثلا دوسوشری درہم کو بیان پرنعت بوری ہوتی ہے اگر) کانہ حثیت میں کسی کے تصرف میں ہوں اور ان پر ایک سال گزر جائے ) تواس پریانچ درہم بطورز کو ۃ واجب ہوجاتے ہیں اور بیس دینار پر بھی نعمت پوری ہو جاتی ہےلہذاان میں سے نصف ویٹار واجب ہوجاتا ہے نیزیائج اونٹ بھی پوری نعمت ہیں لہذاان پرایک بکری بطور زکوۃ واجب ووجاتی ہے، اس طرح دوسرے اموال پر بھی زکوۃ ہوتی ہے پھرجس طرح مال پر زکوۃ ہے۔اس طرح جاہ عزت پر بھی زکوۃ ہوتی ہے کیونکہ پیہ بهى تواكي كمل نعمت ب كدرسول الله علي في فرمايا حجري "إنَّ السلُّ وَسعالي فرض عليكم زكوة جاهِكُم كَمَا فوض عليكم زكوة مُالِكُمُ "(الله تعالى في تمرير تمہارے مرتبے کی زکوۃ اسی طرح فرض کی ہے جس طبرح تم پرتمہارے مال کی زکوۃ فرض ب) اور نيز قرمايا بكر ان لِكُل شئ زكواة ' وزكوة الدار بيت الفيافة " (ب شك ہر چيز كى ايك زكوة ہے اور گھركى زكوة مہمان خانہ ہے ) اور زكوة كى حقيقت يہ ہے كه نعت برخدا تعالیٰ کاشکرادا کیا جائے بنعت کی جنس میں سے تندرتی بھی بہت برسی نعت ہے اس لئے ہرعضو کی ایک زکوۃ ہوگی اور وہ یہ ہے کہ اینے تمام اعضا کوعبادت میں مشغول ر تھیں اور کسی طرح کےلہو دلعب میں ان کو نہ لگا ئیں تا کہ نعمت کی زکو 5 کاحق اوا کرسکیں پھر باطنی نعتوں کی بھی زکو ۃ ہے کیکن ان کی کٹرت کی وجہ سے ان کوشار نہیں کیا جاسکتا۔ تا ہم اس

میں بھی زکو ۃ ہے لیکن ان کی کثرت کی وجہ سے ان کوشار نہیں کیا جا سکتا۔ تا ہم اس میں بھی ا بن ذات میں ایک زکوۃ ہےادر دویہ ہے کہ ظاہری دباطنی نعمتوں کا پیجیان لینا ہے ..... ہندہ جب پیجان لیتا ہے کہ اس برحق تعالیٰ کی نعتیں بیکراں ہیں۔ تو ہشکر بھی بے حساب ہی کرتا ہے اور یہ بے حساب شکر ادا کرنا ہی بے حساب نعمتوں کی زکوۃ ادا کرنا ہے۔ بہر حال صوفیائے کرام کے نزد کیا دنیا کی نعمت کی زکوۃ کوئی پسندیدہ چیز نہیں کیونکہ انسان کیلئے بخل ایک ناپندیدہ چیز ہے اور بیکامل درجے کا بخل ہی تو ہے کہ کوئی شخص دوصد درہم اینے قبضے میں جمع رکھےاوران کوایک سال تک اپنے تصرف میں محبوں رکھےاور پھران میں سے یا پخج درہم کسی کودے دئے کہ جب مال کاخرچ کرنا اور سخاوت کا اپنانا ہی اہل کرم کا طریق اور سیرت ہے تو پھرزکوة واجب بی س طرح ہو عتی ہے .... میں نے حکایات میں پایا ہے کہ علمائے ظاہر میں ہے ایک نے آ ز مائٹ کے طور پر حضرت شبک سے زکوۃ کے متعلق دریا فت کیا كەكتنى اداكرنى جائے؟ آپ نے فرمايا جريجنى موجود ہواور مال حاصل ہوتو ہر دوسودر ہم میں سے یانچ درہم اور ہربیں دینار میں سے نصف دینا رز کو ۃ ادا کرناتمہارا فدہب ہے لیکن میرا ندہب سے ہے کہ کوئی چیز بھی ملکیت میں نہیں ہونی چاہتے تا کیز کو ۃ کے مشغلہ چھٹکارا ملا رہاں نے کہا"اسمئلمیں آپ کا امام کون ہے؟" آپ کے جواب دیا" حضرت ابو برصدیق " کہ جو کھھ آ ب کے یاس تھاراہ خدامیں دے دیا اور جب رسول اللہ علیہ نے ان سے یوچھا کہ 'ما خَلَفْتَ بعیالِک ''(گھروالوں کیلئے کیا چھوڑ آئے ہو؟) تو انہوں نے عرض کی ' المله و رسوله '' (الله اوراس کارسول ) اور حضرت علیٰ کے بارے میں بیان کرنے ہیں کہآ پ نے ایک قصیدے میں کہا۔

فَــمَــا وَجَبَت عَلَّى زكو ة مــالٍ وَهَـل تــجِـبُ الـزكواة على الجواد

مجھ پرتو مال کی زکوۃ واجب ہی نہیں۔ اور کیا گئی آ دمی پر زکوۃ واجب بھی ہوتی

ہے؟ ہیں اہل کرم کا ہال راہ خدا میں خرج ہو جاتا ہےاوروہ نہ تو مال میں بخیلی کرتے ہیں اور نہ بى كى بركوئى دعوى كيونكه ان كى ملكيت نى نبيس موتى ..... باقى اگر كوئى جهالت كا ارتكاب کرتے ہوئے یہ کیے کہ جب میرے یاس مال ہی نہیں تو میں زکوۃ کے علم سے ہی مستغنی ہوں تو سیحال ہے علم کا سیکھنا فرض ہے اور اینے آپ کوعلم سے مستعنی دکھانا کفر محض ہے اور اس دور کے فتنوں میں سے ایک میابھی ہے کہ صلاح وفقر کے مدعی لوگ جہالت کی وجہ سے علم کوترک کر دیتے ہیں (مصنف کہتے ہیں) کہ ایک وقت میں میںصو فیہ کی ایک متبدی جماعت کے سامنے مسائل زکوۃ بیان کرر ہاتھا کہ وہاں ایک جاہل شخص بھی آ گیا جب کہ میں اس ونت اونٹوں کی زکوۃ کاباب بیان کرر ہاتھا اور بنت لبون ( اونٹ کا قین سالہ بچہ ) اور بنت فخاض ( دوسالہ اونٹ ) اور حقہ ( چار سالہ اونٹ ) کا حکم ظاہر کرر ہاتھا۔اس جہالت کے مرتکب کا دل ان باتوں کے سننے کے تک آ گیا اور یہ کہتے ہوئے اٹھ کھڑا ہوا کہ میرے یاس تو کوئی اونٹ ہی نہیں کہ بنت لیون و غیرہ کا کم میرے کسی کام آئے۔ میں نے کہا''اے فلانے جتنا كەزكوة كاداكرنے كاعلم ہونا جائے اتنائى زكوة لينے كاعلم بھى ہونا جاہے كه اگر کوئی مخض تختے بنت لیون دینا جا ہے تو اس وقت علم کے ترک کی وجہ سے بنت لیون بھی تخصینیں لینا عاہے !اوراگر کسی کے ماس مال نہ ہو بلکہ اسے مال کی خرورت بھی نہ ہو پھر بھی اس ہے علم کی فرضیت ساقط نہیں ہوتی اپس ہم جہالت سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔

فصل

اورمشائخ صوفیہ میں ہے بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ وصول کی ہے اور بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ وصول کی ہے اور بعض وہ ہیں جنہوں نے زکوۃ ہیں جنہوں نے زکوۃ ہیں جنہوں نے زکوۃ نہیں لی کہ ہم مال جمع نہیں کرتے تا کہ زکوۃ نہ دینی پڑے اور ارباب دنیا ہے بھی نہیں لیتے تا کہ زکوۃ نہ دینی پڑے اور ارباب دنیا ہے بھی نہیں لیتے تا کہ ان کا ہاتھ اونے اور ہماراان سے نیچے نہ ہو۔۔۔۔۔اور وہ حضرات جن کا نقر اضطراری ہے

انہوں نے زکو ہی ہے لیکن اینے فائدے کیلئے نہیں بلکہ انہوں نے بیارادہ کیا کہ اس طرح ایک مسلمان بھائی کی گردن کا بو جھ خوداٹھالیں اور جب ان حصرات کی نیت بیہوئی تو او پر والا ہاتھ بھی ان کا ہی ہوگا نہ کہ اہل دنیا کا۔ کیونکہ اگر دینے والے کا ہاتھ یدعلیا اور لینے والے كا اته يد على بى بوتوحق تعالى كاس ارشاد كامعنى باطل بوجائے گاك، و يَسا حسف المصدق ات "(وه صدقات وصول كرتاب )اور بهريه وناجا بع تها كرزكوة وين والا زکوۃ لینے والے ہے زیادہ افضل قراریا تا۔ حالاتکہ بیاعتقاد بالکل محمراہی ہے۔ پس اویر والا ہاتھ وہ ہوگا جوکسی چیز کے واجی تھم کوایے مسلمان بھائی سے لے لے تا کہ اس کا بوجھ ا بنی گردن براٹھا لے۔اور درویش لوگ اہل دنیا کی گردن سے بو جھ خود نہا تھالیں تو فرض تھم اس پر لازم موجودر ہےاوروہ اس کی وجہے قیامت میں پکڑا جائے گا۔ پس تق تعالیٰ نے اہل عقبی کا آسان طریقے ہے امتحان لیا ہے تا کہ دنیا والے اس فریضہ کا بوجھا پی گردن ہے ا تاریکیں۔اورلامحالہاویروالا ہاتھ تو فقراء کا ہاتھ ہی ہوگا کہ وہ حق شریعت کےمطابق اپناحق اس محض ہے وصول کرتے ہیں جس برحق تعالیٰ نے واجب کر کھا ہےاورا گرحشو یہ فرقہ کے لوگوں کے بقول لینے والا ہاتھ بد سفلیٰ ہو جائے تو پیغبروں کا ہاتھ بھی بد سفلی ہونا جاہتے۔ کیونکہ انہوں نے بھی حق تعالی کاحق بندوں ہے وصول کیا ہے اور شرا لَط کے مطابق سیحے جگہ یراے خرچ کیا ہے۔ایسے لوگ غلطی پر ہیں اور وہ جانتے نہیں کہ پیغبروں نے تھم الٰہی سے زکوۃ وصول کی ہےاور انبیاء کرام علیہم السلام کے بعدوین کے پیشوابھی ای طریق پررہے ہیں کہانہوں نے بیت المال کاحق وصول کیا ہے۔لہذا وہ مخض یخت غلطی پر ہے جو لینے والع باتهوكو يدسفلي كهتا باورزكوة دين والعكو يدعليا جانتا باورتصوف ميس يدونول چزیں بڑی اہم اور بنیادی ہیں۔ چونکہ اس جگہ بیمضمون باب الجود والسخا کے ساتھ گہرا وابسة باس لئے میں ساتھ ہی اس کوبیان کئے دیتا ہوں۔ (وباللہ التوفی الصصمة )

باب

### جودوسخاوت كابيان

حضرت يَغْبِر اللَّهِ فَهُ مَا يَا ہِ كُهُ 'السخى قويب' مِنَ الْجنةِ وَبعيد من النارِ والبحيلُ قريبُ" من النار وبعيد" من الجنة "(كَيْ ٱ وي جنت ك قریب اور دوزخ سے دور ہے اور بخیل آ دمی دوزخ کے قریب اور جنت سے دور ہے ) علماء کے نز دیکے مخلوق کی صفات میں تو جوداور سخادونوں کا ایک ہی معنی ہے لیکن ذات باری تعالیٰ کو جواد تو کہتے ہیں تخی نہیں کہتے اور اس کا سب یہ ہے کہ حق تعالیٰ نے خود اینے مقدس ِنَاموں کو دی کے ذریعہ تعین کیا ہے اور اپنا نام تی بیان نہیں کیا۔ نیز رسول اللہ عظی ہے نے بھی حق تعالیٰ کیلئے اس نام کی خرزمیں وی۔ جب بوری امت اورخصوصاً اہل سنت کا اجماع ہے کہ جب تک کتاب وسنت نے من تعالیٰ کا کوئی نام نہ بتایا ہو۔عقل اور لغت کی بنیاد برحق تعالی کا کوئی نام رکھناکس کیلئے بھی جائز نہیں جیسا کرحق تعالی کا ایک نام' عالم' ہےاور اجماع امت کے ساتھ اس کو عالم تو کہنا جائے لیکن' عاقل اور فقیہہ'' نہیں کہنا جا ہے۔ حالاتکه بیتیوں ایک معنی میں استعال ہوتے ہیں ، عالم سی می کا زات باری تعالیٰ پراطلاق اس لئے کرتے ہیں کہ بیتو قیفی (وی کے قعین )طور پر ثابت ہے اور بعض حضرات نے جود اور سخا کے درمیان فرق کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ بخی وہ ہوتا ہے جوعطا کرنے میں اینے اور یرائے کی تمیز کرے اوراس کی بخشش کسی غرض اور سبب کے ساتھ متعلق ہواور سخاوت میں پیے ابتدائی مقام ہے جب کہ' جواد' وہ ہوتا ہے جواینے اور غیر میں کوئی اتنیازرواندر کھے اس کی عطا بےغرض اوراس کافعل بغیر کسی سبب کے ہویہی حال اللہ تعالیٰ کے دو پیغبروں صلوات التعليجادالسلام يعنى حصرت ابراتيم خليل عليه السلام ادر حبيب خدا حفزت محم مطالقة كاتفا كشحيح روایات میں موجود ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام اس وقت کھانا نہ کھاتے جب تک کوئی

مہمان نہ آ جائے ایک دفعہ بمن دن گزر گئے اور کوئی مہمان نہ آیا پھراکی آتش پرست آپ کی رہائش کے دروازے پرے گز راحفرت ابراہیم علیہ السلام نے اس سے پوچھا'' تیرا غهب كيا بي "اس نے كها من آش يرست هول "آب نے فريايا چرتو تو ميري مهماني اورعزت کے قابل نہیں ہے یہاں تک کرتن تعالی کی طرف سے آب کوعاب ہوا کہ جس مخض کی ش سترسال سے پرورش کررہا ہوں تجھ سے ریجی ندہوسکا کدایک روثی ہی اسے دے دے۔ کیکن جب حاتم طائی کا بیٹا سید عالم علیہ کے ہاں حاضر ہوا تو آپ نے اپنی عادرا ٹھائی اوراس کیلئے زمین پر بچھادی اور فرمایا''اِذا انت شخبہ محسویہ قوم فا کو موہ '' (جب تمہارے یاس کی قوم کا صاحب عزت تخص آئے تواس کی عزت کرو) جس نبی نے اسيناورغير مل تميزى اس في اليك روفي بهي كافركودين سے در يغ كياليكن جس في امتياز نہ برتا اس نے نبوت کی چا درایک کافر کیلئے بچھونا بنا دی کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مقام،مقام شخاوت تقالیکن جمارے پغیر تقایق کامقام مقام جودتھا ....اس بارے میں سب ہے بہتر ندہب وہ جو کہا گیا ہے کہ دل میں پیدا ہوئے والے پہلے خیال کی متابعت کرنا جود بيكن جب يهلي خيال يردوسرا خيال غالب آجائ توييخل كى علامت باورنيكي حاصل كرنے والوں نے اى يہلے خيال كوتر جيح وى ہے كيونكدلا محالہ ببلا خيال حق تعالى كى طرف ہے ہوگا .... میں نے نمیٹا پور میں ایک سوداگر کو پایا جوشخ ابوسعید کی مجلس میں بیٹھا کرتا تھا۔ ا یک دن شیخ نے کسی درویش کیلئے کچھ طلب کیا اس مخص نے کہامیرے پاس ایک دینار تھااور ایک قراضہ (چاندی کاایک سکہ) پہلے میرے دل میں آیا کہ ویناراس درویش کودے دوں لیکن دوبارہ خیال آیا کہ قراضہ دینا چاہئے چنانچہ میں نے قراضہ دے دیا ﷺ جب باتوں میں مصروف ہوئے تو میں نے بوجھا'' کیا کسی کیلئے بیجائز ہے کہ وہ حق تعالیٰ سے تنازعہ کرے؟ شیخ نے کہا تو نے تو خود تق تعالی کے ساتھ تنازعہ کیا ہے کہ اس نے مجھے کہادیتاروو لیکن تم نے قراضہ دیا .....ادر میں نے حکایات میں یہ بھی پایا ہے کہشنے ابوعبداللہ رود باری

ا یک مرید کے گھر میں تشریف لے گئے لیکن وہ گھر میں موجود نہ تھا۔ آپ نے اس کے گھر کا تمام سامان بازار میں لے جا کرفروخت کر نے اور راہ خدا میں خرچ کردینے کا تھم دیا۔ جب مریدگر آیا تواس بات پر براخق ہوا۔ تاہم شخ کی خوشنودی کی خاطر منہ ہے کچو بھی نہ کہا اور جب اس کی بوی گھر میں آئی توبی کیفیت د کھ کر گھر کے اندر گئیں اور ایے تمام کیڑے مجھی لا کرسامان میں ڈال دیئے اور کہا کہ'' بیسب کچھ گھر کے سامان میں ہی شامل ہے اور اس کا بھی وہی حکم ہے۔ شوہرنے پکار کراے کہا''جو بچھ تونے کہاہے یہ تکلف ہادایے اختیارے تونے کیا ہے۔عورت نے جواب دیا''اے میرے خاوند! جو کچھٹنے نے کہاوہ ان کا جود تھااس لئے ہمیں بھی اپنے نفس کی ملکیت میں تکلف کرنا جا ہے تا کہ ہمارا جود بھی طاہر ہوجائے خاوندنے کہا'' ہاں بی**و ور**ست ہے کیکن جب ہم نے اپنے لئے شیخ کوشلیم کرلیا ہے تو ان کاپیکام خود ہمارے لئے جود ہی ہے ....اور جود آ دمی کی صفت میں تکلف ہے اور مجاز أ عى موتا باورمريدكو جائع كدوه ايني للك اوراينانفس امرااليي كي موافقت مين خرج كر ڈالے....ای لئے تو حضرت بہل بن عبداللہ نے کہا ہے کہ ''السصبو فسی دَمُسه' هَسدر و ملکه' مباح'''(صوفی کاخون معاف اوراس کی ملک مباح ہوتی ہے)اور میں نے شخ ابوسلم فاری سے سنا ہے کہ انہوں نے بیان کیا ایک دفعہ میں نے لیک جماعت کے ہمراہ حجاز مقدس کاسفراختیار کیا۔حلوان کے نواحی علاقہ میں کر دوں نے ہماری راہ روکسالی اور جو گھڑیاں ہمارے پاس تھیں ہم ہے چھین لیں لیکن ہم نے ان کےساتھ کوئی مزاحمت نہ کی بلکهان کی دلجوئی کی کوشش کرتے رہے،البتہ ہمارےاندرا یک شخص تھاجواضطراب کامظاہرہ کرر ہاتھاایک کردنے تکوار کھنچ کی اوراس کو تل کرنے کا ارادہ کرلیا۔ ہم سب نے اس کرد کے سامنےاس کی سفارش کی۔وہ کہنے لگا میں اس جھو نے شخص کو زندہ چھوڑ دوں یہ درست نہیں میں اس کو ضرور قبل کروں گا۔ ہم نے اس کول کرنے کا سبب اس سے دریافت کیا تو وہ کہنے لگا میں اس کئے اس کو قبل کرنا حابتا ہوں کہ بیصوفی نہیں اور اولیاء کی محبت میں خیا ' مرک

ارتکاب کرتا ہے اس طرح کے مخص کا دنیا ہے تابود ہوجاتا ہی بہتر ہے میں نے یو چھا یہ کیسے؟ تواس نے کہا '' بیاس لئے کے صوفیہ کا کم از کم درجہ جود ہے جب کہ اس کی گدڑی میں است ککڑے بندھے ہوئے ہیں بیک طرح صوفی ہوسکتا ہے جوابینے یاروں کے ساتھ اتنا جمگزا کررہا ہے کیونکہ ہم تو کئی سال سے تہاراہی کام کرد ہے ہیں کہ تمہاری راہ او شع ہیں اور تم کو د نیا کی آلائشوں ہے منقطع کرتے ہیں ..... کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن جعفرایک نخلستان میں کچھاوگوں پر ہے گز رہے تو ایک حبثی غلام کودیکھا جو بکر بوں کی نگرانی کررہا تھا کہ ایک کمتا آیا اوراس کے سامنے پیٹھ گیا اس نے ایک روٹی نکالی اور کتے کے آگے ڈال دی۔ پھر · دوسری اوراس کے بعد تھے کی روٹی بھی اس کے سامنے ڈال دی۔ حضرت عبداللہ اس غلام . کے سامنے چلے گئے اور کہا" ایکے غلام تمباری روزانہ خوراک کتنی ہے؟ اس نے کہا" ابس جتنی آب نے ابھی دیکھی ہے' آ کے بنے یو چھاوہ ساری تونے کتے کو کیوں دے دی؟ كبنے لگااس كئے كەپ كۆل كى جگەنبىل اور يى كىكىن دور سے اى اميدىر آيا ہے اس كئے میں نے یہ پندنہیں کیا کہاس کی تکلیف کو ضائع کر<mark>وں۔ ح</mark>ضرت عبداللہ کواس کی یہ بات بزی اچھی لگی اوراس غلام کو بکریوں اورنخلستان سمیت خرید کرغلام کوآ زاد کر دیااورا سے کہا کہ بیر بکریاں اور تھجوروں کا باغ میں نے تجھے بخش دیا۔غلام نے آپ ویوی دُعا دی اور تمام بكريوں كوصدقہ اورسارے مال كوراہ خدا ميں خيرات كر ديا اور وہاں سے چلا گيا.....ايك مخص حفرت حسن بن علیٰ کے دروولت برآیا اور کہنے لگا''اے پیغبرزادے!میرے فرمہ چار سودرہم قرض ہے حضرت حسن نے چارسودرہم اس کودینے کا حکم دیا اورخودروتے ہوئے گھر كاندرتشريف لے كئے لوگول نے بوچھا"اے پنجبر عظی كواسة سے كول رور ب · میں؟ آپ نے فرمایا' اس لئے کہ میں نے اس شخص کا حال جاننے میں کوتا ہی کی ہے حتی کہ اسے سوال کرنے کی ذلت اٹھانی پڑی ہے حضرت ابو ہل صعلو کی ،صدقہ کسی درولیش کے ہاتھ بر ہرگز ندر کھا کرتے بلکہ جب کوئی چیز کسی کودینا ہوتی تواس کے ہاتھ پرر کھنے کی بجائے

زمین پرد کھ دیتے تا کہ وہ دہاں سے اٹھائے۔ آپ سے لوگوں نے اس کی وجہ بوچھی تو فرمایا '' دنیا کی اتنی قدر وقیمت نہیں کہ اس کو کسی مسلمان کے ہاتھ میں دیا جائے تا کہ میراہاتھ پرعلیا اور اس کا بیر علی ہوجائے۔

اور میں نے متاخرین میں سے ایک درویش کود کھا ہے کہ بادشاہ نے تمن سو درہم کی مقدار خالف سونا ان کو بھیجا کہ اسے قبول کر لیجئے وہ اسے لے کر جمام میں تشریف فی مقدار خالف سونا ان کو بھیجا کہ اسے قبول کر لیجئے وہ اسے سے گئے سے اور قبل ازیں نوری فرقہ کے بیان میں ایٹار کا بیان کرتے ہوئے اس مضمون کی کچھ با تمیں بیان کی تھیں لہذا اس جگہ استے پر بی اکتفا کرتا ہوں سے واللہ اعلم بالصواب

#### بمانوال كشف حجاب

# روزے کا بیان

حَلَّ عَرُوجِلَ فَرِماتِ بِينُ يُسَالَيُّهَا الَّهَ يُسَنَّ اَمَنُو كُتِبَ عَلَيْكُم الصِّيامُ " (الابه) (اے ایمان والو! تم پر روزے فرض کئے گئے ) پنیبر علیہ فرماتے ہیں کہ جبر کیل على السلام نے مجھے بتایا ہے کرفت تعالی فرمانتے ہیں''المنصومُ لِنی وَانسا اَجُوٰی ہِنہ'' (بعنی روزه میرے لئے ہاور میں ہی اس کی بہتر جز ادوں گا)اس لئے کہ روزہ ایک باطنی عبادت ہے جو ظاہر کے ساتھ کو کی تعلق نہیں رکھتی اور اس میں غیر کا کوئی حصہ اور وخل نہیں۔ يمي وجد ہے كداس كى جزابهت زيادہ جوگى -كها كيا ہے كدلوگ جنت ميس واخل تو خداكى رحمت سے ہوں گے جب کہ در جات ان کی عرادت کی بدولت اور جنت میں چیکئی روز ہے کی جزائے طور پرہوگی کیونکہ حق تعالیٰ نے خود فر مایا ہے کہ 'انا اجنوی ہیں ''حضرت جنیلاً كہتے ين كُرُ الصومُ نصف الطريقة "(روزه آدهي ﴿ لِقِتِ بِي ) اوريس نے مشاكِّ میں سے بعض حضرات کودیکھا ہے کہ مسلسل روز ہ رکھا کرتے تھے جب کے بعض حضرات کو دیکھا ہے کہ رمضان کے علاوہ کوئی روزہ نہ رکھتے تھے ان کا رمضان میں روز بے رکھنا ا جروتواب کی طلب کے طور پر تھا ا در غیررمضان میں روز بے ندر کھنا اینے اختیار اور ریا کاری کوترک کرنے کی وجہ سے تھا اور میں نے ابعض بزرگوں کو دیکھا ہے کہ وہ روزہ رکھتے تھے کیکن کسی کومکم نہیں ہوتا تھااور جب اِن کے سامنے کھا نالا یا جاتا تو تناول کرلیا کرتے تھے اور میملسنت کے زیاد اموافق ہے کہ حفرت عارتشه صدیقہ اور حفرت حفصہ سے روایت ہے حيساً قال عليه السلام اما اني كُنتُ اريد الصومَ ولكن قربنيه ساصوم يومًا مكانه "(جم نيآ بكيل حريد ( مجور كاطوه ) يكايا بورسول السيني في فرمايا

میں نے توروز سے کا ارادہ کرلیا تھا تا ہم اسے میرے پاس لے آ وُعقریب میں اس کی جگہ کی اور دن روز ه رکهلول گا) اور میں نے سیجی دیکھا ہے کہ بعض صوفیہ کودیکھا کہ وہ ہر ماہ کی تیرہویں، چودھویں ادر پندرھویں کواور ماہ محرم کے عشرے کے روزے رکھا کرتے تھے ای طرح رجب، شعبان اوررمضان کے مہینوں میں روز ورکھتے اور بعض حضرات کو میں نے و یکھا کہ دہ صوم داؤ ڈبھی رکھا کرتے تھے کہ پیغمبر علی ہے اس کوسب روز وں سے بہتر قرار ویا ہے اور بیا کیک ون روز ہ رکھنا اور ایک ون افظار کرنا ہے .... دوسرے ایک وقت میں میں شخ احمد بخاریؒ کے بال حاضر ہواتو ان کے سامنے مطائی کا ایک طباخ برا ہواتھا آپ خود بھی اس میں سے کھا کہتے تھے اور مجھے بھی کھانے کا اشارہ کیا۔ میں نے اپنے بچینے کی وجہ سے كهدويا كدمس في روزو ركها بواج آب في يوجها" كيول؟" ميس في عرض كي "فلال بزرگ كى موافقت يى آپ فرايا" و كيموخلوق كيلے مخلوق كى موافقت كرنا درست نہيں ـ چنانچہ میں نے روز ہ کھول وینے کا ارادہ کرلیا۔ تو آپ نے فرمایا'' جبتم اس بزرگ کی موافقت چھوڑنے گئے ہوتو پھرمیری موافقت بھی نہ کرو کیونکہ میں بھی تو ایک محلوق ہی ہوں اور بدونوں مخلوق ہونے میں مکسال ہیں ....رور می حقیقت اپنے نفس کورو کنا ہے اور یوری کی بوری طریقت اسی حقیقت میں مضمر ہے اور روز ہیں ہے کم ورجہ بھو کار ہتا ہے كة السجوع طعامُ الله في الارض " ( يَهوك توزين على الله كانات ) اوريموكا ر ہنا تمام زبانوں کےلوگوں میں ایک قابل تعریف عمل ہے شریعت کے اعتبار سے بھی اور عقلی طور برجمی ...... پھر ہر عاقل ، بالغ ،صحت مندادر مقیم مسلمان پرایک ماہ کیلئے روز ہ داجب ہادراس کی ابتدا ماہ رمضان کا جاند دیکھنے ہے ہوتی ہادراختیام ماہ شوال کا جاند ویکھنے یر ہوتا ہے اور ہرروز ہے کیلئے تھیج نیت اور تھی شرط ضروری ہے تا ہم نفس کورو کنے کی شرائط بہت ی ہیں چنانچہ کوئی مخص ای وقت حقیقی طور برروز ہ دار ہوگا جب وہ اینے بیٹ کو کھانے یمنے سے بچائے اور اپنی آ کھے کوشہوت کی نظرے، کان کوغیبت کی گفتگو سننے سے زبان کو

بہودہ اور فضول گفتگو کرنے سے اورجسم کودنیا کی متابعت اور شریعت کی مخالفت سے محفوظ ر کھے کیونکدرسول اللہ علی نے ایک شخص سے فرمایا تھا کہ اذا صدمتَ فلیھم سمعک وبصَوْك و لسانك ويَذْكَ وَكُل عضوِمنك "(جب توروزه ركے توضروري ہے کہ تیرا کان، تیری آ نکھ، تیری زبان، تیری ہاتھ اور تیرا ہرعضوروزہ رکھے ) اور نیز فر مایا كُ (رُبّ صائم لَيْسَ لَه من صومِه الا الجوع والعطش "(بهت ـــروزه وار ایسے میں جنہیں روزے سے بحو کا اور پیاسار بنے کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوتا ) اور میں لعنی على بن عثان الجلا بي نے خواب ميں سيد عالم عليہ كي كن يارت كى تو ميں نے عرض كى''ا ہے الله كرسول المنطقة مجم كوئي وصيت فرمائي آب في فرمايا" إخبى سن حواسك" (اینے حواس کوقابو میں رکھ) کیونکہ اسے حواس کو بندر کھنا ہی مکمل مجامدہ ہے اس لئے کہ تمام کے تمام علوم انہی یانچ دروازوں ہے حاصل ہوتے ہیں۔ پہلا، دیکھنا، دوسرا سننا، تیسرا چكهنا، چوتها سونكهنا اور يانجوال جهونا، اوركي انجول حواس علم اور عقل كيد سالار بين ان میں سے حیار حواس کا مقام تو مخصوص ہے لیکن ایک ایسا ہے جوتمام اعصا کے ساتھ تعلق رکھتا ہے آ کلیدمقا منظر ہے کہ وہ جہان اوراس کے رنگوں کو دیکھتی ہے کان کل ساعت ہے کہ وہ نبر اورآ وازسنتا ہے زبان کل ذوق ہے کہ حرہ اور بدحرہ کو جانتی ہے اور تاک سو تکھنے کا کل ہے کہ وہ خوشبواور بد بوکومسوس كرتا بالبتہ جھونے كيليے كوئى عضوخصوص نہيں اور يدتمام اعضاميں یا یا جاتا ہے کہ وہ گرمی ،سردی اور تختی ونرمی کو جانتے ہیں اور کوئی الی چیز نہیں جو آ دی کے احاط علم میں نہ آ سکے ای طرح بدیبی اور الہامی علوم کے علاوہ کوئی ایساعلم نہیں جو یا تج دروازوں کےعلاوہ کسی طرح حاصل ہو سکے۔ کیونکہ حق تعالیٰ کے الہام میں کوئی نقص نہیں جب کدان حواس میں ہے ہر حاسد میں صفائی بھی ہے اور کدورت بھی کہ جس طرح ان میں علم وعقل اورروح کامکل دخل ہے ای طرح نفس اور خواہشات کامکل دخل بھی ہے کیونکہ اطاعت ومعصيت اورسعادت وشقاوت تمام اموريل بيهواس آله شترك بين بيس آنكه

اور کان میں سیحے دیکھنااور سچی خبر سننا تو حق تعالیٰ کی ولایت ہے جب کہ جھوٹ سننااور بری نگاہ سے دیکھنا پینش کی ولایت ہے اس طرح چھونے چکھنے اور سو تکھنے میں حکم خدادندی کی متابعت اورسنت کی پیروی ولایت حق ہے جب کہ فرمان اللی کی نافرمانی اورشر بعت کی مخالفت بیفس کی ولایت ہے پس روز ہ دار کو چاہئے کہ د ہ ان تمام درواز وں کو بند کرے تا کہ مخالفت حق ہے موافقت کی طرف آ جائے اور پول حقیقی روزہ دار ہو جائے ورنہ صرف کھانے اور پینے سے رکے رہنا تو بجوں اور بوڑھی عورتوں کاروز ہ ہے جب کہروز ہ دراصل خواہشات بہودلعب اور غیبت سے بیخ کانام ہے کیونکہ خداوند تعالیٰ کاارشاد ہے کہ 'وُ مَب جَعَلْنَا هُمُ جَسَدًا لَا يَكُكُلُونَ الطُّعَامَ "(جم نِ ان كِجْم اس طرح نبيل بنائے كروه كهانا بى وكها كيس ) اوريقى ارساوفر مايا" أَفَحَسِنتُمُ أَنَّمَا خَلَقُنكُمُ عَبَنا "(كيا تم نے مجھ لیا ہے کہ ہم نے تمہیں بیکار پیرائیا ہے ) یعن ہم نے ہر محض کو کھانے کا ضرورت مند بنایا ہے اور مخلوق کو کھیل کود کیلئے پیدائبیں کیا کی نضول اور حرام کاموں کے ارتکاب ے رکنا ماہے نہ کہ طال خوری ہے مجھاس تحض پر بر انجب ہوتا ، جو کہتا ہے کہ میں نے نقلی روز ه رکھا ہوا ہے اور فرض کی ادائیگی بجانبیں لاتا کیونکہ معنیت کا ارتکاب نہ کرتا ایک · فرض ہےاور ہمیش<sup>ن</sup>فلی روز ہےر ہناایک سنت! پس ہم دل کی تخی ہے اللہ تعالیٰ کی بناہ ما تگتے میں البتہ جو کوئی اینے آپ کومعصیت ہے بچائے رکھتا ہے اس کے تمام احوال روزہ ہی ہوتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ حضرت مہل بن عبداللہ تستریؒ جس دن بیدا ہوئے اس دن بھی روزہ دار تھے اور جس دن دنیا ہے رخصت ہوئے اس دن بھی روزہ سے تھے لوگوں نے کہا '' يه كيسے بوسكتا ہے؟ تو انہوں نے بيان كيا كه جس دن آپ كى ولا دت ہوكى و وضح كاوقت تقا اورانہوں نے شام کی نماز تک ذرہ بھی دود ھنبیں پیااور جب دیتا ہے رخصت ہوئے تو اس ون بھی روزہ دار تھے بیروایت حصرت ابوطلحہ المالکیؒ نے قبل کی ہے ۔۔۔۔لیکن بغیر افطار کے سلسل روز ہ رکھے چلے جاتا رسول الٹھائینے کی طرف ہے منع کیا گیا ہے کہ جب آپ صوم

وصال (بغیر افطار کے مسلسل روزہ مے) رکھا کرتے تھے اور صحابہ کرامؓ نے بھی آپ کی موافقت كى توآپ نے انبين فر مايا كتم صوم وصال ندر كھا كروكة (اللي كسُتُ كَا حَدِكُمُ إنَّى أبيتُ عندربخم لطعمني ويسقيني "(يل تم يل كي ايك جيمانين بول يل تم تمہارے رب کے پاس رات گز ارتاہوں وہ مجھے کھلاتا بھی ہےاور پلاتا بھی) پس ارباب مجاہدہ کہتے ہیں کہ یہ نبی شفقت کے طور پر ہے نہ کہ حرمت کے طور پر ،اوربعض حضرات کہتے میں کہ روزوں میں وصال خلاف سنت ہے باقی درحقیقت وصال کرنا خودمحال ہے کیونکہ جب دن گزرتا ہے تو رات کوروز ہنیں ہوتا اور جب کسی نے رات کوروز ہے کا ارادہ کرلیا تو وصال نہیں ہوگا .....حضرت ہل بن عبداللہ تستری کے بارے میں حکایت بیان کرتے ہیں کہ وہ ہریندرہ دن میں ایک مرتبہ کھانا کھاتے تھے اور جب رمضان کامہینہ آتا تو عیدتک کوئی خوراک ندکھاتے تھے اور ہررات جار مورکعت نقل نماز ادا کرتے تھے۔ پُس بیہات انسانی طاقت سے تو ہا ہر ہے اور تو فیق الہی کے بغیرانیانہیں کر سکتے۔ در حقیقت یہ بات تا سکیر خدادندی ہوتی ہے کہ جوخود ہی کس مخض کی غذابن جاتی ہے اور کسی کی غذا تو دنیا کا طعام ہے جب كەكىي كى غذاحق تعالىٰ كى تائىد ہوتا ہے.....صاحب كمع طاؤس الفقراش البونھر مراجج نے ایک مرتبدرمضان کامہینہ بغداد میں گزار معجد شونیزیہ میں آپ کیلیے ایک حجر ہخصوص کردیا گیا اور وہال کے درویشوں کی امامت بھی آ ب کے سپر دکر دی گی چنانجے عید تک ان حضرات کی امامت کرتے رہے اور تر اوت کمیں آپ نے یائج قر آن مکمل کئے خادم روزانہ ایک رونی لے کرآپ کے جرے میں آتا اور آپ کو پیش کرتا۔ جب عید کاون آیا اور آپ اس جمرہ سے تشریف لے گئے اور خادم نے آپ کے خلوت کدے کو ویکھا تو وہ تمام تیں رُوٹیاں اندرموجود تھیں .....حضرت علی بن بکارٌروایت کرتے ہیں کہ حضرت حفص مصیص کو میں نےخود دیکھا ہے کہ رمضان کے مہینہ میں پندرہ دن تک کوئی خوراک نہ کھاتے تھے۔ اور حصرت ابراہیم بن ادہم کے بارے میں حکایت بیان کرتے ہیں کہ آپ نے ماہ رمضان "

میں ابتدا سے انتہا تک کوئی چیز نہ کھائی جب کہ وہ گرمیوں کا مہینہ تھا اور آپ روزانہ گندم کا شنے کی مزدوری کرتے تھے۔اس میں سے جو پچھ کماتے درویشوں میں تقسیم کردیتے اور خود بوری رات مج ہونے تک نماز میں مشغول رہتے ان کو مجبور بھی کیا گیا لیکن پھر بھی آپ نے کچھ ندکھایا اور ندہی نیندکی -حضرت شخ ابوعبدالله خفیف کے متعلق آتا ہے کہ جب آپ ہے مخصت ہوئے لگا تار جالیس چلے آپ کاٹ چکے تھے ۔۔۔ میں نے خودایک بزرگ کو د یکھا ہے جو بیابان میں ہی رہتا تھا اور ہرسال دو چلے ضرور کرتا تھا .....حضرت ابوجم دانشمند بالفرى جبّ الله كو بيار بهونے لكے تو من خود و بال موجود تقالى دن كزر چكے تھے كه آپ نے کیچنہیں کھایا تھا اور کوئی نماز بھی جماعت سے نہ چھوٹی تھی .....متاخرین میں ہے بھی ایک درویش تھے کہ ای دن تک روز وشب اس نے پچھنیں کھایا تھا اور کوئی نماز باجماعت اس بے ضائع نہ ہوئی تھی .....مروش دوبررگ تصایک کانام مسعود اور دوسرے کا شخ ابوعلی سیاہ تھا۔ کہتے ہیں کہ حضرت مسعودٌ نے ایک آ دمی شخ ابوعلی سیاہٌ کے بیاس جمیجا کہ یہ تصوف کا دعویٰ کب تک رہے گا آ وُ تا کہ ہم چالیس روز تک بھی کھائے بیئے بغیر بیٹھیں ( تا کہ فیصلہ ہو جائے کرصوفی کون ہے) شیخ ابوعلی نے جواب میں کہلا بھیجا (پیجی کوئی کمال ہے) آ ؤ کہ ہم ہرروز تین مرتبہ کھانا کھائیں اوراس کے باوجود چالیس دن تک ایک ہی وضویس رہیں۔ اس مسلمیں بیدا ہونے والاشکال ابھی تک اپنی جگہ برموجود ہے کہ جاہل لوگ اس سے صوم وصال کے جائز ہونے کی دلیل بکڑیں گے حالا تکدرسول اللہ ﷺ نے اس ے منع فرمایا ہے اور طبیب بھی اس کے اصل کا انکار کرتے ہیں اس لئے میں اس کو بوری دضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہوں تا کہ اشکال رفع ہوجائے اور اصل مسلہ واضح ہوجائے۔ چنانچہ جان لو کہ بیکرامت ہے کہ کوئی مختص روز وں میں وصال کرے اور کسی فزیان الٰہی میں ۔ کوئی خلل واقع نه ہوا در کرامت مخصوص لوگوں کو حاصل ہوتی ہے نہ کہ عوام کو۔ جب اس کا تحم عام بیں ہے تو کسی کواس کا امر کرنا بھی درست نہیں ہوگا کیونکدا گر کرامت کا اظہار عام

ہوتا تو ایمان قبول کرنا ایک جبر ہوتا اور عارفوں کی معرفت کا انہیں کوئی تو اب نہ ملتا۔ پس چونکدرسول الله علی صاحب معجزه تھاس لئے آپ نے اپناوصال ظاہر کردیا اور اہل کرامت کیلئے اس کے اظہار کومنع کر دیا کیونکہ چھیانا کرامت کی شرط ہے جب کہ مجز ہ کی شرط بیہ ہے کہا ہے کھول کر بیان کیا جائے معجزئے اور کرامت کے درمیان بہ فرق بڑا واضح ہاورجس کیلئے ہدایت مقدر ہاس کیلئے اتنابیان ہی کافی ہاورصو فید کے چلد کی اصل حضرت موی علیه السلام کے حال مے متعلق ہے اور مقام کی حالت میں مکالمہ درست ہوتا ہے اور جب ان کی خواہش ہو کہ حق تعالی کا کلام روحانی طور پرسنیں تو جالیس روز بھو کے رہتے ہیں اور جب تمیں روز گزرتے ہیں تو مسواک کرتے ہیں اور پھراس کے بعد دس دن مزید بھوکے رہے ہیں تو حق تعالی صروران کے ساتھ باطنی طور پر گفتگو کرتے ہیں کیونکہ جو کچھا نیمیاء کرام کیلئے طاہری طور پر درست ہے وہی کچھ باطنی طور پر اولیاء کرام کیلئے جائز ہے..... پس طبیعت کے اپنے حال پر ہے ہو ہے تی تعالی کا کلام سننا جائز نہیں اس لئے طبقوں کیلئے حالیس روز تک کھانے اور پینے کی نفی کرنی چاہئے تا کہ وہ مغلوب ہو جائیں اور محبت کی صفائی کو بوری ولایت اور روح کو بوری طرح لطافت حاصل ہو جائے..... چونکہ بھوک کی حقیقت ای مضمون کے ساتھ متعلق ہےاس لئے اب میں انشار اللہ اس کو کھول کر **یمان** کرتا ہوں۔

إب

# بھوک اورس کے متعلقات

الدُّى وَجَلِ فَرِمَاتِي مِن وَلَنَهُ لُمُ وَنَّ خَبُ لُمُ وَنَّكُمْ بِشَيًّ مِّنَ الْحَوُفِ وَالْجُوْع وَنَـهُص مِّنُ الْآمُوَالِ وَالْآ نَفُس وَالشَّمَوَاتِ "(اوربَمْتَهِيں كِيحَةُوفَ اوربَحِوک اور مال۔ جان اور پیلوں کا نقصان دے کرآ ز ما نمیں گے ) اور پیغیم علیہ کا ارشاد گرامی ہے'' بَطُن ' جائعٌ احَبُّ إِلَى اللَّهِ تعالىٰ من سبعين عابدٍ اكلِ ''(ايك بموكا پيث الله تعالیٰ کوخوب کھانے والے ستر عابدوں سے زیادہ محبوب ہے) جان لو کہ تمام امتوں اور ملتوں کے ہاں بھوکا رہنا ہو ہے شرف کا اور قابل تعریف فعل ہے کیونکہ ظاہری اعتبار سے بھو کے انسان کا دل زیادہ تیز اور طبیعت زیادہ تہذیب یافتہ اور تندرست ہوتی ہے خصوصاً ایے آ دمی کیلئے جس میں شرکا مادہ زیادہ نہ ہواوراس نے ریاضت کے ذریعہ اینے آپ کو مبذب بناليا به ُ لِلاَنَّ البحوعُ للنفس محضوع وللقاب خشوع "( كيونكه بموكنْسُ کیلئے انکساری اور دل کیلئے عاجزی کا باعث ہے ) کیونکہ بھوک کی وجہ سے نفسانی قوت ختم موجاتي باوررسول الشرطيخ فرايا "أجيعوا بطونكم والبجمو اكبادكم واغمدُو احسادَكم لَعَل قلوبكم ترى الله عيافا في الدنيا ''(ايخ پيرُول)وبيوكا، جگردن کو بیاسااورجسمون کو بر مندر کھوشاید تمہارے دل دنیا میں بی اللہ کوسا منے د کھے کیس ) اگر چہ بھوک ہے جسم کو تکلیف ہوگی لیکن اس ہے دل کوروشنی ملے گی روح کوصفائی اور باطن کو بقائے حق نصیب ہوگا تو جب باطن کو بقائق حق نصیب ہواورروح کوصفائی حاصل ہواورول کور شنی مل جائے توجیم کواگر بچھ تکلیف بھی برداشت کرنایڑی ہوتو کیا نقصان ہے؟ کیونکہ پیٹ بھر کر کھانا کوئی قیمتی بات نہیں کہ اگر ایسا ہوتا تو جانوروں کو پیپ بھر کر نہ کھلائے۔اس لئے کہ سیر ہوکر کھانا جانوروں کا کام ہے جب کہ بھوکار ہتا بیاروں کیلئے علاج ہے نیز بھوک

روح کیلئے تعمیر کا کام دیت ہے جب کہ سیرخوری تھن بیٹ کی تعمیر کا ذریعہ ہے کوئی شخص تو اسيخ پيك كى يرورش من بى اينى زندگى خرج كر ديتا ہے اوراسيخ جسم كى خواہش بورى كرتا. ر ہتا ہے اور کوئی روح کی برورش میں عمر گز ارتا ہے تا کدونیا کے تمام علائق سے مجر دہو کرحق تعالیٰ کیلئے تنہا ہو جائے بید دونوں برابر کیسے ہو سکتے ہیں؟ کہایک کیلئے تو جہان کھانے پینے كيلئ باوردوس كيلئ كهاناصرف عبادت كرنے كيلئے توت حاصل كرنے كا ذريعه ب ان دونوں کے درمیان بڑا ہی فرق ہے 'لِکانَّ المتقدمین یا کلونَ لیعیشوا وَانتم تعیشون لتها كملون "(پہلےلوگ توصرف اس لئے كھاتے تھے تا كەزندەر بيں اورتم كھانے بينے كيلئے ى زنره بو)' البجن عُ طعامُ الصليقين ومسلك المريدين وقيد الشياطين " (بھوک صدیقوں کا کھانا، مریدان حق کا مسلک اور شیطانوں کیلئے قید ہے) حق تعالیٰ کی قضااور تقدیرے حصرت آ دم علیہ السلام کے بہشت سے باہر گرنے اور فق تعالیٰ کے بروس ے دور ہونے کی وجہ بھی ایک لقمہ کھانا ہی تھا۔ در حقیقت جو آ وی بھوک میں پریشان ہووہ بھو کانہیں ہوتا اس لئے کہ کھانے کا طلب گارخود کھانے والا ہوتا ہے۔ پس جس شخص کو بھوک میں درجہ حاصل ہووہ کھانے کوتر ک کرنے والا ہوتا ہے نہ کہ کھانے ہے روکا گیااور جو مخض کھانے کی موجود گی میں اس کوتر ک کر دے اور بھوک کی تکلیف بروا شت کرے وہ بھو کا ہوتا ے اور بھو کارے بغیر شیطان کوقید اور خواہشات نفس کو یا بند نہیں کیا جاسکتا ..... کتا کی فرماتے بَيْلِ كُهُ وَمِن حُكِمُ السمويد أنَّ يكون فيه ثلثةُ اشياء نومُه غلبة ' وَكَلامُه صرورة ' واکله فاقة ''(مریدکی شرط په ہے که اس میں تین چیزیں موجود ہوں اس کی نیندشدیدغلبہ کی وجہ ہے،اس کی گفتگو ضرورت کے مطابق اوراس کا کھانا فاقہ کی وجہ ہے ہو ) فاقہ بعض حضرات کے نز دیک دورات دن جموکار ہنا ہے بعض کے نز دیک میں رات، دن بعض کے نز ویک ایک ہفتہ اوربعض کے نز دیک جالیس دن تک بھوکار ہنا ہے کیونکہ مخققین کا اس بات یرا نقاق ہے کہ جالیس دن رات ہیں ایک دفعہ تچی بھوک ہوتی ہےاور وہ محض جان بچانے

کیلئے ہوتی ہے اور اس کے دوران جو پچھ بھی ظاہر ہو وہ طبیعت کا شراور غرور ہے اللہ تعالیٰ مهمیں اس سے بیائے رکھے .... جان لو کہ الل معرفت کی تمام رگوں پرحق تعالی کے اسرار ہوتے ہیں۔ان کے دل حق تعالیٰ کی نگاہ میں ہوتے ہیں اور ان کے دلوں سے ان کے سینوں میں دروازے کھلے ہوتے ہیں اوران کی بارگاہ میں عقل اورخواہشات بیٹھی ہوتی ہیں بس روح توعقل کی امداد کرتی ہے اورنفس خواہشات کی مدد کرتا ہے۔ اور طبیعتیں جس قدرغذاؤل نے برورش یاتی ہیں اور اس کا دبدبرسارے اعضامیں زیادہ پراگندہ موجاتا ہے اور ہررگ میں اس کے انتشار ہے ایک اور جاب ظہور پذیر ہوتا ہے اور جب غذاؤں کا طلب گارنس سے اپنا ہا تھا تھا لیتا ہے اورنفس بہت ضعیف اورعقل زیادہ مضبوط ہوجاتی ہے اورنفس کی قوت رگوں سے چھوٹ جاتی اور اسرار دولائل قدرت اس پرخوب داشتے ہوجاتے ہیں اور جب نفس اپنی حرکتوں سے عاجز آ جاتا ہے اوراینے دجود سے فانی ہوجاتا ہے تو باطل کاارادہ بھی حق کے طاہر کرنے میں محوہ و جاتا ہے اس ونت مرید کی تمام مراد حاصل ہوجاتی ہے .....اور حضرت ابوالعباس تصاب کے متعلق بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا "میری عبادت اورمعصیت کا ارتکاب دوکتوں سے وابست ہے کہ جب میں کچھ کھا تا ہوں تو تمام گناہوں کا مادہ اینے اندریا تاہوں اور جب کھانے سے دست کش رہوں تو تمام اطاعات کی اصل اینے اندر دیکھیا ہوں ..... باقی بھوک کاثمر ہ مشاہدہ اللی ہے کیونکہ مجاہدہ تو خودمشاہدہ کی طرف رہنما ہے بس الی شکم بری جس کے ساتھ مشاہدہ حاصل ہودہ اس بھوک ہے بہتر ہے جس میں محض مجاہدہ ہی ہو کیونکہ مشاہرہ حق تو مردوں کامعر کہ گاہ ہے جب کہ مجاہرہ بچوں کے كيك كى جكر الشبع بشاهد الحق خير "مِنَ الجوع بشاهدِ الخلق "(پسير خوری مشاہرہ حق کے ساتھ اس بھوک ہے بہتر ہے جس میں مخلوق کا مشاہدہ ہو) اس بارے میں کلام تو بہت سا ہے لیکن کتاب کی طوالت کے خوف سے ای براکتفا کررہا ہوں اور تو فیق الله تعالی کے ہی قبضہ میں ہے۔ داللہ اعلم بالصواب۔

#### آتھواں کشف حجاب

# مجے کے بیان میں

خداوندجل جلالدادشاوفرمائے بین' وَلِللَّهِ عَسَلَى السَّاس حِيجُ الْبَيْتِ مَن استعطاع إلَيْهِ سَبيلاً "(اورالله كيلي بندول بربيت الله كاح ضروري بجس مين اس کی طرف جانے کی طاقت موجود ہو) بندے ہر عاقل ،بالغ ،مسلمان اور طاقت ہونے کی صورت میں دوسرے فرائض کی طرح حج بھی ایک فرض ہے۔ تمام علماء کا اتفاق ہے کہ ميقات ميں پہنچ كراحرام باندهبنا ميدان عرفات ميں تھېرنا اور خانه كعبه كا طواف زيارت کرنا۔اس کا نام حج ہے۔اور اس میں اختلاف ہے کہ صفامروہ کے درمیان سعی کرنا بھی بنیادی ارکان میں شامل ہے یانہیں؟ تاہم احرام باند سے بغیر حرم کعبہ میں داخل ند ہونا على بين اورحرم كوحرم اس لئ كتب بين كدائ مل مقام ابراجيم عليه السلام باوريكل امن وسلامتی ہے حصرت ایراہیم علیہ السلام کے دومقام ہیں ایک آپ کے جسم کا مقام اور دوسراآب كول كامقام! آب كجم كامقام أو حرم كمه ب جب كمآب كوركامقام خلت ( دوتی حق ) ہے جوکوئی آ پ کے جسمانی مقام کا ارادہ کرر ہا ہوا 🚄 یا ہے کہ ہرتسم کی شہوتوں اور لذتوں سے اعراض کر کے احرام باندھ لے گو یا کفن سا پہن کر حلال شکار ہے بھی ہاتھ مھینج لے اور تمام حواس کو بند کر لے اور میدان عرفات میں حاضر ہوجائے اور وہاں ہے مزولفهاور مشعر حرام کی طرف رواند جو ، حجر اسودے آناز کر کے مکہ مکر مدیس خاند کعبہ کا طواف کرے منی میں آئے اور وہاں تین روز قیام کرے۔شرط کے مطابق کنگریاں مارے اورای جگہ سرکے بالوں کا حلق کرے ، قربانی کرے اور صحح لباس پہن لے۔ لیکن جو محض آ ب کے حقام دل کا ارادہ کرے اسے جاہئے کہ پہندیدہ چیزوں سے اعراض کرے، لذتوں اور راحتوں کوترک کردے اور غیروں کی یا دے کنار ہ کش ہوجائے کیونکہ اس صورت میں اس کا دنیا کی طرف توجه کرناممنوع ہے اب اسے جائے کہ وہ معرفت حق کے عرفات میں قیام كرے وہاں سے محبت اللي كے مزدلفه كى طرف سفركرے، وہاں سے اپنے باطن كو تنزيهة تن تعالی کے حرم کا طواف کرنے کیلئے روانہ کرے خواہشات کے منگریزوں اور فاسدوسوسوں کو منیٰ میں پھینک آ میرنفس کومجاہدہ کے تنخیر کدہ میں قربان کر دے اور یوں مقام خلت تک رسائی حاصل کر لے۔ پس اس مقام امن میں داخل ہونا دشمنوں اوران کی تکواروں ہے مامون ہونے کا اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام دل میں داخل ہوتا خداہے دوری اور اس طرح کی دوسری برائیوں سے مامون و محفوظ ہونے کا باعث ہے ....رسول اللہ علیہ کا ارتثادگرامي بِكُمُ المحاج وقلُ اللَّهِ يُعَطيهم ماسالُواوَ يستجيبُ لَهُم مادعوا '' ( حاجی حضرات الله کااپنا قافله بین رده جو مانگتے بین الله انہیں عطا کرتا ہےاور جودعا کر تے ہیںا ہے قبول کرتا ہے )اور جو چھوہ جا ہے ادرآ رر وکرتے ہیں وہ پوری کرتا ہے۔ پچھاوگ تو الله تعالیٰ ہے پناہ کا سوال کرتے ہیں اور کچھاوگ ایسے ہیں جو نہ تو کسی خواہش کا اظہار کرتے ہیں اور نہ ہی کچھ مانگتے ہیں بلکہ اللہ کے ہر علم کے سامنے ہرتسلیم جھکا دیتے ہیں جیسا ك حضرت ابرا بيم صلوات الله وسلام عطيد في كباكن المُسالَ لَسه وبسُه و أَسُه و مَسْلِمُ قَالَ اسك منت لوب العالمين "(اورجباس كرب اس عهاك فرما فروارمو جاتواس نے کہامیں جہانوں کے رب کیلئے تابع فر مان ہوتا ہوں کا ورحضرت ابراہیم علیہ السلام جب مقام خلت تک پہنچ کر دنیا کے تمام بندھنوں ہے آ زاد ہو گئے اور دل کوغیر اللہ ے الگ كرليا توحق تعالى نے تمام مخلوق كے سامنے آپ كا جلوہ ظاہر كرنے كا ارادہ كيا چنانچہ اللہ تعالی نے نمرود کوآپ پر مقرر کیا یہاں تک کہ اس نے آپ کے اور آپ کے والدین کے درمیان جدائی ڈال دی اور آ گ جلائی۔ابلیس نے آ کرایک منجنق تیار کی اور لوگوں نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو گائے کے چیڑے میں می کر منجنیق کے ایک بلزے میں رکھ دیا۔ جبرئیل حاضر ہوئے اور منجنق کا بلزا بکڑ کر کہنے لگے' تھے ل لک الے ، مِنْ

حَاجَةِ "(آپ كوميرى ضرورت ب؟) آپ نے جواب ديا"اما الَيْكَ فلاً"(تمهارى طرف تو کوئی حاجت نہیں)انہوں نے یو چھا'' کیااللہ تعالیٰ کی طرف بھی آ پ کوئی حاجت نہیں رکھتے؟''توفرمایا'' حسب میں سُوالی علمۂ بِحَالِی ''(میرے لئے اتناہی کافی ہے کہ اس کومیری حالت کاعلم ہے کہ بیلوگ مجھے اس کی خاطر آ گ میں ڈال رہے ہیں ) اللہ تعالی کومیری حالت کاجوعلم ہے اس نے زبان ہے سوال کرنے سے مجھے مقطع کرویا ہے۔ محمد بن الفضل کہتے ہیں کہ مجھے اس بات پر بڑا تعجب ہے کہ لوگ دنیا ہیں تو اس کا کے گھر بیت اللہ تلاش کرتے ہیں لیکن اپنے دل میں اس کے مشاہدے کی جبتو کیوں نہیں کرتے حالاتکہ بیت اللہ بھی تو زمین میں جود ہوتا ہے اور بھی معدوم ہوتا ہے کداس کی عمارت گر چکی ہوئی ہے جب کداس کا مشاہدہ ہر جال میں موجود ہوتا ہے اگر اس عمارت کے پھروں کی زیارت فرض ہے جس پرسال میں ایک وفعدای کی نظر ہوتی ہے تو دل جو دن رات میں تین سوساٹھ مرتبہاس کی نگاہ رحت کا مرکز بنتا ہے اس کی زیارت تو زیادہ بہتر ہوگی .....تاہم مکیہ تكرمه كے راسته ميں اہل تحقيق كيليح برقدم يرقدرت كي آيك نشاني موجود ہے اور جب وہ حرم یاک میں بینچ جاتے ہیں تو ہرا یک ہےخلعت یاتے ہیں کے اور حضرت بایزیڈ قرماتے ہیں کہ جس کی ک عبادت کی جز ااور ثواب کل پر موقوف ہوا ہے کہدو کرتم نے تو آج کوئی عبادت ہی نہیں کی کیونکہ ہر محف کوعباوت اور مجاہرے کا نثر اب زیانہ حال میں ہی حاصل ہوتا کے نیز آپ ہی کہتے ہیں کہ میں نے پہلی دفعہ فج کے موقعہ پر خانہ کعبہ کے علاوہ کچھ ہیں دیکھا دوسری مرتبه گھربھی دیکھااورگھر والے کوبھی دیکھااور تیسری مرتبہ گھر کے مالک کوہی د یکھا۔ گھر کو ہرگزنہیں دیکھا.....خلاصہ یہ کہ حرم وہاں نہیں ہوتا جہاں صرف مجاہدہ ہو بلکہ و ہاں ہوتا ہے جہاں برعظمت مشاہدہ ہوتا ہے اور جس شخص کیلئے ساراجہان قرب البی کی جلوہ گاہ اور محبت خداوندی کا خلوت کدہ نہ ہو وہ دوئی کے مفہوم سے بالکل بے خبر ہوتا ہے اور جب بندہ برتمام بھیدکھل جائیں تو سارا جہان ہی اس کیلئے بمنزلہ حرم ہوتا ہے لیکن اگر وہ

تجاب مين موتو برم بحى اس كيلي تمام جهان سے زيادہ تاريك مقام موتا ہے۔ - أظُلَم الأشَياءِ دارا الحبيب بلا حبيب

(عاشق كيلي محبوب كے بغير محبوب كا گھرسب سے زيادہ ظلمت كدہ ہوتاہے) پس خلت كے محل میں مشاہدے کی قیمت اپنی ذات کوفنا کرنے ہے جہ اوا ہوتی ہے کرفن تعالیٰ نے دیدار کعبہ کواس کا سبب قرار دیا ہے نہ کہ یہ قیت محض کعبہ کی ہے تا ہم سبب کے ساتھ سبب کی حد تک ہی تعلق ہونا جا ہے تا کہ یہ پند بلے کرحق تعالی کی عنایت کون سی ممین گاہ سے ظہور یذیر موئی ہادرطالب کی مراد کہاں سے برآتی ہے ہیں جنگلوں ادر بیابانوں کا سفر کرنے سے مردان خداکی مرا بھٹ حرم نہیں ہوتا کہ حق تعالیٰ کے دوست کیلئے بھٹ حرم کو بی دیکھناتو حرام ہے بلکہ ان کامقصودتو وہ مجاہدہ ہوتا ہے جس میں بیقرار کردینے والاشوق ادر حق تعالیٰ کی محبت میں ہمیشہ حاصل ہونے والا ایک ہمرورموجود ہو .....ایک مخض حصرت جنید کی خدمت میں حاضر مواتو آپ نے دریافت کیا کرتم کہاں ہے آئے مو؟ اس نے جواب دیاد میں جج پر گیاہواتھا'' .....حضرت جنیدؒنے یوچھا'' گیاتونے حج کیاہے؟اس نے کہا'' جی ہاں' آپ نے بوچھا'' ابتداء میں جب تو گھر ہے روانہ ہوااور دھن ہے تو نے رحلت کی تو کیااس وقت تمام گناہوں ہے بھی تونے رحلت اختیار کر لیتھی؟ اس نے کہا ''ایبا تونہیں ہوا'' آ ب نے فر مایا<sup>د ہ</sup> گویا تو نے سفر ہی اختیار نہیں کیا پھر آ پ نے بوچھا گھر سے روانہ ہونے کے بعد جس جس منزل پرتونے رات گزاری ہے کیا ہر مقام پرتونے طریق حق کا بھی ایک مقام طے کیا ہے؟اس نے جواب دیا''ایسا تونہیں ہوسکا''آپ نے فرمایا'' تو گویا تونے منزلیں ہی طے نہیں کیں'' پھرآ پ نے دریافت کیا'' جب تونے میقات ہے احرام کی حالت اختیار کی تو کیا صفات بشریت ہے ای طرح تو جدا ہو گیا تھا جس طرح تو پہلے لباس اور پہلی عادات ہے جدا ہوا تھا؟ اس نے کہا ایسانہیں ہوا آپ نے کہا'' تو گویا تو محرم ہی نہیں ہوا''آپ نے سوال کیا'' جب تونے وقوف عرفات کیا تو کیا تمہیں مشاہرہ حق میں بھی کھڑا ہونا نصیب

موایا نہیں؟" اس نے جواب دیا " نہیں" آپ نے فرمایا" تو پھر تونے وقوف عرفات ہی نہیں کیا'' پھر آ پ نے یو چھا''جب نو مز دلفہ میں تھا اور تیری مراد تخجیے حاصل ہور ہی تھی تو كياتونے نفس كى تمام خواہشات كوترك كردياتها؟اس نے كہاد منبين "آپ نے فرمايا" كور تو مردلفہ میں بھی نہیں بہنیا" مجرآب نے دریافت کیا جب تونے خانہ کعبد کا طواف کیا تو کیا دل کی آئکھ سے مقام تنزیب و تقدیس مین جمال خداوندی کے لطائف کا نظار و بھی کیا؟ اس نے کہا' انہیں'' تو آپ نے فر مایا' مجر تونے گویا طواف بی نہیں کیا' مجرآ پ نے سوال کیا '' جب تونے صفااور مروہ کے درمیان سعی کی تو کیا مقام صفااور درجہ مزہ کا ادراک بھی کیا؟ اس نے کہا' 'نہیں'' آپ کے فرمایا تو گویا تونے ابھی تک سعی نہیں گی' آپ نے پوچھا "جب تومنی میں پہنیا تو کیا تیری ہستی تھے سے ساقط ہوگئ تھی؟ کہنے لگا' نہیں'' آ یے نے کہا تواہمی تک تومنی میں نہیں پہنچا'' پھرآ کے لیوچھا'' جب تو نے قربان گاہ میں پہنچ کر جانور ك قربانى بيش كى توكيا نفسانى خوارشات كوجى ولان قربان كرديا تفا؟ اس نے كها دونہيں' آپ نے فرمایا''پس تو نے قربانی بی نہیں گ'آپ نے درمیافت کیا''اور جب تو کنگریاں ماررہا تھا تو کیا تونے اپنے تمام نفسانی معاملات کو بھی وہاں چینک دیا تھا؟ اس نے کہا " دنهين " تو آب نے فرمايا" اپس ابھي تك تونے كنگريال نهيں تھينكيں اور حج ادانهيں كيا۔ لبذالوث جااوران صفات بے ساتھ حج ادا کرتا کہ تو مقام ابراہیم تک رسائی حاصل کر سکے۔ میں نے سنا ہے کہ ہزرگوں میں ہے ایک شخص کعیداللہ کے سامنے بیٹھے رور ہے تھاور بیاشعار پڑھ رے تھ ....اشعار

وَاصِبحتُ يوم النحر والصيس توحل وَ كمان حمديسے المحادی بنا و معجل اور قربانی كه دن جب سِفيراونٹ كوچ كررہے تھاور حدى خوان نے آوازلگادى تھى اوروہ

جلدی کرر ہاتھا۔

### رُسائِل عن سلميٰ فَهَل من مخبر بانَّ لَـه' عـلـماً بها اَين تنذِل

میں اپن محبوب ملیٰ کے بارے میں دریافت کرنے لگا کہ ہے کوئی جس کواس کے بارے میں علم ہو کہ وہ کہاں اترے گی؟

کَفَذَ اَفُسَدَتُ حَبِی وَنُسْکِی وَعُمُرتِی وَفی البین لِسی شیغیل' مین الحیج اشغل محبوبہ نے تومیراحج،میری قربانی اورمیراعمرہ سب فاسد کردیئے اور میں حج سے بھی زیادہ اس کے فراق کے شخص میں مشغول ہوں۔

> كارجع من معامِتى لحجةِ قابلِ فانّ الكني قدكان لايتقبلُ

عنقریب میں اپنے گناہوں سے ایک قبول ہونے والے حج کی طرف لوث جاؤں گا کیونکہ جوجج ہوچکاو وتو قبول نہیں ہوا۔

حفرت ففيل بن عياض كتے بين كه بين في ايك جوان كود يكھا جوموتف جج بين مر جھكائے بالكل خاموش كھڑا تھا۔ تمام لوگ تو وُعاوَل بين مشغول تھ ليكن وہ چپ چاپ كھڑا تھا بين مارى ہوگئ ہوا تا او جھى وُعااور خوشى بين كيوں مشغول بين ہوجاتا ؟ وہ كہنے لگا" بجھ پر وحشت كى طارى ہوگئ ہے اور وُعاوا نبساط كا جو وقت تھا وہ جھے نے وُت ہو چكا ہے اب مير نے لئے وُعاكر نے كى كوئى صورت باقى نہيں ربى" بين نے كہا" تم وُعاكر و كا ہوا تھا كہ اللہ تعالى اس جمع جج كى بركت ہے تہميں تمہارى مراد تك پہنچاد ہے حضرت فضيل كہتے ہيں كہاں نے چاہا كہ ہاتھ اٹھائے اور وُعاكر ليكن اس كے اندر سے ایك نعرہ بلند ہوا اور اس نعرہ كے ساتھ بى اس كى جوان كود يكھا جوان كل كئى .....اور حضرت ذوالنون مھرى ايان كرئے ہيں كہ اس نے منى بين اس كے جوان كود يكھا جوسكون كے ساتھ بيشا ہوا تھا جب كہ تمام لوگ اپنى "

ا بی قربانیوں میں مصروف تھے میں نے اس پرنگاہ رکھی کہ وہ کیا کرتا ہے اور وہ ہے کون؟ (تھوڑی دیر کے بعد) وہ کہنے لگا'' بار خدایا! اس وقت تمام لوگ اپنی قربانیوں میں مشغول ہیں لہذا میں بھی چاہتا ہوں کہاہیے آ پ کو تیری بارگاہ میں قربان کر دوں تو میری قربانی قبول کرنا'' یہ کہااورا بی انگشت شہادت کے ساتھ اپنی گردن کے درمیان ایک اشارہ کیا اور گریرا میں نے جوغورے دیکھاتوحی تعالی اس پر دم نازل کرے وہم چکا تھا۔ پس مج دوطرح کے ہوتے ہیں ایک نیبت میں اور دوسراحضور میں ، جو کوئی مکہ تحرمه میں پہنچ کربھی فیبت میں ہوو ہا بیا ہی ہے جیسے اپنے گھر میں وہ فیبت میں تھا۔ کیونکہ ایک غیبت دوسری غیبت کے بہتر نہیں ہوتی۔ اور جو کوئی اینے گھر میں ہوتے ہوئے بھی بارگاہ الہی میں حاضر ہووہ ایسے ہی ہے جیسے مکہ مرمہ میں حاضر ہے کیونکہ کوئی حضور دوسر ہے حضور سے مختلف نہیں ہوتا۔ پس ج مجاہدات کے کشف کیلئے ایک مجاہدہ ہے اور کوئی مجاہدہ مشاهره كيلئ علت نهيس بن سكتا - كيونكديدا يك سبب اوركسي سبب كومعاني حقيقت ميس كوئي زیادہ تا ثیرنہیں ہوتی \_پس حج ہے مقصود خانہ کعبہ کی زیارے نہیں ہوتا بلکہ مقصود مشاہرہ حق کا ظهور ہے ....انثاء اللہ اب میں مشاہدہ حق کے متعلق ایک باب بیان کرتا ہوں جوانہی معانی کے ساتھ محضمن ہے تا کہ تیرے مقصد کا حصول قریب تر ہوجائے۔

والتُداعكم بالصواب

باب

# مشامره كابيان

يغبر الله فرمات بي كـ "اجيعو ابطونكم دعوالحوص واعروا جباركم قصروالامل واظمًا واكباركُم عوالدنيا لعلكم توون الله بقلوبِكُم ''(اسيُّ شَكُمول کو بھو کا رکھو، حرص کو چھور دو، اور اپنے جسموں کو نزگا رکھو، امیدیں کم کرلواور اپنے جگروں کو پیاسا رکھو، دنیا جھوڑ دوتا کہتم اللہ کواینے ول ہے دیکھ سکو) نیز آپ نے جبرئیل کی طرف ے اصان کے بارکے میں سوال بر فرمایا''ان تعبد الله'کانک تو اہ فان لَمُ تکن تواهُ فإنَّهُ يواك "(ي كونوالله كي عبادت اس طرح كرے كه كويا توالله كود يكهار بإ باور اگر تو اسے نہیں و کی سکتا تو وہ تو متہیں بقینا و کیورہا ہے ) اور حق تعالیٰ نے حضرت واؤ وعلیہ السلام كي طرف وتي بيجي تقي كـ "يا داؤ والتكارى ما معرفتي قال لاقال هي حياة لقلب في شاهدتي "(ايداؤر كياتم جائية وكتيمرى معرفت كياب؟ انبول ني كها ' دنہیں تو ارشاد ہوا' میرے مشاہرہ میں دل کا زندہ رہنا چری معرفت ہے ) اور صوفیہ کے ہاں عبادت سے مرادول کی آتھوں سے مشاہر وحق ہے۔ بعنی خلا فضامیں ہرونت دل سے حق تعالی کو ہی دیکھیں ..... اور حصرت ابوالعباس بن عطاً حق تعالی کے اس ارشاو'' إنَّ الَّسَذِيُسَ قَالُوْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا '' كَلَّقْبِرِ مِلْ قَرِيا سَنَّةٍ بِيلَكُ ۚ إِنَّ البَدين قالوا ربسا الله بالمجاهدة ثم استقا موعلى بساط المشاهدة" (جن لوكول في مجاہدہ کی حالت میں کہا کہ ہمارا رب اللہ ہے اور پھرمشاہدہ کے بچھونے یرمفبوطی سے قائم رہے)....حقیقت مشاہرہ دوطرح پر ہے ....ایک یقین کی صحت.....اور دوسرے بیا کہ غلبه محبت میں بہاں تک پہنچ جائے کہ اس کا پورا د جود حدیث یار بن کررہ جائے اور دوست کےعلاوہ اسے کچھنظرنہ آئے۔

حضرت محمد بن وائ کتے ہیں کہ اما رایت شیا قط الا ورایت الله فیه ای بصحه الیقین "(ش نے جس چز کو بھی دیکھاای میں مجھے صحت یقین کے ساتھ حق تعالی جلوه گرنظر آیا) .....مشاخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ اما رایت شیا الا ورایت الله قبکه "(میں نے ہر چیز کے سامنے ق تعالی کودیکھا) اوریخلوق میں حق تعالی ک دیداری کیفیت ہے ....اور حفرت بیل کہتے ہیں کہ اما رایت شیا قط الا الله یعنی بغلبات المعجبة و غلبان المعشاهدة "(مجت الی کے غلباور چوش مشاہره میں میں نظبات المعجبة و غلبان المعشاهدة "(مجت الی کے غلباور چوش مشاہره میں میں نے اللہ کے سواکی چیز کودیکھا بی ہیں) گویا ایک شخص تو کی فعل کودیکھا ہے اور وہ اس فعل کو دیکھا ہے اور وہ مراسر کی آ نکھ کے ساتھ فعل کو دیکھا ہے اور وہ صرف فاعل کو دیکھا ہے اور وہ صرف فاعل کو دیکھا ہے ہیں اس پہلے محض کا طریقہ تو اسٹر لا لی ہے۔

لین اس دوسرے کا جذبی ہے لین ایک تو متدل ہے دلائل کے اثبات سے تن اس پرعیاں ہوتا ہے جب کہ دوسرا مجذوب ہے کہ تن تعالیٰ کی مجت میں بیخو دہوتا ہے لین دلائل اور مقائن اس کے زو کی سب تجاب ہوتے ہیں 'لائی من غوف شبا لا بطمئن بغیرہ و وَمَن احب شیا لا بطائیع غیرہ و فیتو ک المعازعة مَعَه والا بغیرہ و وَمَن احب شیا لا بطائیع غیرہ و فیتو ک المعازعة مَعَه والا عتراض علیه فی احکامه وافعاله "(کیونکہ جو تفس کی چیزی معرفت ماصل کر لیتا ہے وہ اس کے بغیر مطمئن بی نہیں ہوتا اور جو کئی چیز کے ساتھ محبت رکھتا ہے وہ اس کے سوا کی کود کھتا تک نہیں پھروہ اس کے کالم پراس سے تنازع نہیں کرتا اور اس کے کردار پرکوئی اعتراض بھی نہیں کرتا اور اس کے کم کورد کرنے والا نہ بنے اور حق تعالیٰ نے رسول اللہ اللہ اللہ اللہ علی شاہ اور آپ کی معرائ کے متعلق ہمیں خردی ہے کہ 'مَا ذَاعَ الْبَصُورُ وَمَا طَعٰی '' مَا نَاعَ الْبَصُورُ وَمَا طَعٰی '' مَا وَرَقَ عَلَا اللہ کے متعلق ہمیں خردی ہے کہ 'مَا ذَاعَ الْبَصُورُ وَمَا طَعٰی '' مَا کُور کی تا کہ اس کے متعلق ہمیں خردی ہے کہ 'مَا ذَاعَ الْبَصُورُ وَمَا طَعٰی '' مَا نَاعَ الْبَصُورُ وَمَا طَعٰی ' متعلق ہمیں خردی ہے کہ 'مَا ذَاعَ الْبَصُورُ وَمَا طَعٰی '' مین نگاہ نہ تو تجلیات الٰہی سے بلی اور نہ صورے آگے بڑھی کی دیدار الٰہی کے شدت میں آپ نے نگاہ کی چیز سے ہٹائی نہیں حق کہ جو بچھ بھی تجلیات ربانی سے ما شخآیا شوق میں آپ نے نگاہ کی چیز سے ہٹائی نہیں حق کہ جو بچھ بھی تجلیات ربانی سے ما شخآیا

آپ نے اسے دل کی آتھوں سے دیکھا۔ کونکہ جب بھی ہمی انسان آ کھ کی محبت موجودات سے ہٹالیتا ہے لامحالدائے دل سے اپنے خداکاد یدارکر لیتا ہے .....اور الله تعالیٰ فرماتے بی 'لَفَدُ رَای مِنُ آیاتِ رَبِّهِ الْكُبُوای ''(یقیناً آپ نے اینے پروردگارکی برى نثانيوں كود يكھا) اور نيز ارشادر بانى ہےكہ ' قُلَ لُمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوُا مِنُ ٱبْصَادِ هِمُ ايُ ابيصار العيون من الشهوت وابصار القلوب عن المخلوقات "(ات پغیر الله مومنوں ہے کہ دیجے کہ اپنی آسمیس نیچی رکھا کریں بعنی آسمھوں کی بصارت کو شہوات کے دیکھنے سے اور دل کی بصارت کو پوری تلوقات کو دیکھنے سے ) بس جو کوئی سر کی آئھوں کوخواہشات کے دیکھنے ہے روک لیتا ہے لامحالہ وہ سر کی آئکھوں ہے ہی حق تعالیٰ کو وكيرليرًا بِيُ من كان اخلص مِسجاهدة كان اصلدق مشاهدة "(جوكوكي مجاہرے میں جتنامخلص ہو گا وہ مشاہدہ حق میں اتنا ہی زیادہ سچا ہو گا) پس باطنی مشاہدہ ظاہری مجاہدے کے ساتھ ہوا کرتا ہے .... حصرت بہل بن عبداللہ تستری فرماتے ہیں ' مَسنُ غيض بسصره عن الله طرفة عين لا لهيد طول عمره ''(جوكوكي ايك لمحكيك بھی حق تعالی کودیکھنے سے غافل ہو گیاوہ اپنی طویل زندگی میں راہ راست پزہیں آسکتا ) اس لئے کہ غیر کی طرف النفات کرناحق تعالی سے غیر کی طرف لوٹا ہے ورحق تعالی جس کوبھی غیر کے ساتھ حچھوڑ دیتے ہیں وہ ہلاک ہوجا تا ہے۔ پس ارباب مشاہدہ کے نز ویک زندگی دہ ہوتی ہے جس میں دہ مشاہرہ حق میں رہیں اور جو وقت غیبت میں بسر ہواہے وہ زندگی میں شار ہی نہیں کرتے کہ وہ وقت ان کیلیے در حقیقت بمنز لدموت کے ہوتا ہے چنانچ حضرت بایزیدٌ ہے لوگوں نے یو چھا کہ آپ کی عمر کتنی ہے؟ آپ نے جواب دیا'' چارسال' وہ کہنے گے'' پہ کیسے ہوسکتا ہے؟'' آپ نے فر مایا''ستر سال تو ایسے ہیں کہ زندگی حجاب میں گزری . ہے تا ہم چارسال اب اس طرح ہیں کہ میں اس کے سواکسی کونبیں دیکھیں ادر تجاب کا زمانہ عمر مين عُارْمِين موتا و يستطرت بلي وعالت من كباكرت تهك أللهُمَ احبارُ الجنة

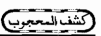
اوررسول الله عَلِيَاتُهُ نِے شب معراج کے متعلق حضرت سیدہ عا کنٹہ صدیقة تُلو بتلایا كة 'ميں نے حق تعالی کوئيگي ديکھا..... جب كه ابن عباسٌ بيان كرتے ہيں كه رسول الله مناللة نے مجھ سے فرمایا که 'میل نے حق تعالی کو دیکھا ہے .... پس لوگ اس معالمے میں اختلاف كرنے كي حالاتك بہتر طريق و تعاجود رمياند ہے كه آب نے جوفر مايا كه يس نے و یکھا ہے تو اس سے باطن کی آنکھوں سے دیکھنام راد ہے اور جو بدفر مایا کہنیں دیکھا تو بد ظاہری آ نکھ سے نہ و کیھنے کو بیان فرمایا ہے چونکہ ان دونوں میں سے ایک اہل باطن میں سے ، تھاورایک اہل ظاہر میں ہے،اس لئے ان میں سے ہرایک کے ساتھ اس کے مرتبے کے مطابق مُفتكوفر مائى .... پس جب آب نے باطن كى آئھے د كھ لياتو يا كر ظاہرى آئكھوں كواسط بن بهي بوتو كيافرق يزتاب معزت جنيدً فرمايا تقاكه أكرالله تعالى في مجھ ہے کہا کہ'' مجھے دیکھوتو میں عرض کروں گا کہ میں نہیں دیکھنا کیونکہ محبت میں آ ٹکھیں بھی غیراور برگانہ ہیں جب کہ غیریت کی غیرت مجھے دیدار سے باز رکھتی ہے کیونکہ و نیا میں بھی میں حق تعالیٰ آئکھوں کے داسطے کے بغیر دیکھتار ہا ہوں تو آخرت میں اس واسطے کو میں کیا كرون گا\_ والله الهادي والله اعلم بالصواب ..... شعر ً وَ إِنِّي لِاحْسِدُ سَاطُوينَ اليُّك

وَاغَضُ طوفي اذا نظرتُ اليك

(میں تیری طرف دیکھنے والوں سے حسد کرتا ہوں اور جب خود سختے دیکھتا ہوں تو آ تکھیں بند کرلیتا ہوں)

كددوست كواني نگامول ، و كهنا بهي مناسب نبيس محصة كيونكدا تكويمي بيانه موتی ہےاس بزرگ ہےلوگوں نے ہو چھا کہ 'کیا آب اللہ تعالیٰ کود کیھنے کی خواہش رکھتے میں؟ انہوں نے جواب دیا' دنہیں'' لوگوں نے یو چھا''آ خر کیوں؟'' تو انہوں نے فر مایا کہ جب حفرت موی علیه السلام نے ویکھنا جا ہاتو دیکھ نہ سکے اور حفرت محم علیہ انسان درخواست ندکی تو دیدارے مشرف ہوئے، پس جمارا جا بنا جمارے لئے دیدار خداوندی ے حجاب اعظم ہے اس کئے کہ محبت میں اپنے اراد سے کا وجود بھی ایک طرح کی مخالفت ہوتی ہےاورمخالفت حجاب ہوتی ہے، جب دنیا میں اپناارادہ ختم ہوجا تا ہےتو مشاہرہ حاصل ہوجا تا ہےاور جب مشاہدہ ٹابت ہوجا تا ہے تو دنیا آخرت کی طرح اور آخرت دنیا کی طرح موجاتى ب معفرت بايزيد كهتم بين كه الله في الدبيا والاحره لإرتدُ''(بلاشبالله كے کچھ بندے کیے ہیں کہا گروہ دنیاد آخرت میں دیدارالی سے تجاب میں رکھے جائیں تو وہ مرتد ہو جائیں بیعنی حق تعالیٰ ہروقت اینے مشاہدہ ے ان کی برورش کرتار ہتا ہے اور محبت کی زندگی سے ان کوزندہ رکھتا ہے پس لامحالہ صاحب مشاہرہ اگر مجوب ہوکر مشاہرہ ہے محروم ہوجائے تو وہ راندہ درگاہ ہوجاتا ہے۔ حفرت ذوالنون مصریؓ کہتے ہیں کہ ایک دن میں مصر میں جارہا تھا کہ بچوں کو و یکھا کدایک نوجوان پر پھر برسارہے ہیں میں نے ان لڑکوں سے کہا'' تم اس سے کیا چا ہے ہو؟ وہ کہنے لگے ایدا یک دیوانہ ہے میں نے بوجھا'' آخر دیوا گی کی کونی علامت اس ے ظاہر ہور ہی ہے؟" انہوں نے کہا" سیکہتا ہے کہ میں خدا تعالیٰ کو دیکھتا ہوں" ..... میں نے اس نو جوان سے یو جھا''اے جوانمر دکیا تو پہ کہتا ہے یا پہتھے پر الزام لگاتے ہیں؟ اس نه جواب دیاد دنہیں بلکہ میں یہی ہے کہتا ہوں کیونکہ اگر ایک لحہ کیلئے بھی میں حق تعالیٰ کو نہ

دیکھوں تو میں مجوب ہوجاؤں اور اس کی فرمانبرداری نہ کرسکوں ..... باقی اہل طریقت کے عی ایک گروہ کواس معالمے میں غلطی واقع ہوئی ہے کہ وہ سجھتے ہیں کہ دلوں کے دیکھنے اوراس کے مشاہدے کی کوئی صورت ہوتی ہے کہ ذکر وفکر کی حالت میں'' وہم'' دل کے اندراس کو ٹابت کرتا ہے حالاتکہ پیشیبیہ محض اور کھلی گمراہی ہے کیونکہ حق تعالیٰ کی کوئی مقدار یا انداز ہ نہیں ہے کہ دل میں وہم کے ذریعہ اندازہ کیا جاسکے باعقل اس کی کیفیت ہے مطلع ہو سکے جو کچھ موہوم ہوگا وہ بھی دہم کی جنس ہے ہی ہوگا اور جو پچھ عقل میں آئے گا وہ عقل کی ہی جنس ہے ہوگا اور حق تعالی جنسوں کا ہم جنس نہیں ہے اور تمام لطیف وکثیف چیزیں ایک دوسرے کی جنس ہوتی ہیں اور کیل ضد میں ایک دوسرے کے ساتھ ہم جنس ہوتی ہیں ،اس لئے کہ تو حیدی تحقیق میں قدیم کے مقابلے میں ضد بھی ایک جنس ہوگ ۔ کیونکہ اضداد حادث ہوتے ہیں اور تمام حاوت ایک جنس ہیں تحدیق جن چیز وں کوئن تعالیٰ کی طرف منسوب کرتے ہیں حق تعالی ان سے بہت زیادہ بلندہے پس دنیا میں مشاہرہ ایبا ہی ہوتا ہے جیسے آخرت میں رویت باری تعالی جب تمام اصحاب طریقت ومعرفت کے اجماع وا تفاق سے آخرت میں رویت حق روا ہے تو پھرونیا میں مشاہرہ بھی جائز ہوگا۔ پھائی مخبر میں جوآ خرت کے مشاہرہ کی خبر دیتا ہے اور اس مخبر میں جو مشاہدہ دنیا کی خبر دیتا ہے کو گی 💞 نہیں ہو گا وہ ان وونو ں باتوں کی خبر دیتا ہے۔ دعویٰ نہیں کرتا لیتن وہ یہ کہتا ہے کہ دیدار اور مشاہرہ جائز ہے یہ ہرگز نہیں کہتا کہ مجھے دیدار حاصل ہوا ہے یااس وقت حاصل نہیں ہے اس لئے کہ مشاہدہ تو باطن کی صغت ہے جب کہ خبر وینا زبان کی عبادت ہے اور اگر زبان کو باطن کی خبر ہو کہ وہ اس کو بیان کر سکے تو بیہ مشاہدہ نہ ہوگا بلکہ ایک وعویٰ ہوگا۔ کیونکہ جس چیز کی حقیقت عقول کے اندز ثبات نہیں یاتی زبان اس کوعبارت میں س طرح میان کرنے کی تاب رکھتی ہے وائے مجاز كُ لِلاَنَّ المشاهدة قصر اللسان بحضور الجنان ''پن السمعالج مِن سكوت کا ورجینطق سے زیادہ برتر ہے کیونکہ سکوت مشاہرہ کی علامت ہے جب کنطق شہادت کا



تىمىنىت من ھوي فلما راتيه'

بَهِتُ فَلَمُ املك لِشَائًا وَلاَ طرفاً

میں اپنے محبوب سے ملا قات کی تمنا کرنا تھالیکن جب میں نے اسے ویکھاتو حیران رہ گیا۔

پھرمیری زبان اورمیری آئھ میرے قابومیں بندہے۔

اختصار کے طور پریہ تھے مشاہرہ کے تمام احکام جوبیان کرو کے گئے۔

وباللدالتوقيق\_

#### نوال كشف حجاب

صحبت اس کے آداب اور آحکام

الشَّعُ وجَلِ كَاارِرُاو بِهِ كُهُ يُسَايُّهَا الَّذِينَ امَنُو ٱنْفُسَكُمُ وَ ٱهْلِيُكُمُ نَادًا. أَى ادبُوْ هُمْ " (إے ايمان والو! اپنة آپ كواور اپنة الل وعيال كودوزخ سے بحاؤ ليعني ان كوادب سكهاؤ) اوررسول الله علي في المايية محسن الإداب مِن الإيسان " (ایتھےاداب،ایمان کا حصہ ہیں) ٹیزیہ بھی فرمایا''ادبَّنِے دَبِّی فَاحسس تبادینی'' ( مجھے میر ہے رب نے اوب سکھایا اور اچھا ادب سکھایا پس جان لو کہ دین اور دنیا کے تمام امور کاحسن اوب کے ساتھ ہی متعلق ہے اور اصناف خلق کے مقامات میں سے ہر مقام کیلئے ایک ادب سے اور کا فرومسلمان طحد و توجید پرست اور سی و بدعتی سب اس بات بر متفق ہیں کہ تمام معاملات میں حسن اداب ایک پسندیدہ آمر ہے اور جہان میں اوب کے استعال کے بغيركوكى رسم بهى ثابت نبيس بوعتى لوگول بيس مروت كى حفاظت وين بيس سنت كتحفظ اور ونیا میں حرمت وعزت کی حفاظت کا نام اوب ہے اور ریم تیوں امور آ پس میں ایک ووسر ہے کے ساتھ پیوستہ ہیں اس لئے کہ جس کسی میں مروت نہیں اس میں سنت کا اتباع نہیں ہوسکتا اورجس کسی میں سنت کا جذبین میں اس میں حرمت و ناموں کا بھی کو کی لحاظ نہیں ،اورمعاملات میں ادب کی حفاظت دل میں مطلوب کی تعظیم کرنے سے حاصل ہوتی ہے اورحق تعالیٰ اور اس کے شعائر کی تعظیم کرنے ہے حاصل ہوتی ہےاورحق تعالی اوراس کے شعائر کی تعظیم راہ تصوف میں تقویٰ سے ہے اور جوکوئی بے حرمتی ہے شواہد حق کی تعظیم کو یا مال کرتا ہے اس کو صوفیہ کے طریق سے کوئی حصہ حاصل نہیں ہوتا۔ اور طالب حق اور سکر اور غلبہ میں ہے کوئی حالت بھی آ واب کالحاظ رکھنے ہے نہیں روکتی اس لئے کہاوب کرنا ان کی عادت ہوتی ہے اورعادت طبیعت کا قرینه ہوتی ہےاور جان دار چیز سے طبیعتوں کا ساقط ہو جاناکسی حالت میں بھی متصور نہیں ہوسکتا کہ جب تک زندگی موجود ہے طبیعت کا سقوط محال ہے ہیں جب تک انسانی تشخص موجود ہے اس وقت تک بھی تکلف کے ساتھ اور بھی تکلف کے بغیرتمام احوال میں آ داب کی متابعت انسانوں میں جاری رہے گی۔ جب ان کی حالت صحوکی ہوگی ۔ وہ بحکلف آ داب کی حفاظت کریں گے اور جب ان کا حال سکر کا ہوگاحق تعالیٰ خودان پر ادب کی تلہداشت کریں گے اور ادب کوترک کرنے والاکسی طرح بھی ولی نہیں ہوسکتا۔" لان السعودة عند الاداب وحُسس الاداب صفة الاحباب "(اس لحَكَد آ داب کی موجود گی میں ہی محبت ہوتی ہے اور حسن ادب دوستوں کی صفت ہے ) اور اللہ تعالیٰ جس شخص کوعزے وکرامت عطافر ماتے ہیں اس کی دلیل پیہوتی ہے کہ احکام دین کے آ داب ہے متعلق اس کی محمد اری کرتے ہیں بخلاف بے دینوں کے گروہ کے اللہ تعالی ان پرلعنت کرئے جویہ کہتے ہیں کہ جب بندہ صحبت میں مغلوب ہوجا تا ہے تو اتباع شریعت کا تحكم اس سے ساقط ہوجاتا ہے .... انشاء النداس مسئلے ودوسری جگہ پوری وضاحت کے ساتھ میں بیان کروں گا تاہم آ واب تین طرح کے بین ایک بید کمن تعالی کے ساتھ تو حید کے معاملہ میں ادب کا لحاظ رکھے اور وہ اس طرح ہے کہ خلوج وجلوت میں اینے آپ کو بے اد لی ہے بیائے رکھے اور معاملہ ایساا ختیار کرے جیسا باوشاہوں کے سامنے اختیار کیا جاتا ے سیح احادیث میں موجود ہے بیغبر علیہ ایک دن یاؤں پھیلائے تشریف فرماتھے کہ جرئيل حاضر موئ اوركها يامحم علية "أجلس جلسة المعبيد" (ارمحم علية خداوند تعالیٰ کے حضورغلاموں کی طرح بیٹھئے۔

بیان کرتے ہیں کہ حفزت حارث محائی نے چالیس سال تک دن رات میں کی وقت بھی اپنی پشت دیوار کے ساتھ نہیں لگائی اور دوز انوں ہی بیٹے رہ لوگوں نے آپ سے بو چھا کہ اس طرح آپ اپنے کو تکلیف میں کیوں رکھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا، مجھے شرم آتی ہے کہ بارگاہ خداوندی میں نملاموں کے علاوہ کی اور حالت میں میٹھوں' سے میں (علی

بن عثان جوری ) دیار خراسان کے ایک گاؤں میں گیا جو بلند کے نام سے مشہور تھا وہاں میں نے ایک فخض کو دیکھا جیے لوگ مردملندی کہتے تھے اور اس میں تمام فضیلتیں موجود تھیں ، یہ فخض میں سال پاؤں پر ہی کھڑار ہا تھا اور نماز میں تشہد کی حالت کے علاوہ بالکل نہ بیٹھا تھا میں نے اس سے اس کی وجہ پوچھی تو وہ کہنے لگامیں ابھی اس درجہ پرنہیں پہنچا کہ حق تعالیٰ کے سامنے بیٹھ جاؤں۔

حفرت بايزيد علوكول في دريافت كيا" بسم وجدت ماوجدت (آپ نے جومقام یایا ہے وہ کس طرح حاصل کیا ہے؟)" قال بحسن الصحبة مَعَ الملُّهِ عنوو جل "(جواب رياحق تعالى كرساته الجهي بمنشِني اختيار كرنے كى وجه ہے) لیعن باادباوراچھیصحبت سے کیمیں خلوت میں بھی اسی طرح رہا جس طرح جلوت میں'' اور جہان والوں کو چاہیے کہ اینے معبود کے مشاہدے میں آ واب کی حفاظت کا سبق زلیخا سے سیکھیں کہ جب وہ حضرت بوسف علیہ السلام کے ساتھ خلوت میں ہوئی اور حضرت یوسف علیدالسلام سے اپنی خواہش بوری کرنے کی درخواہت کی تو پہلے اپنے بت کا چرہ کسی کپڑے ہے و ھانپ دیا''حضرت یوسف علیدالسلام نے یو چھاتم بیکیا کرتی ہو؟'' کہنے گئی اپےمعبود کامنیڈ ھانپ رہی ہوں تا کہوہ مجھےتمہارےساتھاس بے دعتی کی حالت میں نہ و کیھے کیونکہ بیادب کےخلاف ہےاور پھر جب حفزت بوسف علیہ السلام سےمشرف کیا تو زليخا كوجوان كركےاسے اسلام كى تو فيق نصيب فر مائى اورا سے حصرت يوسف عليه السلام كى زوجیت و نکاح میں دے دیا پھر جب حضرت یوسف علیہ السلام نے اس کے قریب جانے کا ارادہ کیا تو وہ چیچے ہٹ گئ حضرت بوسف علیہ السلام نے کہا'' زلیخا میں تیراوہی دلر بانہیں موں تو جھ سے گریز کوں کر رہی ہے کیا تمہارے دل سے میری محبت ختم ہو چکی ہے' اس نے عرض کی نہیں اللہ کی تتم! محبت اپنی جگہ موجود ہے بلکہ اس میں اصافہ ہو چکا ہے کیکن میں نے ہمیشہایے معبود کے آ داب کا خیال رکھا ہےاس روز کہ جب میں تمہارے ساتھ خلوت

اورادب کی دوسری جم اندال میں اپ ساتھ ادب کرنا ہے اور وہ یہ ہے کہ تمام
احوال میں اپنفس کے ساتھ مروب کی معابت رکھے تی کہ جو چیز لوگوں کی صحبت اور حق تعالیٰ کے سامنے ہے اوبی ہے اسے اپنی صحبت ( جہائی ) میں بھی استعال نہ کرے اور س کا بیان اس طرح ہوسکتا ہے کہ بچائی کے علاوہ پھے نہ والے اور س طرح رہ ہوسکتا ہے کہ بچائی کے علاوہ پھے نہ والے اور س طرح رہ تی ہود در رہی بات یہ لئے خلاف جھتا ہواس کو اپنی زبان پر بھی نہ لائے کیونکہ یہ بھی ہے مروق ہے دوسری بات یہ کہ کم کھائے تا کہ اسے طہارت خانے میں کم جانا پڑے ۔۔۔۔۔۔ تیسری بات یہ ہے کہ اپنے جسم کے جس جھے کو دوسروں کے سامنے دکھانا جائز نہیں اس جھے کو خود بھی نہ دوکھے کیونکہ امیر المومنین حضرت علی کرم اللہ و جہہے متعلق آتا ہے کہ آپ نے آپ شرم گاہ کو ہر گر نہیں دیکھا جب لوگوں نے دریا فت کیا تو آپ نے فرمایا جھے اپنے آپ سے شرم آتی ہے کہ میں وہ چیز دیکھوں جس کا دیکھاندوسروں کیلئے حرام ہاور ادب کی تیسری قسم مخلوق کے ساتھ صحبت کے ساتھ متعلق ہیں اور وہ میں ان کے ساتھ حسن سلوک اور اچھا معالمہ ہواور سنت کا اتباع بھی پیش میں درسروں کیا تھا میں ان کے ساتھ حسن سلوک اور ایچھا معالمہ ہواور سنت کا اتباع بھی پیش میں درسروں میں ان کے ساتھ حسن سلوک اور ایچھا معالمہ ہواور سنت کا اتباع بھی پیش

نظررہے، آ داب کی ان نتیوں اقسام کو ایک دوسرے سے جدانہیں کیا جاسکتا۔ اب میں انشاء اللہ امکانی حد تک اس کوتر تیب دیتا ہوں تا کہ تچھ پر اور اس طریق کوپڑھنے والوں پر یہ بہت زیادہ آسان ہو جائے ۔۔۔۔۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## بصحبت اوراس كيمتعلقات

اللهُ عزوج ل فرمات بين 'إنَّ الَّهِ يُعِنَ امَنُوا وَعَمِلُو الصَّلِحْتِ سَيَجُعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَٰنُ وُدُّا .....اَیُ بحسن وعامیتهم الاِخوان "(بِیشک جولوگ ایمان لاے اور ا عمال صالحہ کئے تو عقریب خدائے رحمٰن ان کیلئے محبت پیدا کردے گا .... یعنی اس لئے کہ انہوں نے اپنے دوستوں کے حسن معاملہ ) یعنی جن مومنوں کا کردارا چھا ہوتا ہے جن تعالی ان کو دوست بنا لیتے ہیں اوران کو دوتی کے قابل بنا دیتے ہیں اس لئے کہ وہ دلوں کا یاس کرتے ہیںا ہے بھائیوں کے حق پورے کر کتے ہیں اوران کوایئے او پرفضیلت دیتے ہیں۔ رسول الله عليه السائلة كارثاد ٢٠٠٠ ثلث لك و داحيك تسلم عليه ان لقتيه و توسع له فی المجلس و تدعوہ باحب اسملہ ''( تین صفتیں تیریے لئے تیرے بھائی کی محبت کا باعث بیں بیر کہ جب اس سے ملاقات کر سے اس پرسلام کہدا ورجلی میں اس کیلئے جگہ وسیع كرد اوراس كوينديده اورخوبصورت نامول كرماته بلائے ) جو چھا أے فرمايايہ حسن رعایت اور حفظ ناموس کی وجہ ہے ہے کہ سلمان بھائیوں کی دوتی ان تین صفات ہے مصفى اوريا كيزه موجاتي ہے.....اورحق تعالى ارشادفر ماتے ہيں' إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ إِخُوَه'' فِأَصْلِحُوا بَيْنَ أَحَوَيُكُم "(بِيتَك تمام مؤن آيس مِن بِعالَى بِعالَى بِي پِس بِعا يَول کے درمیان صلح کراؤ) گویا تمام مسلمانوں کو دو بھائیوں میں مہر بانی اور نرمی پیدا کرنے کا حکم دياتا كمآبيل مين ان كردل رنجيده نه بول' رسول النُّهُ اللَّهِ في فرمايا ہے كه' اكتسو وامن الاخوان فَإِنَّ ربكم حيى كريم ليستحيى ان يعذب عهده بينَ احوتِه يَوُمَ القيمية " (اینے بھائی زیادہ بناؤ کیونکہ تمہارارب حیاداور کی ہوہ قیامت کے دن اپنے بندے کواس کے بھائیوں کے درمیان عذاب دینے سے حیا کرے گا) تاہم بیضروری ہے کہ کس کے ساتھ محبت محض حق تعالیٰ کیلئے ہونہ کرنفسانی خواہش اور کسی غرض اور مراد کے حصول کیلئے ہو تا کہاس ادب کی حفاظت سے بندہ مشکور ہے۔

اور حضرت ما لک بن دینار آنے اپنے داماد مقیر ہے فرمایاتھا ''یا مقیر ہ کُلُ اخ وصاحب لَمُ تستفلمنه فی دینک خیراً فائبذ عن صحبته حتی تسلیم ''(اے مقیر ہ! اپنے جس بھائی اور دوست سے بھے تیرے دین جس بہتر فائدہ نہ ہواس کی صحبت سے کنارہ کش ہو جاتا کہ تو سلامت رہے ) یعنی جس بھائی یا دوست کی صحبت سے کھے آ خرت کا فائدہ نہ ہواس کے ساتھ صحبت نہ کر کہ ایسے آ دی کی بمنشینی تجھ پر حرام ہاس کا معنی یہے کہ صحبت یا تو اپنے سے بہتر کے ساتھ اضیار کریا اپنے سے کمتر کے ساتھ ۔ کہ اگر اپنے سے بہتر کے ساتھ صحبت رکھے گاتو تھے اس سے فائدہ صاصل ہوگا اور اگر اپنے سے کمتر

اس طرح دونوں صورتوں میں فائدہ ہی ہوگا کہ اگر وہ تھے سے کوئی چز سیکھے گا تو کھے ہی اورا سے بھی دین فائدہ ہوگا اس طرح اگرتواس سے کوئی چز سیکھے گا تو بھی تم ددنوں کو دین فائدہ ہوگا۔ یہی توجہ ہے کہ حضور علیہ نے فر مایا ہے کہ 'ان من لمام المتقوی تعلیم من لا یعلم ''(کمال تقوی یہ ہے کہ تواسے دین کاعلم سکھا ہے جو پچھ نہیں جانا حضرت کے بین معاد کے بارے میں بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا ''بئس الصدیق صدیق تسمت جان تقول که 'اذکر نی فی دعائک و بئس الصدیق صدیق تحتاج ان تعیش معه بالمدارات و بیس الصدیق صدیق یلجک الی الاعتدار فی زلّة تعیش معه بالمدارات و بیس الصدیق صدیق یلجک الی الاعتدار فی زلّة کانت مینک ''(دو چھ می برادوست ہے جس کوؤ عاکر نے کی تھے درخواست کرنی پڑے اور براہے وہ دورست جس کے ساتھ تھے فاطر و مدارات سے زندگی گرارتا پڑے اور براہے اور براہے

وہ دوست جس کے سامنے تھے اپنی کی لغزش پر معذرت کرنی پڑے ) کیونکہ ایک لمعے کی صحبت کا حل سے کہ محمیت کا صل سر مایدابنساط و صحبت کا حل سر مایدابنساط و شاد مانی ہے نہ کہ خاطر و مدارات اور معذرت کرنا برگانوں کا کام ہوتا ہے جبکہ تجی محبت و صحبت میں برگانگی ایک جفاہے۔

رسول اكرم علي في فرمايا كم المر على دين حليله فليتطر أحد كم من ينحالل "(برخض اين دوست كردين برجوتا بيل تمين سے برايك كوسو چنا جا بي کہوہ کس سے دوئتی کر رہاہے) کیونکہ انسان وہی دین اور راستہ اختیار کرتا ہے جس پراس کے دوست گامزن ہوئے ہیں لوگ دیکھتے ہیں کہ فلاں دوستی اور صحبت کن کے ساتھ رکھتا ہے اگر نیک لوگوں سے محبت رکھتا ہو خوداگر چہ برا ہو نیک ہی شار ہوتا ہے اس لئے کہ وہ محبت اس کو نیک کردے گی اوراگر برے لوگوں کے ساتھ صحبت رکھتا ہے خود اگر چہ نیک ہی ہوگا اس لئے کہ وہ ان کے ہُر ہے اعمال برراضی ہے لہذا جب بُر انی برراضی ہے تو اگر چہ ابھی خود نیک ہے بالاخرخود بھی براہوجائے گا۔ حکایات میں آتا ہے کہا یک مخص کعبہ کے اندرطواف كررباتهااوريون وُعاكرر باتها الهم اصلح احواني فقيل له لم لم تدع لك في هذا المصقام "(اے الله ميرے بھائيوں كى اصلاح فرما! اس سے يو چھا كياس مقدس مقام ير پہنچ کرتو خوداینے لئے کیوں دُ عانہیں کررہا؟ )اس نے جواب دیا' 'ان لی احواماً ارجع البہم فان صلحوا صلحت مهم وإن فسدو افسلت معهم "(مير \_ كچر بحالي بين جن كي طرف میں لوٹ کر جاؤں گا اگروہ درست ہول گے تو میں بھی ان کے ساتھ درست ہو جاؤں گا)جب میری اصلاح کادارومدار مصلح لوگول کی صحبت پر ہے تو میں اپنے بھائیول کیلئے یمی دُعا كرتا ہوں تا كەمىرامقصودان ہے حاصل ہو جائے ....اس تمام گفتگو كى بنياد يە ہے كە نفس کواینے یاروں کی عادتوں ہے۔سکون ملتا ہےادرانسان جس گروہ کے درمیان رہتا ہے ان کی عادات اور افعال کو آیٹالیتا ہے کیونکہ تمام معاملات اور ارادے جوتن اور باطل ہے

ہیں وہ دوسروں کے معاملات و ارادوں ہے ہی پرورش یاتے ہیں اور انسان کے اراد ہے مردوس بے کے اراد ریکا غلبہ ہوئی جاتا ہے اور دوسروں کی صحبت کا بڑا اثر ہوتا ہے اور عادات کو بڑا غلبہ حاصل ہوتا ہے یہاں تک کہ ایک باز آ دمی کی صحبت میں رہ کر بہت کچھ جان جا تا ہے اور طوطا انسان کے سکھلانے پر بولنے لگنا ہے اور گھوڑ ابھی ریاضت اور مشق کے ذریعہ جانوروں کی عادت ہے نکل کرانسان کی عادت اختیار کر لیتا ہے اس طرح کی تمام چیزوں میں صحبت کی تا تیرموجود ہوتی ہے کہان کی پوری عادت ہی تبدیل ہوکررہ جاتی ہے ۔۔۔۔اور اللطريقت كمشائخ يهل ايك دوسر يصحبت كاحق اى مائكت بي ادرم يدول كوبهى اس کی ترغیب ولائے ہیں یہاں تک ان کے درمیان صحبت ایک فریضہ کا درجہ حاصل کرگئی ہے اس سے پہلے مشار نے نے اس گروم کے آ داب صحبت میں بردی تفصیلی کتابیں لکھی ہیں چنانچہ تحضرت جنید نے ایک کتاب کھی جن کا نام صحح الارادت تھا ایک کتاب حضرت احمد بن خصروبيالني نے تصنیف کی جس کا نام الر عالی کھوق اللہ تھا حضرت محم علی تر مذی نے بھی ایک كتاب كهي اس كانام'' آ داب المريدين ركها تقافي حضرت ابوالقاسم الحكيم، ابو بكر وراق، سهل بن عبدالله ، ابوعبدالرحمٰن السلمي اورابوالقاسم قشري تمهم الله الجعين ني بهي اس عنوان مربري کافی کتابیں کھی میں اور بیتمام حضرات اس فن کے امام ہوئے ہیں جی امقصود اس کتاب میں سے کہ جس کی کے پاس بیکتاب موجود مود دوسری کتابوں کی ضرورت محسوس نہ کرے اور ، قبل ازیں کتاب کے مقدمہ میں اور تیرے ہوچھنے پر میں کہہ چکا ہوں کہ ریکتاب تیرے لئے ادر دیگر طالبان راہ حق کیلئے ایک غنیمت ہے .... اب میں انشاء اللہ تعالیٰ صوفیہ کے آ داب معاطات کی اقسام کوتر تیب دار بیان کرتا ہوں ..... واللہ اعلم بالصواب\_

صحبت کے آ داب جب تونے جان لیا کہمرید کیلئے اہم ترین چیز صبت ہے تو لامحالہ صحبت کے حقوق كى رعايت بھى ايك فريضه ہو گيا كيونكه تنهائى مريد كيلئے بلاكت كاباعث موتى ہےاى لئے يغبر الله في المايا ي الشيطان مع الواحد وهوا من الاثنين الابعد "(شيطان ال کے ساتھ ہوتا ہے جو تنہا ہواوروہ دو سے بہت دور ہوتا ہے ) اور اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے کہ'' ْ مَسايَكُونُ مِنُ نَّجُواى ثَلَثْةِ إِلَّاهُوَ رَابِعُهُمُ ''(كُولَى تَيْنَآ وَى بَكَى سِرَّوْقَى كَرَتِ بِيلَة اللد تعالیٰ ان کے چوتھے ہوتے ہیں) پس تنہار ہے جیسی کوئی مصیبت مرید کیلئے نہیں) اور میں نے حکایات میں ویکھا ہے،حضرت جنید کے مریدوں میں سے ایک کے ول میں ب خیال پیدا ہو کہ میں درجہ کمال تک بننج چکا ہوں لہذا میرے لئے تنہار ہنا صحبت سے زیادہ بہتر ہے چنانچہوہ گوشنشین ہوگیا اور دل کو جماعت صوفیہ کی صحبت سے کنارہ کش کرلیا ہے جب رات ہوتی تو کچھلوگ اس کے پاس اوجٹ لے کرآتے اور اس سے کہتے کرآ پ کوتو بہشت میں ہونا چاہئے تھاوہ اس اونٹ پر بیٹھ جا تا اور چل پڑتا یہاں تک کدایک ایسامقام نمودار ہوتا جس میں خوبصورت کھانے اور نہریں جاری ہوشکی و واس کو صبح ہونے تک اس جگہ رکھتے اور تحری کے قریب وہ موجاتا اور جب بیدار ہوتا تو اپنے آپ وخلوت کرنے کے دروازے یریا تا یہاں تک کہ آ دمیت کی رعونت اور غروراس میں بیدا ہو گیا اور جوانی کی نخوت نے اس ے ول میں اپنی تا خیر ظاہر کی اور اس نے دعویٰ کی زبان کھولی اور کہنے لگا کہ جھے اس طرح کی حالت پیش آتی ہےلوگوں نے رینبر حضرت جنید تک پہنچائی تو وہ اٹھے اوراس کی عبادت گاہ کے دروازے پرتشریف لائے تو اس کوخواہشات میں مست اور غرور و تکبر میں مبتلا پایا آپ نے اس سے حال دریافت کیا تواس نے سب کچھ حضرت جنیدٌ سے بیان کر دیا حضرت جنيدٌ نے فر مايا د كھ جب آج رات تو وہاں پنچے تو يا در كھ اور تين مرتبه ٌ لاحول و لاقو ۃ الا باللهِ العلى العظيم "'برِّ هناچة ني رانت موكى اوروه اسے لے گئة و و دل ميں حضرت جنيدُ كا انكار کرر ہاتھا تا ہم جب کچھوفت گذرا تو اس نے تجربہ کے طور پر تین مرتبہ لاحول پڑھ لیا جو ٹبی اس نے یہ بر حاوہ سب جیننے لگے اور بھاگ گئے اور اس نے اپنے آپ کوایک کوڑے کے

ڈھیر میں بیٹھا ہوا پایا کہ چندمر دار جانو روں کی ہڈیاں اس کے گردیڑی ہوئی تھیں وہ اپنی خطا ىر داقف ہو گيا اور توبه كى طرف متوجہ ہوا اور دوبار ەصحبت اختيار كرلى''.....مريد كيلئے تنها كي ے زیادہ کوئی بڑی آفت نہیں اور صوفیہ کی صحبت کیلئے شرط ریہ ہے کہ ان میں سے ہرایک کا درجه پہچانے بعنی بوڑھوں کے ساتھ عزت وادب کا معاملہ کرے ہم جنسوں کے ساتھ عشرت کی زندگی گزارے اور بچوں کے ساتھ شفقت کا برتاؤ کرے ..... چتانچہ بوڑھوں کوایئے باب کے درجہ میں رکھے، ہم جنسوں کواینے بھائی کے درجہ میں اور بچوں کواینے بیٹوں کے درجہ میں رکھے اور برائی سے برات کریں حسد سے پر بیز کریں کہندسے اعراض کریں اور کسی کوبھی نفیحت کر کے ہے دریغ نہ کرے،صحبت میں ایک دوسرے کی غیبت کرنا، خیانت کا ارتکاب کرنا ادرایک دوسرے کی بات مانے سے انکار کرنا ہرگز جا ئزنہیں کیونکہ جب شروع ہے ہی بیصحبت حق تعالی کیلئے ہے تو ہوتا ہے جا ہے کہ بندے سے جوبھی قول اورفعل ظاہر ہوا اس کورو نہ کریں اورمصنف ( شخ جوری کہتے ہیں کہ میں نے شخ المشائخ حضرت ابو القاسم گورگانی " سے دریافت کیا کم حجت کی شرط کیا ہے؟ انہوں نے فر مایا " نیے کہ صحبت کے اندرتوا بنا حصدنه واستكم كيونكه محبت كى تمام آفات يهي بي كه برخض اس سابنا حصه طلب کرنا ہےاور حصہ مانگنےوالے کیلئے صحبت کی بجائے تنہائی زیادہ بہتر ہےاور جب اپنے حصے کوچھوڑ کر اپنے ساتھی کے حصے کی رعایت کرے تو صحبت میں یہی راہ صواب پر ہے ..... ایک در دلیش بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں مکہ تحرمہ جانے کا ارادہ لے کر کوفہ سے روانہ ہوا تو راستہ میں حضرت ابراہیم خواص کو یایا۔ میں نے ان سے صحبت میں قبول کرنے کی ورخواست کی ۔ تو انہوں نے فر مایا دیکھواصحبت کیلئے ایک امیر ہونا جا ہے اور ایک فر ما نبردار! تم کیا جاہتے ہوا میرتم ہو گے یا میں؟ میں نے عرض کیا امیر آپ ہوجا کیں تو آپ نے فرمایا تواہتم میرے تھم کی خلاف ورزی نہ کرتا میں نے کہا ٹھیک ہے'' درولیش کہتے ہیں کہ جب ہم مزل پر بہنجاتو آب نے مجھے کہا "بہال بیٹ جاؤ" میں نے ایسائی کیا۔ تو آپ نے کنویں

ے پانی تھینچا وہ شندا تھا چنانچہ آپ نے ایندھن فراہم کیا اور آگ جلائی اور جھے تبش پہنچائی اور میں جس کام کے کرنے کاارادہ کرتا آپ جھے بیٹے جائے کا تھم دے دیتے اور کہتے میری فرما نبرداری کرو! جب رات ہوئی تو بڑی موسلا دھار بارش شروع ہوگئ۔ آپ نے اپنی گڈری نکالی اور اپنے بازؤں پرڈالے سے تک میرے سر پر کھڑے رہے اور میں شرمندہ ہوتار ہالیکن اپنی شرط کے مطابق کچے بھی نہ کرسکتا تھا چنانچہ جب سے ہوئی تو میں نے کہا شخ آج امیر میں ہوں گا''

آپ نے کہادرست ہے''جب ہم مزل پر پنچ آ آپ نے وہی کام اور خدمت سرانجام دینا شروع کردی میں نے کہاد کھے آپ میرے حکم سے باہر نظیں آپ نے جواب دیا''فرمان سے تو وہ خص باہر نگلتا ہے جوابی خدمت آپ امیر کے سرد کر دے یہاں تک کہ مکرمہ پنچ تک آپ نے ای طرح میر بساتھ صحبت قائم رکھی مکہ پنچ کر میں شرم کے مارے آپ سے بھاگ گیا حق کہ منی میں جمھے دیکھ لیا اور فرمایا'' اے بیٹے میں شرم کے مارے آپ سے بھاگ گیا حق کہ من میں جمھے دیکھ لیا اور فرمایا'' اے بیٹے تیرے لئے بیضروری ہے کہ درویشوں کے ساتھ اس طرح صحبت اختیار کروجس طرح میں نے تنہارے ساتھ کی ہے۔

حفرت انس بن ما لک بیان کرتے ہیں کہ 'صحب ول الله صلی الله علیه وسلم مشومنین و حدمته فوالله ما قال لی اف قط و ما قال لی بشی فعلت لم فعلت کذا '' ( میں دس سال رسول الله علیہ کی فعلت کذا '' ( میں دس سال رسول الله علیہ کی صحب میں رہا اور آپ کی خدمت کی اللہ کوئم آپ نے بھی مجھے اف تک نہیں کی اور نہ میرے کی کام برانجام نہ دینے پر آپ میرے کی کام برانجام نہ دینے پر آپ نے بہا کہ تم نے بھول نہیں کیا ) پس تمام درویش دوطرح کے ہیں ایک مقیم اور دوسرے نے بیکہا کہ تم نے بیکون نہیں کیا ) پس تمام درویش دوطرح کے ہیں ایک مقیم اور دوسرے مسافر! مثائ کا طریقہ یہ ہے کہ مسافر حضرات کو جا ہے کہ دہ مقیم حضرات کو اپنے اوپ فضیلت دیں کیونکہ یہ تو اپنے حصہ کو حاصل کرنے جارہے ہیں اور مقیم حضرات خدمت خلق فضیلت دیں کیونکہ یہ تو اپنے حصہ کو حاصل کرنے جارہے ہیں اور مقیم حضرات خدمت خلق

میں بیٹے ہوئے ہیں اس لئے کہ مسافروں میں طلب کی علامت ہوتی ہے جب کہ مقیم حضرات میں پانچنے کی نشانی پس جولوگ حاصل کر چکے اور بیٹھ گئے آئیں ان پر فضیلت ہے جوابھی طلب وجبچو میں ہیں اور مقیم حضرات کو بھی چاہئے کہ مسافروں کو اپنے او پرتر ججے دیں اس لئے کہ وہ خودعلائق دنیا والے ہیں کہ مسافران علائق سے منفرد اور مجرد ہیں اور مسافر حضرات تلاش میں مصروف ہیں جب کہ مقیم دنیا میں توقف کئے ہوئے ہیں اور بوڑھوں کو چاہئے کہ جوانوں کو اپنے کہ جوانوں کو اپنے کہ جوانوں کو اپنے اور پرقوبوں کو چاہئے کہ جوانوں کو اپنے اور فضیلت دیں کیونکہ وہ زمانہ قریب میں ہی دنیا میں وار دہوئے ہیں اور ان کے گناہ بھی کم ہیں اور نو جوانوں کو چاہئے کہ وہ بوڑھوں کو اپنے او پرتر ججے دیں کیونکہ وہ عبادت میں مقدم ہیں آگر ایسا ہو گیا جیسا کہ ہم نے بیان کیا ہے تو دونوں گروہ ایک دوسرے کی وجہ سے نجات پا جا کمیں گے ور نہ ہلاک ہوجا کمیں گے۔

فصل

معاملات میں عبارت اور زبان کی کوئی قیمت نہیں ہوتی اور تمام احوال میں اچھے مل کرنے والے بے مل عالموں سے زیادہ افضل ہوتے ہیں؟ مشائخ میں سے ایک بزرگ سے لوگوں نے بوجھا کہ اوب کی شرط کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا میں تھے ایک بات کے اعداس کا جواب دیا ہوں جو بھا کہ اوب و بیان کے جب تو بولے تو جواب دیا ہوں جو بین نے بی کہ جب تو بولے تو جواب دیا ہوں جو بی گفتگوا گرچ تلخ تہماری گفتگو سے بواور اگر ممل کر بے تو تیرا ممل حق سے مطابق ہواور بی گفتگوا گرچ تلخ ہوتی ہوتا ہے ہیں جب جو تی ہوتا ہے ہیں جب تو بی ہوتا ہے ہیں جب تو بی گفتار میں صدافت پر قائم ہونا چاہئے اور جب تو خاموش رے تو تھے اپنی خاموش رے تو تھے اپنی خاموش رہ نا چاہے۔

اجھافرق بیان کیا ہے چنانچہ آپ کہتے ہیں۔ آ داب میں اوگ بین طرح کے ہوتے ہیں اچھافرق بیان کیا ہے چنانچہ آپ کہتے ہیں۔ آ داب میں لوگ بین طرح کے ہوتے ہیں کہتے اہل دنیا کہ ان کے ہاں فصاحت و بلاغت، حفظ علوم، بادشاہوں کے قصوں اور اشعار و غیرہ کو یادکر لینے کا نام ادب ہے دوسرے اہل وین ہیں کہ ان کے زدیک فس کی ریاضت اعضاء کی تا دیب شرعی حدود کی تگہداشت اور شہوتوں کوئر کی کرنے کا نام ادب ہے چبکہ تیسرے اہل حدیث ہیں کہ ادب ان کے نزدیک دل کی طہارت بھید کی اعانت ایفا عظر وقت کی تگہداشت پراگندہ خیالات کو کم کرنے۔ مقام طلب میں نیک کردارادراوقات جفور وحقایات قرب میں اچھے کمل کا نام ہے یہ کام برائی جامع ہے اور اس کی تفصیل اس کاب

ا قامت مین آ داب توفیق

جب کوئی درویش سفری بجائے اقامت اختیار کر ہے قواس کیلئے اور ب کی شرط آلیہ ہے کہ جب کوئی مسافراس کے ہاں آئے تواس کی حرمت کالحاظ رکھتے ہوئے جندہ جیشانی

ے ساتھ اسے پیش آئے ،اس کوعزت کے ساتھ قبول کرے اور بوں جانے کہ وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مہمانوں میں سے ایک ہے اور اس کے ساتھ وہی برتاؤ کرے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے مہمانوں کے ساتھ کیا تھا بعنی جو کچھ گھر میں موجود ہو بلاتكلف سامنے پیش كرو يج جيها كه جن تعالى نے بيان كيا ' فَجَاءَ مِعِجُل سَمِيْن ' (ليس آ پ موٹا تازہ بھنا ہوا بچھڑا لے آئے ) اورادب کا لحاظ رکھتے ہوئے بینہ یو چھے کہتم کس طرف سے آئے ہواور کہاں جاتا ہے یا تمہارا نام کیا ہے؟ پس ان کے آنے کوش تعالیٰ کی طرف ہے اوران کا جاناحق تعالی کی طرف اوران کا نام بندہ خداسمجھاورغور کرے کہاس کی راحت خلوت میں ہے یا محبت میں!اگراس کو تنہائی پیند ہے تو کسی تکلف کو ہروئے کارلائے بغيرمحبت ومعاشرت كےمطابق اس كےساتھ صحبت اختيار كرے اور جب رات كووہ اپناسر سر بانے پررکھ لے تو مقیم کوچا ہے اپنے ماتھوں اس کے پاؤں دبائے ،اگر وہ ایسا نہ کرنے دے اور کیے کہ مجھے عادت نہیں ہے تواہے چھوڑو ہے تا کداس برگراں نہ گزرے ، دومرے روز صاف تفری عسل خاند میں اسے لے جائے اور عمل خاند کی گندی جگہوں سے اس کے کپڑوں کو بچائے ،کوئی اجنبی خادم اس کی خدمت پر مامور شکر ہے،اوراس کی خدمت اس پورے اعتاد کے ساتھ کرے تاکہ اس کے پاک کرنے سے وہ مخص متام آفات سے پاک ہو جائے کہاس کی پشت تھجلائے اس کے گھٹنوں یاؤں کے ملوؤں اور متھلیوں کی ماکش کرے البتہ اس سے زیادہ ضروری نہیں ہے اور اگر اس مقیم میں نیالباس بنوا کر دینے کی استطاعت ہوتو ہرگز کوتا ہی نہ کر ہےاورا گراستطاعت نہ ہوتو تکلیف بھی نہ کرے بلکہ اس کے انہی کپڑوں کو یاک وصاف کر دے تا کہ وہ عسل خانہ سے باہر آئے تو انہیں پہن لے۔ جب دہ خسل خانہ ہے واپس اپنی آ رام گاہ میں پہنچ جائے اور دو تین روزنہ گذرے جوں تو اگراس شہر میں کوئی بزرگ ہویا طالبان حق کی جماعت ہویا ائماسلام میں سے کوئی امام ہوتو اس مسافرے کے کہ اگرآ ب مناسب مجھیں توان کی زیارت کرآ کیں۔اگروہ ساتھ چلے

تو تھیک اورا گروہ کیے کہ'' جی نہیں چاہتا تو اصرار نہ کرے کیونکہ طالبان حق تعالیٰ پر ایک ایسا وقت بھی آتا ہے کہان کا ول خودان کے بس میں نہیں ہوتا۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ حضرت ابراہیم خواص سے جب لوگوں نے عرض کی کہ اسینے سفروں کے عجائب میں سے کوئی واقعہ ممیں سنائے و آپ نے بیان کیا کہ سب سے عجیب واقعہ تو وہ ہے کہ حضرت خصر علیہ السلام نے ایک وفعہ میرا ہم نشین ہونا جا ہالیکن میں نے اسے قبول نہ کیا کیونکہ میرے دل نے اس کی اجازت نددی اوراس وقت میں نے مناسب نہ مجھا کہ حق تعالیٰ کے علاوہ کسی کیلئے میرے ول میں کوئی وقعت اور قدر وقیمت بیدا ہو کہ مجھے اس کا لحاظ کرنا پڑے ۔۔۔۔۔البتہ بیہ ورست نہیں کہ وہ میر بان مقیم اس مسافر کو اہل ونیا کی سلام گوئی ان کی مہمانوں اور بیار یرسیوں کیلئے لے جائے اور جس مقیم کومسافروں سے پیٹم موکدان کی اپنی گدائی کیلئے آلہ بناتے ہوئے ایک گھرہے دوسر کے کھر کی طرف پھرا تار ہاں کیلئے اس سے بہتر توبیہ ہے کہ وہ بالکل ان کی خدمت ہی نہ کرے گیونگ اس طرح کرنا ان کے جسم پر ذات ورسوائی کو ڈالنے کے مترادف ہے.....مجمع علی بن عثان جوری کوخود اینے سفروں میں اس سے زیادہ کوئی مشقت اور تکلیف در پیش نہیں آئی کہ جاہل خادم اور نایاک مقیم بھی مجھے اینے ساتھ لے لیتے اورایک سردار کے گھرسے دومبرے زمیندار کے گھر لئے پھرتے میں دل میں اس کو بہت نا گوارمحسوں کرتا اور مجبوراان کےساتھ چلا جاتا اور بظاہر ہر درگذرے کام لیتا اورمقم لوگ میرے ساتھ جس طرح کی بے قاعد گیاں کرتے رہے میں انہیں معاف کرتا ہوں،اگرکسی دفت میں مقیم ہو گیا تو مسافروں کے ساتھ ہرگز ابیا نہ کروں گا۔اور بےادب لوگوں کی صحبت میں اس سے زیاوہ کوئی فائدہ نہیں حاصل ہوتا کہ ان کی حرکتیں تجھے ناپیند ہوں تو خودان کاار تکاب نہ کرے۔ پھراگر وہ مسافر درولیش خوش ہواور چندروز مزید صحبت میں رہنا جا ہے اورا بنی کسی ضرورت کا اظہار کرے تو مقیم کیلئے اس کے علاوہ کوئی جارہ نہیں کہاس کی ضرورت بوری کر د ہے یعنی فی الحال جو پچھاس کو جا ہے وہ حاضر کر د ہے اور اگر بیہ

مافرچھوٹا مدگی اور بے ہمت ہوتو مقیم کو بھی اس کے ساتھ بے ہمت اس کی محال خواہشات میں اس کا تالیع نہیں ہوجانا چاہئے ، کیونکہ دنیا سے کنارہ کش لوگوں کا پیطر زعمل نہیں ہوتا اور اگر اس کی کوئی ضرورت بازار یا شاہی دربار سے متعلق ہوتو گریز کرنا چاہئے کیونکہ تارک اللہ نیا حضرات کا بادشاہوں کے ہاں کیا کام ہے؟ کہتے ہیں کہ حضرت جنید اپنے اصحاب کے ہمراہ ریاضت میں بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک مسافر مہمان آگیا آپ نے اس کیلئے تکلف کیا اور کھانا اس کے ساخرہ کان کے علاوہ فلاں فلاں چیز درکار ہے۔ کیا اور کھانا اس کے ساخہ چیش کیا۔

آپ نے خرمایا تمہیں تو معجدوں اور خانقاموں کی بجائے بازار میں جانا جائے تھا۔ کیونکہ تم ایک بازاری آ دی معلوم ہوتے ہو۔ ایک دفعہ میں درویشوں کے ہمراہ دمشق ہے جضرت ابن المعلا کی زیارت کیلئے گیاد ہ رملہ نامی گاؤں میں رہائش پذیر تھے رائے میں ہم نے ایک دوسرے ہے کہا ہم سب کوانیخ اپنے دل میں کسی در پیش واقع کا خیال رکھنا چاہئے۔ تا کہ وہ بزرگ ہمارے باطن سے ہمیں مطلع کریں اور ہمارا وہ مسئلہ بھی عل ہو جائے، چنانچ میں نے اینے آپ ہے کہا'' مجھے تو ان محصین بن منصور کی منظوم مناجات چاہئے دوسرے نے کہا'' میں ان سے اپنی تلی کے تندرست ہوجائے کی دعا کرانا جا ہتا ہوں اورتيسرے نے كہاميں ان سے صابونی حلوے كاخواہش مند موں جب ہم آب كى خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ کے حکم ہے ایک کاغذ پرحسین بن منصور کی مناجات کے اشعار لکھے ہوئے پڑے تھے آپ نے وہ میرے سامنے رکھ دیئے پھرایک دوسرے کے پیٹ پر ہاتھ پھیرا تو اس کی مرض تلی ختم ہوگئ اور بعدازاں اس تیسرے سے کہا صابونی حلوہ تو شاہی غلاموں اور نو کروں کی خوراک ہےتم اولیاء کالباس پہنے ہوئے ہواولیاء کالباس پہننے والوں کوشاہی غلاموں کا سامطالبہ کرنا درست نہیں ہے لہذا ان میں سے کسی ایک چیز کواختیار كر ....خلاصة بيكم قيم براس كي ضروريات كے علاوه كوئى جيز واجب نہيں ہے كونكه وه حق

اجادیث می مشہور ہے کہ پیمبر مطالبہ نے حضرت سلمان فاری اور حصرت ابوذ ر غفاریؓ کے درمیان بھائی جارہ قائم کردیا تھا بید دنوں اہل صفہ اورار باب باطن کے سردار اور پیٹیوا تھےایک دن حصرت ملمان فارگ سے ملنےان کے گھرتشریف لائے توان کی اہلیہ نے حضرت سلمانؓ کے سامنے شکا یہ کی کہ آپ کے بیہ بھائی نہدن کو پجھے کھاتے ہیں اور رات کو سوتے ہیں۔حضرت سلمانؓ نے کہا کوئی کھانے والی چیزتو لے آؤ وہ لائیں تو آپ نے حضرت ابوذ رہے کہا بھائی کھانے میں میرے ساتھ موافقت کرنی جائے کیونکہ بیروز وتم پر فرض تو نہیں ہے حضرت ابوذر ؓ نے آ ب کے ساتھ موافقت نہ کی اور جب رات ہو کی تو حصرت سلمان ؓ نے کہا بھائی تہمیں جاہئے کہ نیند میں بھی میری موافقت کرے کیونکہ 'اِن بحسدك عليك حقا وان لزوجك عليك حقاً وان لربك عيك حقا " (تیرے جسم کا بھی تھھ برحق ہے اور جب حضرت ابوذرؓ حضور عظی کی خدمت میں حاضر ہوئے تو پیغیبر علیہ نے فرمایا'' ہم بھی وہی کچھ کہتے ہیں جو پچھ کل سلمان نے کہا تھا کہ '' ان بحسدک علیک حقا'' چنانچہ جب حضرت ابوذر ؓ نے این نفس کی لذات کوچھوڑ رکھاتھاتو حصرت سلمان ؓ نے بھی آ ب کے معاملات پرا قامت کی اورا پنے اوراد کو چھوڑ دیا۔ ای اصل پر جو کچھ بھی تم کرو کے وہ صحیح اور مشحکم ہی ہوگا۔ میں ایک دفعہ عراق میں دنیا کی طلب اوراس کے فنا کرنے میں جرات کرر ہاتھا اور مجھ پر بہت سا قرض ہو گیا تھا اورحشوی

لوگ جس كوخرورت بهوتى ميرے پاس بھنج ديتے تھاور ميں ان كى خرور يات كے حصول ميں تكليف درنج ميں مبتلا بوجاتا تھا كدوقت كے سادات ميں ہے ايك سيد نے مجھے لكھا كہ اے بينے ديكھوتو سہى كہ اپنے دل كوخدا تعالى كى ياد ميں بمہ وقت مشغول ركھنے كى بجائے خوابش پرست لوگوں كے كاموں ميں مشعول ركھے ہوئے ہو۔ اگرتم اپنے دل سے زيادہ پيارا كسى كادل باتے ہو پھر تو اس كے دل ميں اپنے دل كوشغول ركھنا تمہارے لئے درست ہيارا كسى كادل باتے ہو پھر تو اس كے دل ميں اپنے دل كوشغول ركھنا تمہارے لئے درست ہو درندان كے كاموں سے ہاتھ تھنے كے كہ بندگان خدا كيئے خدا خود ہى كافى ہے۔ اى وقت مجھاس بيغام كى وجہ سے فراغت حاصل ہوگئے۔ يہ تھا ختھار كے طور پر مقیم لوگوں كے مسافروں كى محبت ميں ہے كے دكام ا

## سفريس آداب صحبت

اور جب کوئی درولیش اقامت پیور کرسفر اختیار کرے تو اس کیلئے ادب کی شرط ہے کہ اولا تو وہ سفر حض رضائے الہی کیلئے کرے نہ کہ خواہشات کے اجاع میں پھرجس طرح کہ خطاہری طور پرسفر کرتا ہے باطنی طور پر بھی اپنی خواہشات ہے گریز کا داستہ اختیار کرے ہمیشہ با وضور ہے اور ادو ظا کف کو صالح نہ کرے اور اس سفر ہے اس کی مراد جج بیت اللہ یا جہاد یا کسی مقدس مقام کی زیارت یا فا کدے کا جبتی یا کسی بزرگ شی اور قبر کی زیارت ہوتا جہاد یا کسی مقدس مقام کی زیارت یا فا کدے کا جبتی یا کسی بزرگ شی اور قبر کی زیارت ہوتا جائے ور نہ وہ اس سفر میں خطا دار قرار پائے اور اس کیلئے سفر میں گدڑی۔ جائے نماز ، لوٹا کرے جو تا یا تعلین اور لاٹھی کے بغیر چارہ نہیں تا کہ گڈری ہے اپناستر ڈھانے مصلے ، پر نماز اوا کرے نیز اس کر بے لوٹے سے دور کرے نیز اس کر بے لوٹے سے دور کرے نیز اس میں اور بھی فو اکد ہیں اور جوتے یا تعلین وضو کی حالت پاؤں میں پہن لے تا کہ مصلے پر اس حالت ہیں آ جائے ، اگر کوئی خض اس سے زیادہ سامان اپنے پاس رکھے اور سنت کے اجائے میں مثلاً کنگھی ، ناخن گیر ، سوئی اور سرمہ وغیرہ ساتھ لے لئو سے بھی جائز ہے اگر کوئی شخص

اس سے زیادہ سامان زیب وزینت اپنے ہمراہ لیتا ہے تو ہم دیکھیں گے کہ پیکس مقام میں ہے اگروہ مقام ارادت میں ہے تو ان میں سے ہر چیز اس کیلئے ایک رکادٹ ایک بت،ایک قیدادرایک حجاب اوراس کےنفس کا سامان اظہار رعونت ہوگا اوراگر و چمکین واستفامت کے مقام میں ہواتو اس کیلئے بیسامان اوراس سے زیادہ سامان بھی ساتھ رکھنا درست ہوگا۔ میں نے فارس میں شیخ ابومسلم غالب الفاریؓ سے سنا ہے کہ انہوں نے کہا'' میں ایک دن شیخ ابوسعیدابوالخیرفضل الله بن محرکی زیارت کےارادہ سے حاضر ہوا تو میں نے دیکھا کہ وہ ایک تخت برجارتکیوں کے درمیان یاؤں پر یاؤں عجیب انداز میں رکھے لیٹے ہوئے تھے ادرایک قیمتی مصری چادراوڑ ھرکھی تھی جبکہ میں نے ایسے کیڑے پہن رکھے تھے جومیل کچیل سے چڑے کی طرح سخت ہو گئے بتھے اور پیراجسم تکلیف اور پھھلا ہوا تھا اور تقریباً زرویڑ چکا تھا ان کو دیکھنے سے میرے دل میں انکار ساجیدا ہو گیا اور میں نے اپنے آپ سے کہا یہ بھی دریش ہےاور میں بھی درولیش ہوں جبکہ ہیا <del>سے اترام میں ہے</del>اور میں اتنی تکلیف میں ۔ پھر کہتے ہیں کہ وہ فورا میرے باطن برمطلع ہو گئے اور میری خوت کو دیکھتے ہوئے فرمایا اے ابو مسلمتم نے کس دیوان میں بیدد یکھا ہے کہ خود بین انسان درویش ہوتا ہے میں نے چونکہ صرف حق کوئی دیکھا ہے اس لئے حق تعالیٰ نے مجھے تخت نشین کر دیا اور تو تحض اپنی ذات کو و کھتا ہے اس لئے حق تعالیٰ تحقیے نیجے ہی رکھتے ہیں۔میرا حصہ تو مشاہرہ حق ہے اور تیرا نصیب محض مجاہدہ اور مقامات طریقت کے بید دونوں الگ الگ مقام ہیں حق تعالی ان سے یاک ہےاور درولیش ان مقامات سے فانی اور کنارہ کش ہوتا ہے شیخ ابومسلم کہتے ہیں یہیں کر میرے ہوٹن گم ہو گئے اور جہان مجھ برتاریک ہوگیا جب میری ہوٹن ٹھکانے آئی میں نے اینے خیال سے تو بہ کی اوانہوں نے میری معذرت قبول کر لی اس وفت میں نے عرض کی اے شیخ مجھے اجازت مرحمت فر مائے تا کہ میں یہاں سے چلا جاؤں کیونکہ میری حالت آپ ے مقام کود کیھنے کی تحمل نہیں ، آ یہ نے فرمایا'' صَدَفتَ بدا اجاسعلہ " (ابوسلم اتم

نے بچ کہااور تمثیل کے طور پر بیشعر پڑھا کے آنچہ گوشم فتوانست شنیدن نجمر ہمہ چشم بصیان میسرہ دیدآ ں بھر

(میری آنکھنے وہ سب کچھ ظاہری طور پردیکھ لیا جو کچھ خبر کے طور پرمیرا کان نہ من سکا تھا ہیں مسافر کو حاہیے کہ سنت کی حفاظت کرتا رہے اور جب کی مقیم کے یاس <u>پہنچ</u> تو عزت و احر ام کے ساتھ اس کے یہاں داخل ہواور سلام کے اور پہلے بایاں یاؤں اپن جوتی ہے بامرتكالے كيونكه يغمر الله كى سنت يمى باور جب ياؤن اندر والنے لكي تو بہلے دايان یاؤں دھوئے چربایاں یاؤں اور نفل تخسیة کی دور کعت ادا کرے اور اب درویثوں کے حقوق کی رعایت میں مشول ہوجائے اور کسی حال میں بھی مقیم لوگوں پر اعتراض نہ کرنا چاہے اور نہ ہی کسی کے ساتھ معاملات میں زیادتی کرےاور نہ ہی اینے سفر کی مختبوں کوان کے سامنے بیان کرے اور نہ بی اپنی معلومات یا حکایات وروایات بیان کرے کیونکہ بیسب كيجهاني رعونت كااظهار موكا ادرجائ كمه جابلون كارنج برداشت كرے اور رضائے البي کیلئے ان کا بو جھاٹھائے کہاں میں بڑی برکات ہیں اورا گرمقیم حضرات یا ان کا کوئی خاوم کوئی تھم کرے اوراس کوسلام کرنے یا کسی کی زیارت کیلئے چکنے کی وعوت دیں تو جہاں تک ہوسکے انکار نہ کرے۔ تاہم ول سے اہل ونیا کی رعایت کرنے سے متکررہے اور ان بھائیوں کے ان افغال کیلئے کوئی عذر اور کوئی تاویل ڈھونڈ تا رہے کہ جو پھی بھی رنج ہے خود برداشت کرنے اور ان کے دل پر اس رنج کو نہ ڈالے اور خود ان کوکسی راحت طلمی کیلئے بادشاہوں کے درباروں میں نہ لے جائے ادر مسافر ومقیم سب کو حجت میں حق تعالی کی رضا مطلوب ہونی جاہے اور ایک دوسرے کے ساتھ حسن اعتقاد رکھنا جاہے اور ایک دوسرے کو ایک جیسا مجھنا جائے اور کسی کے پیچیے اس کی غیبت نہ کرنی جائے کے وکلہ طالب حق کیلئے کسی کی برائی کرنا بہت ہی براہاں لئے کہ محقق لوگ فعل کے دیکھنے میں فاعل کو دیکھتے ہیں اور

جب مخلوق جیسی بھی ہے خداوند تعالیٰ کی ہی پیدا کردہ ہے تو وہ اگر چہ معیوب ہویا ہے عیب اور مجوب ہویا ہے عیب اور مجوب ہویا مکاشف اس کے فعل پر جھڑا اس کے فاعل کے ساتھ خصومت کرنا ہے اور جب نگاہ آ دمیت سے مخلوق میں دیکھے گاتو ہرا کیا سے باز رہے گا اور جان لے گا کہ تمام مخلوق مجوز ، مقہور مقبور مفلوب اور عاجز ہے اور کوئی بھی اس حالت کے علاوہ کی حالت پرنہیں ہوسکی جس پراسے بیدا کیا گیا ہے اور مخلوق کوئی تعالیٰ کی ملکیت میں کوئی حق تصرف حاصل نہیں اور جس پراسے بیدا کیا گیا ہے اور مخلوق کوئی تعالیٰ کی ملکیت میں کوئی حق تصرف حاصل نہیں اور جس پراسے بیدا کیا گیا ہے اور مخلوق کوئی تعالیٰ کی ملکیت میں کوئی حق تعالیٰ کے علاوہ کی کوئی کی ذات تبدیل کرنے کا اختیار ہے۔ وباللہ التوفیق۔

## کھانے کے آ داب

جان لو کہ آ دمی کیلئے غذا کے بغیر جارہ نہیں کیونکہ کھائے پیئے بغیر طبیعتوں کی تر کیب کوقائم نہیں رکھا جاسکتا تاہم مروے کا تقاضہ یہ ہے کہ کھانے پینے کی طلب میں مبالغہ نہ کرے اور دن رات اپنے آپ کو لقمے کی سوچ میں ہی مصروف نہ رکھے۔ امام شافعیؒ کہتے مِن 'مَنُ كَانَ همتُه' مَايَدُخل في جوفِه كان قيمته مَا يخرج مِنه' " (جَسِيْحُصْ كي مصروفیت صرف اس چیز میں ہوجواس کے پیٹ میں داخل ہوتی ہے تواس کی قیمت صرف وہ ہے جو پیٹ سے نکایا ہے )راہ حق کے مرید کیلئے زیادہ کھانے سے زیادہ کوئی چیز نقصان دہ نہیں،اس سلسلے میں اس کتاب کے اندر میں بھوک کے بیان میں کچھ بیان کر چکا ہوں باقی یہاں اتنا بی مناسب ہے۔ میں نے حکایات میں پایا ہے کہلوگوں نے حضرت بایزیڈ سے دریافت کیا کہ آپ بھوک کی بہت زیادہ تعریف کیوں کرتے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا اس لئے كها گرفرعون بھوكا موتاتو'' دېكىم الاعلىي'' كادعوىٰ برگزنه كرتابة قارون اگر بھوكا موتاتو ہرگز مرکثی اختیار نہ کرنا اور ثعلبہ جب تک بھو کا تھا تمام لوگ اس کی تعریف کرتے تھے لیکن جب سیر ہو گیا تو اس نے مناقبت کا اظہار کیا۔اللہ تعالیٰ نے کفار کے بارے میں فر مایا ہے'' زَرُهُمْ يَاكُلُوا وَيَسْمَتَّعُو وَيُلْهِهِمُ الْآمَلُ فَسَوُفَ يَعْلَمُونَ ''(أَبْيِس جَهُورُ ويَجَيَّ كركهات ے اور احسان میرے گئاس کو کھانے میں اپنے سے بہتر سمجھے' .....میرے شیخ رحمت اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے تھے کہ مجھے ہروقت کھانے کی سوچ میں مبتلار ہنا ہے' پھر کھانا ہاتھ سے کھانا جاہے اورا پےلقمہ کےعلا دوکسی چیز پرنظر نہر کھے،ادرکھانا کھانے کے دوران یانی کم ییئے ادر وہ بھی سیحے بیاس کے وقت، اور جب پیئے تو اتناتھوڑ اپیئے کہ اس ہے بس جگرتر ہو جائے اور لقمہ بہت بڑانہ بنائے ، اور کھانے اور چبانے میں جلدی نہ کرے کہ بید بہضمی کا باعث ہوتا ہے ادر خلاف سنت بھی ہے اور جب کھانے سے فارغ ہوجائے تو الحمد للہ کہے اور ہاتھ دھولے! اور اگر پوری جماعت میں سے دویا تمن یا زیادہ آ دمی پوشیدہ طور برکسی دعوت پر چلے جائیں اوروہاں کچھ کھالیں تو بعض مشائخ کہتے ہیں کہ پیرام ہے اور صحبت عِن فيانت كمتزادف مِ 'أوليْكَ مَايَاكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ إلاَّ النَّادُ ''(ييلوگ ایے پیوں میں کھانانہیں آ گ کھا ہے ہیں) ادر بعض حضرات نے کہا ہے کہ اگر کوئی جماعت دعوت کرری ہے تو ایک دوسرے کی موافقت میں پیرجا ئز ہےادرایک اور گروہ کا کہنا ہے کہ اگر ایک آ دمی ہوتو بھی جائز ہے کیونکہ اکیلا ہونے کی صورت میں اس پر انصاف کا اطلاق بی نبیس ، انصاف تو صحبت کی حالت میں لازم آتا ہے چنانچہ جب پہنچا ہو گا تو اس وقت حکم محبت اس سے اٹھ جائے گا اور اس پر اس کی گرفت نہ ہو گی ۔ اور اس مذہب میں مشکل اوراہم ترین اصل بیہ ہے کہ کسی درولیش کی دعوت ردنہ کرے اور کسی دنیا دار کی دعوت قبول نہ کرےاور دنیا داروں کے گھر نہ جائیں اور نہان ہے کی چیز کا سوال کریں کیونکہ اس میں الل طریقت کی کمزوری ہے کہ اہل دنیاور دلیش کے منہیں ہیں اوراصل بات یہ ہے کہ کو فی مخص دولت کی کشرت ہے دنیا دار اور اس کی کمی ہے درولیش نہیں بن جاتا، بلکہ جو بھی دولتمندي يرفقر كى قضيلت كا قائل مووه دنيا دارنييس موتا اگرچه با دشاه عى كيون ندموادر جوكونى فقر کامئر ہووہ دنیادار ہوتا ہے آگر جہ مجبور ومفلس ہی کیوں نہ ہوادر جب دعوت میں حاضر ہو تو کسی چز کے کھانے یا نہ کھانے میں تکلیف نہ کرے بلکہ وقت کے نقاضے کے مطابق جو طے کھا لے اور جب دعوت کرنے والا محرم راز ہوتو بیکی درست ہے کہ وہ بچا کھیا اٹھا لے جائے ، ور اگر نامحرم ہوتو اس کے گھر جانا تو جائز ہے لیکن بہتر بیہ ہے کہ کھانا بچایا نہ جائے ، کیونکہ حضرت بہل بن عبداللہ نے کہا ہے کہ اللہ فاقہ ہسی اللہ للہ " (پس خوردہ، بچانا، ذلت ہے۔ وہاللہ التوفق واللہ اعلم بالصواب

# جلنے کے آ دا**ب**

خداتُعالَىٰ قرماتے ہیں''وَعِبَسادُ السَّاحُـمَٰنِ الَّذِيْنَ يَمُشُونَ عَلَى الْآرُض هَوُ مَا ''اورخدا نے جُن کے بندے وہ ہیں جوز مین پرانکساری کے ساتھ چلتے ہیں) طالب حق کوا بنا ہر قدم زمین پر رکھتے وقت پیر خیال رکھنا جا ہے کہ بیقدم اینے نفس کیلئے ہے یا خدا تعالی کیلئے!اگرا بی ذات کیلئے ہے توان براستفسار کرے اور اگر حق تعالی کی رضا کیلئے ہے تو خدا کاشکرادا کرے تا کہ حق تعالی کی زیادہ وجو شنودی حاصل ہو۔ حضرت داؤد طائی رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں آتا ہے کہ ایک دن آپ فے دوائی کھائی ہوئی تھی تو لوگوں نے آپ ے عرض کی کتھوڑی دریاس صحن میں ٹہل لیس تا کہ دوائی کا پورااٹر ظاہر ہوجائے، آپ نے کہا'' جھے شرم آتی ہے کہ اگر قیامت کے دن خدا تعالی مجھ سے حوالی کرلیں کہ ایے نفس کی خواہش کے مطابق کیوں اتنے قدم تم نے رکھے تھے؟ تو میں کیا جواب دوں گا، چنانچہ خداوى بزرگ وجبار كاارشاد بي وَتَشْهَدُ ازْجُلُهُمْ بِمَا كَانُو يَكْسِبُون "(اوران كے ياؤل گوائی دیں گے کہ کیا کماتے رہے ہیں) لیس درولیش کو چاہئے کہ بیداری کی حالت میں سر جھکائے ہوئے مراقبے کی صورت میں چلے اور ادھر ادھر ہرگزندد کھے بلکہ بالکل سامنے دیکھتا مواحظے،اگر کوئی مخص اس کے سامنے آئے تواہے کیڑوں کوسیٹما موااینے آپ کواس سے بچانے کی کوشش ندکرے کیونکہ مومن اوران کے کیڑے سب یاک علی ہوتے ہیں، لہذا ہے چیزاینی رعونت اورخودنمائی کےعلاو ہ اور کچھے نہ ہوگی ،البیتہ اگروہ سامنے آ نے والاقحض کا فرہو

یا کوئی گندگی اس بر ظاہری طور پر دیکھے تو جائز ہے کہ اپنے آپ کواس سے بچائے ادر دور رکھے۔اوراگرکسی جماعت کے ہمراہ جار ہا ہوتو آ گےآ گے چلنے کاارادہ نہ کرے کیونکہ بڑائی جا ہنا تکبر کی علامت ہے، نیز بالکل پیچھے چلنے کی کوشش بھی نہ کرے کہ تواضع میں اتنامبالغہ بھی ایک طرح کا تکبری ہے،اوردن کے وقت اپنعلین اور جوتوں کو جہال تک ممکن ہوتا یا ک جگہوں سے بیائے رکھے تا کہ خدا دند تعالیٰ اس کی برکت ہے رات کے وقت اس کے كيرون كوناياك مون سے بچائے، اور اگركوئي جماعت يا ايك درويش مراہ موقو راست میں کی کے ساتھ باتیں کرنے کیلئے کھڑ انہ ہونا جا ہے اور بوں اس کو انظار نہیں کرانا جا ہے اورآ ستدرفارے على تين في على كرتيز چلنا حريص لوكوں كى رفار باور بهت آست آ ہتہ بھی نہ چلے کہ بیمتکبروں کی جال ہاور یاؤں زمین پر بورار کھے،خلاصہ یہ کہایک طالب حق کی رفناراس طرح ہونی جائے کیا گرکوئی اس سے یو چھے کہ کہاں جارہے ہو؟ تووہ چلتے چلتے بن كهديك' إنبى ذاهب والى دبلى شكيفين "من اين برورد كارى طرف جا ر ہاہوں وہ جلدی میری رہنمائی کرے گااور اگراس کا چلناان آ داب کےخلاف ہوگا تواس کی رفآراس کیلئے وبال ہوگی اس لیے کہ قدموں کا تھیج ہونا سوچوں کے تھیج ہونے سے ہوتا ہے،بس جس کی سوچ مجتمع ہوگی ۔ حق کی طرف اس کا اقدام اس کی سوچ کے تالع ہوگا حصرت بایزید کے متعلق روایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا، مراتبے کے بغیر درولیش کی رفتار غفلت کی علامت ہے کیونکہ خود جو کچھ ہےدوقد مول میں حاصل ہوجاتا ہے کہ ایک تو اپنی خواہشات برقدم اٹھانا ہے اور ایک حق تعالٰی کے فرمان کے مطابق ۔اس ایک قدم کوا تھائے اور اس دوسرے کی جگہ پر رکھ دیئے .....اور طالب کی روثن مسافت کو طے كرفى علامت موتى ب جب كرقرب حق مسافت معلق نبيس ، چنانجد جب حق تعالیٰ کا قرب، فاصلوں کے ساتھ تعلق نہیں رکھتا تو طالب حق کیلیے کل سکون میں یاؤں تو ژکر بيثر بن كسواكيا جاره بوسكتا بيسدوالله اعلم التوقيق

سفرو حضر میں سونے کے آ داب

جان لوکہاس معالمے میں مشائخ کا بہت اختلاف ہے، ایک گروہ کے نز دیک ہیہ ہے کہ مرید حق کیلئے غلبہ نیند کی حالت کے بغیر سونا درست نہیں اور اس وقت سوئے جب خود کونیندے بازندر کھ سکتا ہو کہ پنجبر علیہ کا ارشاد گرای ہے''المنوم اخ المعوت ''(نیند موت کا بھائی ہے) پس زندگانی اللہ تعالی کی نعت ہے اور موت ایک مصیبت! لامحالہ نعت، مصيبت سے زياده بررگ ہے ....حضرت بلئ سے روايت ہے کرانہوں نے کہا "اطلب المحقُّ عَلَى فقال مَن فام غَفَلَ وَمَنُ غَفَلَ حَجَب " (الله تعالى في مجمرين تاه كي اور قرمايا، '' جوسوگیا وہ غافل ہو گیا اور جو غافل ہوا وہ حجاب میں ہو گیا ) اور ایک گروہ کے نز دیک جائز ہے کہ مریدایۓ اختیار ہے سوئے اور جن تعالیٰ کے احکام بجالانے کے بعد نیند میں تکلیف كري كيونكدرسول التدايية في المايان في القلم عن ثلاث عن النائم حتى ايقظ وعن الغلام حتى يحتلم و عن المجنون حتى يفيق ''( تين) وميول ے (حساب کی) قلم اٹھالی گئ ہے، سونے والے سے جب تک وہ بیدار نہ ہو سچے سے يبال تك كدوه بالغ موجائے اور مجنون سے يهال تك كدا حافاقيہ موجائے) اور جب سوئے ہوئے آ دی ہے قلم اٹھالیا جاتا ہے جب تک وہ بیدارنہ ہوجائے تو مخلوق اس کے شر ے محفوظ ہو جاتی ہےاور مخلوق ہےاس کا اختیار ختم ہو جاتا ہےاوراس کا نفس اپنی خواہشات ے معزول ہو چکا ہوتا۔ اور کراماً کا تبین اس کے اعمال لکھنے سے فارغ ہو چکے ہوتے ہیں اوراس کی زبان دعود سے رکی ہوئی اور جموث وغیبت سے بچی ہوئی ہوتی ہے اوراس کا اراده خود بني اورديا كارى ت بابر موچكا موتا كه "لا يَسمُلِكُ لِسَفْسِهِ صَدرًا ولاً مَـوُنَـاوَ لاَ حَينوةً وَّلاَ نُشُورًا "(وهايينْس كيليّ فصان فائد، موت، زندگي اور د د بارہ زندہ ہونے کسی چیز کا بھی مالک نہیں ہوتا )اس لئے تو حضرت این عباس فر ماتے ہیں

كُـ (لا شيئ اشد على ابليس مِن نوم العاصي فاذا نام العاصِي يقول متى ينبة ويقوم حتى يعص الله "(ابليس يركنهكارا دي كى نيند رزياده تحت كوكى چزنبيس کہ گنبگار جب سوجا تا ہے تو اہلیس کہتا ہے بیہ کب بیدار ہوگا اور اٹھ کر اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرے گا) حضرت جنیڈ کا حضرت علی بن مہل الاصفہانی " سے یہی اختلاف ہے اور اس معاملہ میں وہ خط کا فی ہے جوحضرت علی بن سہلؓ نے حضرت جنید کو کھاتھا اور وہ امت میں بروا مقبول ہےاس کا مطلب ہیہ ہے کہ حضرت علی بن ہمالؓ نے اپنے اس خط میں لکھا تھا کہ '' نیند ایک غفلت اور آ رام ہےلہذااس سے اعراض کرنا جا ہے کہ محت کیلئے دن رات میں غفلت اورآ رامنہیں ہوتا کیونکہ الرغنودگی اورغفلت میں رہے گا تو اس خالت میں اس کامقصوداس ے کھو جائے گا اورا ہے آ پ سے اورا پنے معاملہ میں غافل اور حق تعالیٰ ہے دوررہ جائے گاجیسا کہ ق تعالیٰ نے حضرت واؤر علیہ البلام کو دی بھیجی تھی کہ 'یے داؤد کے ذب من اوعى مجتى فاذا جنه الليل نام عنى (ايداؤدعليالسلاماس في جموث بولا جس نے میری محبت کا وعویٰ کیا لیکن جب رات آئی تو سو گیا اور میرے ذکرے عافل ہو گیا۔اس خط کے جواب میں حضرت جنیدٌ نے تحریر فرمایا جان لو کہ ہماری بیداری ہمارا اپتا معاملہ ہے جب کہ جاری نیندہم پر ہمارے خدا کافضل ہے۔ پس جو کھ ہمارے اختیار کے بغیرحق تعالیٰ کی طرف ہے ہم پر طاری ہوتا ہے وہ اس سے زیادہ کامل ہے جو محض ہمارے اليّافتيارت بم يربوتات السوم موهبة من الله تعالى على المجين "نينر، محبّ لوگوں پراللہ تعالی کی طرف سے ایک انعام ہے )اس مسئلے کاتعلق صحواور شکر کے ساتھ ہے۔جس کے متعلق پوری طرح ہم کلام کر چکے ہیں،لیکن تعجب اس بات پر ہے کہ حضوت جنیدٌصاحب صحو بزرگ تھے لیکن اس مقام پرشکر کوتر جیج دے رہے ہیں شایداس وقت آپ مغلوب الحال ہوں گے اور ان کی زبان ہے اس دفت و هخود بول رہا ہوگا۔ نیزیہ بھی درست بے کہ معاملہ اس کے برعض ہو گیا نیندعین صحو ہے اور بیداری عین سکراس لئے کہ نیندآ دی کی

صفت ہاور آ دی جب تک این اوصاف کی تار کی میں ہوصو کی طرف منسوب ہوتا ہے اورنسونا، حق تعالى كى صفت عاور جب انسان حق تعالى كى صفت كسايد من موسبكى طرف منسوب ہوتا ہے اور مغلوب الحال ہوتا ہے۔ میں نے مشائخ کے ایک گروہ کو دیکھا ہے كەوە حفرت جنيدگى موافقت بى نىندكو بىدارى پرافضل تجھتے ہیں كيونكداولياء وبزرگان دين اور بہت سے پغیروں کا مکاهفه خواب میں ہی جوا ہے اور پغیر عظی نے حق تعالی کے بارے میں قرمایا ہے کہ ان الله تعالى بياهى بالعبد الذى نام فى سجوده ويـقـول للملنكة انظروا الى عبدي روحه في محل النجواي وبدنه على بساط العبادة ٧٠ بيشك الله تعالى ايناس بندب يرفخر كرتاب جو تجدي حالت میں سو جائے اور حق تعالی فرشتوں ہے کہتے ہیں،میرے اس بندے کی طرف دیکھو کہ اس کی روح میرے ساتھ سرگوشی کے کی میں ہے اور ان کابدن عبادت کے بچھونے یرہے ) نیز بِغِبرِ عَلِيلَةٍ مِنْ ارشادِقر مايا''من سام على السطه ارة يوذن لووجه ان يطوف بسالعوش ويسبيعيد الله تعالى " بَوْتُكُل بِإوضوسوجائ تَن تَعالَى اس كى دوح كو ا جازت دہے ہیں کہ وہ عرش البی کا طواف کرے اور ایکے اللہ کو بحدہ کرے ) اور میں نے حكايات ين يديايا ہے كەحفرت شاه شجاع كرمانى " عاليس مال تك بيدارر ب جب ایک رات سوے توحق تعالی کوخواب میں دیکھا۔ پھراس کے بعدوہ ہمیشدای امید سے سویا کرتے تھاں معنی میں قیس عامری کہتے ہیں

> وانى ال ستنجس ومالى نعيسة لَعلَّ خيمالا منك بلقى خيمالياً

( مجھے نیندتونہیں آر ہی کیکن پھر بھی میں ابھی سوجاؤں گا کہ شایداس طرح تیراخیال میرے خیال سے آیا ہے) خیال سے آیا ہے)

اور میں نے ایک گروہ کود یکھا ہے جو حضرت علی بن ہمل کی موافقت میں نیند پر

بیداری کوفسیات دیتے ہیں کیونکہ رسولوں کی وحی اور اولیاء کی کرامات بیداری ہے ہی متعلق ين .....اورمشائ ميں سے ايك بزرگ كہتے بين ' كو كان فى النوم حيوا لكان فى المهجنة نوم "(اگرنينديم كوكي بهلائي يامحبت وقرب الهي كيليخ نيندعلت بهوتي توجنت مين بھی نیند ہونی جائے تھی) جو کہ قرب الہی کا مقام ہے۔ جب بہشت میں نہ تجاب ہوگا اور نہ نیند ہوگی تو ہم جان گئے کہ نیندا کی حجاب ہے اور ارباب لطائف کہتے ہیں کہ جب حضرت آ دم علیہ السلام جنت میں سوئے تو ان کے بائیں پہلو سے حضرت حوا ظاہر ہو کمیں اور آ ب کی تمام آ زمائشیں حضرت حوا ہے ہی تھیں'' اور نیز کہتے ہیں کہ جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے حضرت اساعیل علی السلام سے کہا ' إنّى اَرى فِيى الْسَمَنام اَبِّي اَدْبَحْك '' (میں نے نیندمیں دیکھا ہے کہ میں تحقید ذیح کررہاہوں) تو حضرت اساعیل علیه السلام نے عُرض كى اباجان ُ هــذا جـزاء مـن نام عن حبيه لو لم تنم لما اموت بالذبح '' (ج<sup>وخ</sup>ف اینے محبوب سے غافل ہو کر سوجائے ا**ن ک**ا یہی بدلہ ہے اگر آپ نہ سوتے تو آپ کو ذیج کرنے کا تھم نہ دیاجاتا) آپ کی نیندآ پ کو بیٹے کیے محروم اور زندگی سے محروم کردے گی تا ہم میرا دردتو ایک کھے کیلئے ہوگالیکن آپ کا در دہمیشہ رہے گا حضرت بلی کے متعلق آتا ہے کہ آپ ہرات تمکین یانی کا ایک پیالہ اور ایک سلائی اینے سامنے رکھتے تھے، جب نیند آ نِلْتَى تُوالِك سلاكى يانى من وبوكرآ كه مين لكاليت) اور يون نيندختم موجاتى) میں (حضرت علی بن عثمان ہجویریؓ )نے ایک بزرگ کو دیکھا ہے کہ جب وہ فرائض کی ادائیگی سے فارغ ہوجاتے تو سوجایا کرتے۔ اور شخ احمد سر قندی کو میں نے دیکھا جو بخارامیں تھے کہ چالیس سال ہو چکے تھے لیکن رات کو بھی نہ سوئے تھے البتہ دن کوتھوڑی ورکیلئے سوجایا کرتے تھے۔ بہر حال اس مسلے کار جو کا اس بات کی طرف ہوگا کہ اگر کسی کے نزدیک موت زندگی سے زیاد ہ عزیز ہوتو وہ نیند کو بیداری سے زیادہ عزیز سمجھے گاادرا گرزندگی کوموت سے زیادہ عزیز رکھے گا تو اس کے مزد یک بیداری نیند سے زیادہ عزیز ہونی

چاہئے۔ پس اس چیز کی کوئی قدرو قبت نہیں کہ تکلف کے ساتھ بیدار رہے بلکہ قبت اس بات کی ہے کہ وق تعالی اس کو بیدار کھیں جیسا کہوں تعالی نے رسول اللہ عظافہ کو برگزیدہ کہا اور بلند درجہ پر پہنچایا تھا آپ نہ تو نیند میں تکلف کرتے تھے نہ بیداری میں ، توحق تعالیٰ کا فرمان آيا ' فُسِم الَّيْسَلَ إلَّا قَلِينُلا يَصْفَه ' أوِ انْقُصُ مِنْهُ قَلِينُلا ً '' (رات كوعها دت ميل قیام کیجئے ۔ مگررات کا تھوڑا حصہ نصف بالس ہے بھی کچھ کم ) نیز اِس بات کا بھی کوئی جواز نہیں کہ تکلف ہے سوجائے بلکہ وقعت اس بات کی ہے کہ حق تعالی خوداس کوسلا دیں ،جیسا کہ حق تعالی نے اصحاب کہف کوچن لیا اور اعلیٰ مقام پر پہنچایا اور کفر کا لباس ان کی گردن ہے ا تارویا تو وہ نہ نیز میں تکلف کرتے تھے نہ بیداری میں یہاں تک کہن تعالیٰ نے اس پر نیند طاری کردی اوران کے اختیار کے بغیران کی پرورش کرتا ہے چٹانچے فرمایا'' وَ مَسخَسَبُهُ مَمْ اَيُحَاطَا وَهُمُ مُ وُقُودٌ وَ نَقُلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينُ وَذَاتَ الشِّمَالِ ''(اورتمان)و بیدار سمجھو کے حالائلہ وہ سوئے ہوئے ہیں اور ہم ان کی دائیں اور بائیں پہلو پر کروٹ بدلتے ہیں )ادر بید دنوں حالتیں ان کے اختیار کے بغیر ہیں غرضیکہ جب بندہ اس در ہے يريني جائے كداس كا بنا اختيار خم بوجائے اورسب سے اس كا ہاتھ منقطع بوجائے اوراس كا ارا دہ غیر سے اعراض کرے تو وہ نیندیا بیداری جس حالت پر بھی ہو تریز ہی ہوتا ہے۔ پس مریدحق کی نیند کیلئے شرط بہ ہے کہانی ابتدائی عمر کی نیند کواینے آخری دور کی نیند کی طرح مستحجاب گناہوں سے تو بہ کرے۔ ناراض لوگوں کوراضی کرے اچھی طرح وضو کرے اور دائے پہلو پر قبلدر خ ہو کرسوے دنیا میں کے ہوئے اچھے کاموں اور اسلام کی نعمت پر خدا کا شكرادا كرےاورعبد كرے كەاگر بىدار ہوا تو گناہوں كاارتكاب نەكروں گا۔ پس جس خض نے بیداری میں اسے بیکام کر لیے ہوں اسے نیندیا موت سے کوئی خوف نہیں ہوتا۔

حکایات میں مشہور ہے کہ ایک ایک امام کے پاس گئے جوم تبدوعزت اور نفس کی رعونت میں بیٹل تھا اور اس سے کہا ''اے قلال! مرجانا جا ہے اس امام کواس بات

ے رنج ہوا کرتا تھا کہ یہ گداگر ہر دقت مجھے یہی بات کہتا ہے، ایک دن اس نے سوچاکل میں یہ بات کہنے میں سبقت کروں گا۔ چنا نچہ وہر ہے روز جب وہ بزرگ اندر آیا تواس امام نے کہا'' اے فلاں! مرتا چا ہیے''اس بزرگ نے یہ ن کرمصلے بچھایا اوراس پر سرر کھا اور کھنے لگا لو! میں تو مرگیا اور اس وقت اس کی جان نکل گئی اس سے اس امام کو تنبیہ ہوئی کہ یہ بزرگ اس سے یہ بی کہا کرتا تھا کہ موت کی تیاری اس طرح کرنی چا ہے جس طرح میں بزرگ اس سے یہ بی کہا کرتا تھا کہ موت کی تیاری اس طرح کرنی چا ہے جس طرح میں نے کی ہوئی ہے اور ارادہ نہ کرواور جب بیدار ہو جاؤ تو دوبارہ بھی مت سوؤ کہ مربدان تی کے دوسری نیند جرام ہوتی ہے اور بیکاری ونیند ہندہ کیلئے فراموش اور خفلت بیدا کرتی ہے اور اس بارے میں طویل کلام موجود ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

بولنے اور خاموش رہنے کے آ داب

خداوندتعالی فرماتے ہیں 'وَمَنْ الْحَسَنَ فَوَلا مُمَنْ دَعَا الِی اللّٰهِ وَعَمِلَ صَالِحا "

(اس) دی سے زیادہ اچھا گفتگو کے اعتبار سے کون ہے جواللہ کی طرف بلائے اور نیک عمل کرے) نیز خداوند تعالی نے فرمایا ہے ' قول معروف ' (ایکی بات ) نیز فرمایا ' قسو لُسو امن نیز خداوند تعالی کی خدائی گارت کہنے کا حق تعالی کی طرف سے بندے کو ایسے بی تھم دیا گیا ہے جسیا کہ خداوند تعالی کی خدائی کے اقرار ، اس کی حمد و ثنا کہنے اور تلوق کو اس کی بارگاہ کی طرف سے بندے کو اس کی بارگاہ کی طرف سے بندے کو اس کی بارگاہ کی طرف بلائے کا تھم دیا گیا ہے نطق (بولنا) حق تعالی کی طرف سے بندے کو اور خداوند تعالی نے فرمایا ہے ' وَ لَمَ هَذَ تَکُورُ مُنَا بِنِی آدَمَ ' (ہم نے بَی آدم کو بزرگی عطا اور خداوند تعالی نے فرمایا ہے ' وَ لَمَ هَذَ تَکُورُ مُنَا بِنِی آدَمَ ' (ہم نے بَی آدم کو بزرگی عطا فرمائی) مفسرین کرام نے اس کا ایک معیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر نعمت ہونا ظاہر ہے تا ہم اس کی مصیبت بھی بہت بڑی ہے کہ تی بندہ پر سے خوف ما احاف علی امنی اللسان ' (جس چیز کے متعلق میں اپنی امت پر سب

ے زیادہ ڈرتا ہوں وہ زبان ہے ) غرضیکہ گفتار شراب کی طرح ہے کہ وہ عقل کومست کرتی ہےاورانسان جب اس کے پینے میں پڑجا تا ہے تو ہرگز اس سے نکل نہیں سکتا اورا بیے آپ كواس سے بازنبیں ركھ سكتا۔ جب اہل طریقت كواس كاعلم ہوگیا كه بولنا ایك آفت ہے تو انہوں نے ضرورت کے بغیر گفتگو ہی نہیں کی۔ یعنی اپنی گفتگو کی ابتداءاور انتہا پر نگاہ رکھی ہے اگروہ سب کی سب حق کیلئے ہوتو اسے اوا کیا ہے ورنہ خاموش رہے ہیں۔ کیونکہ ان کا اعتقاد تھا کہاللہ تعالیٰ رازوں کو جاننے والے ہیں اور وہ لوگ قابل ندمت ہیں جوحق تعالیٰ کواہیا تَهِين جانة بقول خدائعٌ وجلُ 'أنَّا لَا نَسُمَعُ سِرَّهُمُ و نَجُوُهُمُ بَلَى وَارْسُلِنَا لَلَيُهِمُ يَـكُتُبُونَ ''(كياده كمان كرتے ہيں كه ہم ان كے راز وں اور سر گوشيوں كونبيں سنتے ، ہاں ہم سنتے ہیں۔ اور ہمارے فر میتے ان کے باس سے لکھتے بھی ہیں )اور ہم خود عالم الغیب بھی بين \_اوررسول الله عَلِينَةِ كاارشاد م مُمِّن صَمَتَ نجى "جوفاموش بوا، نجات ياكيا) یس خاموثی میں بڑے فائدے اور کا میابیاں ہیں جب کہ بولنے میں بہت مصبتیں ہیں۔ مشائخ کا ایک گروہ تو خاموش رہنے کو بولنے پرفضیات دیتا ہے اور دوسرا گروہ بولنے کو خاموش رہے پر افضل سجھتا ہے، انہی میں سے حضرت جنیدٌ فرماتے میں که' نید الفاظ اور عبارات تمام تحض دعوے ہیں، جہاں حقیقت کا اثبات ہود ہاں تمام وعوے بے کار ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ کوئی وفت ایسا بھی ہوتا ہے کہ اختیار کے باو جودانسان قول کے ساقط ہوجانے پر معذور ہو جاتا ہے لیعنی کسی خوف کے وقت اس حالت کے برقر ارر ہنے کی صورت میں گفتگو کی قدرت پراختیار کے باوجود نہ بولنے کا عذر بیدا ہو جاتا ہے اور بول بولنے سے انکار كرنا \_ حقيقت معرفت كيليح نقصان وهنبيس جوتا اوركسي وقت بهي بنده معنى كے بغير محض وعوىٰ ہے معذور نہیں ہوتا اس کا حکم منافقوں کا سا ہوتا ہے۔ بیں معنی کے بغیر دعویٰ ایک نفاق ہے جب كمعنى تو بوليكن دعوكى نه بوتوريرا خلاص بي لكن من اسَّس بنيانه على بيان لا يستغنى عن الـلسان ومن اسَسَ بنيانه على عيان استغنى فيما بينه و بين ربه من اللسـان \*\* (جس خص نے اپنی بنیاد محض بیان پر رکھی وہ زبان سے مستغنی نہیں ہوسکتا جب کہ جس نے اپنی بنیاد حقیقت اورمشاہرہ پر رکھی وہ اپنے اور اپنے رب کے درمیان معاملہ کی وجہ سے زبان ہے مستغنی ہوجا تا ہے ) یعنی جب بندے برطریقت کی راہ کھل جائے تو وہ گفتار ہے متعنی ہو جا تا ہے کیونکہ الفاظ تو غیر کی اطلاع کیلئے ہوتے ہیں اور حق تعالیٰ احوال کی تفسیر سے بے نیاز ہیں اور غیر اللہ اس قابل نہیں کہ اس میں مشغول ہو جائے ،حضرت جنید ؓ کے قول کا بھی ي معنى ب جوانهول في فرما يا تفاكه من عَرف الله كل لسانه " (جوالله كو پيان ليما ہے،اس کی زبان گنگ ہوجاتی ہے) کیونکہ مشاہدہ میں بیان ایک جاب ہوتا ہے اور شبائی کے بارے میں روایت آتی ہے کہ آپ چھڑت جنیڈ کی مجلس میں ایک مرتبدا تھے اور زور سے نعرہ لگایان یا هو ادی "(اے میری مراد)اوراس سے اشارہ حق تعالی کی طرف کیا۔حضرت جنیدؒنے کہااے ابو بھر!اگراس سے تیری مرادی تعالیٰ ہے تو پینعرہ لگانے کی کیاضرورت تھی کہ وہ تو بلند آ واز ہے منتغنی ہے اور اگر اس کا غیر مراد تھا تو تونے خلاف کیوں کیا؟ کہ حق تعالیٰ تو تمہار ہے قول کا جاننے والا ہے تو حضرت شبکی نے اپنے کیے ہوئے پر استعفار کیا اور جوگروہ گفتگوکو خاموثی پرتر جیح دیتا ہےوہ حضرات کہتے ہیں کہایئے احوال کو بیان کرنے کا ہمیں حق تعالیٰ کی طرف ہے تھم دیا گیا ہے کیونکہ دعویٰ تو معنی کے ساتھ قائم ہے کہ اگر کوئی تحنص ہزار سال تک بھی دل اور باطن سے عارف بااللہ ہواوراس کو بیان کرنے سے کوئی ضرورت مانع میں نہ ہوتو جب تک بیمعرفت زبان سے اقرار کے ساتھ پیوست نہ ہوگی اس کا حکم کا فروں کا ساہوگا اور حق تعالیٰ نے تمام مومنوں کو نعمتوں پرشکر اور بزرگ پراس کی حمد وثنا كَاتَكُم ديا بِ اورايين رسول الشُّطَالِيُّ سِي كَهَابُ 'وَ أَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّث ' (اور اینے رب کی نعمتوں کو بیان کر ) اورتح بیف وتحدیث آپ کی گفتار ہی ہے پس ہمارا کلام حق تعالیٰ کے احکام ربوبیت کی تعظیم سے متعلق ہے اور خداوند تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے کہ'' أَدُعُونِينُ اَسْتَجِبُ لَكُمُ " (مجھے يكارو! ميں تبہاري يكار وقبول كروں گا) اور نيز قر مايا ہے" أجِيبُ دَغُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ "(ش پكار نے والے كى پكار كا جواب ديتا ہوں وہ جب بھى پكار تا ہے) اورائى طرح كى دوسرى بہت كى آيات ہيں جن ميں يہى مضمون پايا جاتا ہے، مشائخ ميں سے ایك بزرگ كہتے ہيں جو خص اپنے حال كو بيان نہيں كرسكا اس كاكوكى حال بى نہيں ہوتا كہ تيسر در ہے كو بيان كرنے والا خود تيسرا درجہ عى ہے۔ جبيا كہ ايك شاعر كہتا ہے۔

لِسَانُ العحال افصع من لِسانی وَصمتی عن سوالی ترجمانی (میرے حال کی زبان میری این زبان سے زیادہ تسیح ہے اور میری خاموثی میرے سوال کی

ترجمانہے)

حکایات میں میں نے دیکھا ہے کہ حضرت ابو برشگی آیک دن بغداد کا یک محلے سے گررر ہے تھے کہ ایک مدی طریقت کور کھا جو کہ دہ ہاتھا 'السکوت خیو من المکلام فعال الشبلی سکوتک خیو من کلامک لان کلامک لغو و سکوتک هزل و کلامی الشبلی سکوتک خیو من کلامک لان کلامک لغو و سکوتک هزل و کلامی حلم خیر من سکوتی جام و کلامی علم می (خاموثی بہتر ہے کلام سے پس حضرت شبکی نے کہا تہاری خاموثی واقعی تہار ہے اور چی رہنا ہے بودگی جب کہ میرا بولنا میری خاموثی سے بہتر ہے کیونکہ میرا سکوت میری برد باری ہے اور جی رہنا ہے بودگی جب کہ میرا بولنا میری خاموثی سے بہتر ہے کیونکہ میرا سکوت میری برد باری ہے اور میرا کلام میرا علم ) کہ اگر ابنا علم بیان نہ کروں تو اس میں میری برد باری ہے اور اگر ابنا بیان کروں تو سے میرا علم ہے جب خاموش رہوں گا تو علیم ہوں گا اور جو بولوں گا تو علیم ہوں گا 'اور میں لین علی بن عثان جوری کہتا ہوں کہتا م کلام بھی دوطرح کے ہوتے ہیں اور تمام کلام بھی دوطرح کے ہوتے ہیں ایک کلام بی ہو اور دومرا باطل ۔ اور ایک سکوت حصول مقصد اور مشاہدہ کی وجہ ہوتا ہے! درد ومرا غفلت کی وجہ ہے۔ پس کلام کی جہ ہے کہ اگر اس میں جھا تک لینا چاہئے کہ اگر اس

کا کلام حق کیلئے ہے تو اس کی گفتار اس کی خاموثی ہے بہتر ہے اور اگر کلام باطل ہے تو پھر سکوت کلام سے بہتر ہے، ای طرح سکوت اگر خفلت اور تجاب کی وجہ سے ہے تو پھر گفتار · خاموثی ہے بہتر ہےلوگ اس معالمے میں یوں ہی سرگر داں ہیں اور تصوف کے دعویداروں میں سے ایک گروہ نے نفسانی خواہشات اور معانی ہے خالی چندعبارات کو ہاتھ میں لے رکھا ہےاوروہ کہتے ہیں کہ گفتار سکوت ہےافضل ہےاور جاہلوں کا ایک گروہ جو میناراور کنوئیں میں تمیز نہیں کرسکتا اپن جہالت کی وجہ سے خاموش رہتا ہے اور بدلوگ کہتے ہیں کہ خاموشی ، گفتار ہے بہتر ہے۔ جب بید دنوں گروہ ایک دوسرے کی طرح ہیں تو کس کو بولنے دیں كے اوركس كوناموش رہے ہے من نطق اصاب او غلط ومن انطق عصم من الشطط " (جوکوئی اپنی مرضی سے بولتا ہے وہ **یا ت**یج ہو لے گا یا غلط کین جس کوحق تعالیٰ بلوا <sup>ن</sup>میں گے وہ خطا اورخلال ہے محفوظ رہے گا) جیسا کہ اہلیس (اللہ اس پرلعنت کرے) خود بولا کہ 'آنا خیرُ مِنْه'' ( میں آ دم سے بہتر ہوں )اور حضرت آ دم کونٹ کے بلوایا توانہوں نے عرض کیا ''ربنا ظلمنا انفسناً "(بمار يدب بم في اينفول يرزياد في كرلي بي اس راه كودا عي ايخ بو لنے میں ماموراورمجبور ہوتے ہیں اوراین خاموثی میں حیاداراور بے بس ہوتے ہیں کہ<sup>ود</sup> من كان سكوتة حياءً كلامه حيوة "(جَسُّحُض كي ظاموثي حيا كي وجريجهواس كا بولنا اس کے دل کیلئے پیغام زندگی ہوتا ہے ) کیونکہ ان کی گفتار دیدار الٰہی کی وجہ سے ہوتی<sup>۔</sup> ہاں ذات کا باعث ہوتا ہے بولناان کے ہاں ذات کا باعث ہوتا ہے اور جب تک وہ باہوش ہوتے ہیں نہ بولنا، بولنے سے زیادہ اچھا مجھتے ہیں اور جب اینے آپ سے بےخود ہوجاتے ہیں تو لوگ ان كے كلام كوائي جان يركھتے ہيں يہى وجد ہے كداس بزرگ نے كہا تھا كد من كان سكوتة له ذهبا كان كلامه بغيره مزهبا "(جسكى خاموتى خوداي ليسونا موتى ب اس كا كلام دوسرول كيلئ كيمياسونا بنانے والا' يارس'') ہوتا ہے۔ پن طالب رباني كوجا ہے کہاس کی جوسوچ بندگی میں مصروف ہےاسے خاموش ہی کردے تا کہوہ زبان بولنے لگے

## سوال کرنے کے آ داب

الله عزوجل كافرمان بي كلا يَسْأَلُونَ النَّاسَ اِلْحَافَا وَهُ وَهُ الوَّول سے ليك كر موال نہيں كرتے ) اور جب كوئى ان سے سوال كرت و وه روكة نہيں جيبا كرت تعالى السيّائِلَ فَلاَ مَنْهُو " (اور باقی سوال كرنے والے كو مت جمر كيل اور جب تك ہو سكے الله تعالى كے علاوه كى سے سوال نہ كرے اور غير الله كو سوال نه كرے اور غير الله كو سوال نه كرے اور جب بنده قل سوال كے قابل نه جميس كيونكه تق تعالى سے غير قتى كی طرف اعراض ہے اور جب بنده قل تعالى سے دوگر دانى كرے تو انديشہ ہے كہ الله تعالى بھى اس سے منہ موڑ ليس، ميں نے دكايات ميں بايا ہے كہ ايك ديندار نے حضرت رابعہ عدوية سے كہا " مجھ سے كوئى چيز ما تك لوتا كہ ميں تيرى خوثى حاصل كرلول " انہول نے جواب ديا مجھ تو دنيا كے خالق سے بھى دعا لوتا كہ ميں تيرى خوثى حاصل كرلول " انہول نے جواب ديا مجھ تو دنيا كے خالق سے بھى دعا

ما نگتے ہوئے شرم آتی ہے تو کیا اپنے جیسے ایک انسان سے مانگتے ہوئے مجھے شرم نہ آئے گی کہتے ہیں کہ ابوشلم کے دور میں میں ایک صاحب دعوت درولیش کو چوری کے جھوٹے الزام میں بے گناہ گرفتار کر کے حوالات میں بند کر دیا گیا۔ جب آ دھی رات ہوئی تو ابومسلم نے خواب میں پنجبر علیہ کو دیکھا جواس سے فرمار ہے تھے۔''اے ابوسلم! مجھے خداوند تعالیٰ نے تیری طرف بھیجا ہے کہ میرے دوستوں میں سے ایک دوست کو بغیر کی جرم کے تمہاری جیل میں ڈال دیا گیا ہے۔اس کور ہائی دؤ' بین کرابومسلم فوراً نیندسے اٹھااور بر ہند ہر، بر ہند یاؤں دوڑتا ہوا جیل خانے کے دروازے پر پہنچا اور جیل کا درداز ہ کھول دینے کا حکم دیا اور اس درولیش کو با ہر نکال کرای سے معذرت کی اور کہا ''اگر کوئی ضرورت ہوتو مجھے بتائے'' درویش نے کہااے امیر! جو مخص ایسا آ قار کھتا ہے جو ابومسلم کو آ دھی رات کے وقت بستر ے اٹھا کر بھیجے اور اسے مصیبت ہے جات دلائے تو کیا اس کیلئے بیہ جائز ہے کہ وہ دوسروں ہے سوال کرے اور جا جت مائکے ؟ بیرس کراہوسلی رونے لگے اور وہ در ویش ان کے سامنے ہے چلے گئے بھرایک دوسرا گروہ کہتا ہے کہ درویش کیلنے لوگوں سے سوال کرنا بھی جائز ہے كرح تعالى نے "لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ اِلْحَافَا " وَكُمَا لِيَجِيعِي وه لوگوں سے سوال تو كرتے ہيں كيكن اس ميں ميں زارى اور ضدنبيں كرتے ،اور رسول الشيك نے خود بھى اپنے صحابه كي ضروريات كيلي سوال كيا بواور ممين بهي كهاب كد اطلبوا الحوايج عند حسان السوجوه "(ا چھانداز میں اپنی حاجتیں طلب کرو) اور دوسرے مشائخ نے تمین صورتوں میں سوال کرنا جائز قرار دیا ہے پہلی صورت یہ کہ دل کی فراغت کیلئے سوال کرے کہ یہ ایک ضروری امر ہے کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ ہم دوروٹیوں کواتنی اہمیت نہیں دیتے کہ دن رات ان کے انتظار میں ہی گزار دیں اور اس مجبوری کی حالت میں اللہ تعالیٰ کے ہاں روثیوں کے علاوہ پیش کرنے کیلئے ہمارے یاس کوئی حاجت ہی نہ ہواس لئے کہ طعام اوراس کے انتظار ہے زیادہ کوئی چیزحق تعالیٰ کی یاد ہے رو کنے والی نہیں ای لئے تو جب حضرت شفق کا ایک

مرید حفرت بایزیدگی زیارت کیلئے حاضر ہوا اور آپ نے حضرت شفق کا حال اس سے یو چھااوراس نے بتایا کہ و پخلوق ہے بالکل فارغ ہو کر اللہ تعالیٰ پر تو کل کی حالت میں بیٹھے ُہوئے میں تو حضرت بایزیڈنے فر مایا جب تم لوٹ کر جاؤ تو اس سے کہنا کہ دیکھو! آئندہ اللہ تعالیٰ کودورو ٹیوں کیلئے نہ آ زیاؤ بلکہ جب بھوک لگے تواپیے ہم جنسوں سے دوروٹیاں ما تگ کر کھالواور تو کل کی کتاب ایک طرف اٹھار کھوتا کہ تمہارے ایک عمل کی نحوست ہے وہ شہر اور ملک زمین میں نہ دھنس جائے۔ دوسری صورت ریہ ہے کہ ریاضت نفس کیلئے سوال کو جائز قرار دیا ہے تا کہ اس کی ذلت برداشت کریں ادر دل پر اس کا رنج رکھیں یوں اپنی قیمت کا انداز ہ لگا ئیں کہ دوسروں کی نظروں میں ان کی کیا حیثیت ہے تا کہ تکبر میں اور کسی کو نکلیف و ين مين متلا موجا ئيس ،كياتو ننهين و يكها جب حضرت شبكي ،حضرت جنيد كي خدمت مين عاضر ہوئے تو حضرت جنیڈ نے ان **کے کہا''اے ابو بکر! تمہارے ذہن میں ٹیڑھی نخو**ت بجری ہوئی ہے کہ میں خلیفہ اور امیر سامرہ کے دربانوں کے افسر کا بیٹا ہوں ہتم اس وقت تک کوئی کامنہیں کر کھتے جب تک تم بازار میں فکاوتو نظر آنے والے ہر آ دی سے سوال نہ کرو تا كتهبيں اپن قيمت كاعلم مو،حطرت بلل في ايسائى كيا اور مردوز إپ كاباز ارست موتاكيا حی کہ چے سال کے عرصہ میں یہاں تک پہنچ گئے کہ سارے بازار میں گشت کیا لیکن کی نے کوئی چیز بھی آ ب کونے دی چنا نجہ واپس آئے اور حضرت جنیڈے اپنی حالت بیان کی حضرت جنید ﴿ غَلِمَ اللَّهِ الوَكِرِ اللِّي قَمِت جان لے كداوكوں كے بال تيرى كوئى حيثيت نبيس لهذا إب تو بھی دل ان میں نہ لگا اور کسی قیمت پر بھی انہیں اختیار نہ کر۔ بیسوال ریاضت کیلئے تھا نہ کرد نیا کمانے کیلئے حضرت ذوالنون مصریؓ سے روایت کرنے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا، میراایک دوست تھا جو ہرمعالمے میں میرے ساتھ موافقت کرتا تھا۔ حق تعالیٰ نے اس کو ا بینے پاس بلالیااور دنیا سے نعت عقبیٰ کی طرف پہنچا دیا۔ میں نے اسے خواب میں دیکھا تو یو چھا کہ حق تعالی نے تیرے ساتھ کیا معالمہ کیا اس نے کہا حق تعالی نے مجھے بخش دیا ہے

میں نے یوچھا س خصلت کی مجہ ے؟ تو اس نے بیان کیا کہ حق تعالی نے مجھے ایے سامنے کھڑا کیا اور کہا''میرے بندے! تم نے کمینوں اور بخیلوں سے بڑے رہج اور بڑی ذات اٹھائی ہے کدان کے سامنے ہاتھ چھیلائے ہیں اور پھراس پرصبر کیا ہے اس لئے میں تخجے بخش رہا ہوں اور تیسری اس صورت میں سوال کو جائز قرار دیا ہے کہ جب حق تعالیٰ کی حرمت وعظمت كالحاظ ركمت موت لوكوں سے سوال كرے كدوه ، نيا كاتمام مال حق تعالى كى ملکیت سجھتے ہیںاور مالدارلوگوں کواللہ تعالیٰ کاوکیل سجھتے ہیں، چنانچہ جو چیزان کےنفس کے حصہ کی طرف لوٹتی ہےوہ حق تعالیٰ ہے نہیں مانگتے بلکہ اس کے کسی وکیل ہے مانگ لیتے ہیں اوراین بات اس وکیل ہے کر لیتے ہیں اورایک شاہد کی نظر میں جو بندہ حق تعالی کی حرمت و اطاعت کالحاظ رکھتے ہوئے آئی ہے کسی وکیل کے سامنے اپنی حاجت پیش کرے وہ اس سے زیادہ بہتر ہے جوخداتعالیٰ کے ساتھے اپی ضرورت پیش کرنا ہو۔ پس غیرے ان کا سوال کرنا ان کے بارگاہ الہی میں حضوراور کامل توجیلی علامت ہے نہ کہ غیب اور حق ہے روگر دانی کی۔ میں نے سنا ہے کہ حضرت کی بن معاذ کی ایک بیٹی تھی ایک دن اس نے اپنی ماں ہے کہا مجھے فلاں چیز کی ضرورت ہے ماں نے کہا'' بیٹی! خداہے مانگو! بیٹی نے عرض کی امال جان! مجھے شرم آتی ہے کہانی ذاتی ضرورت حق تعالیٰ ہے طلب کروں اور چی کھے آپ مجھے دیں گی دہ تبھی تو خدا کے مال ہے ہی دیں گی جومیرے لئے اس نے مقدر کررگھا ہوگا۔

پس سوال کرنے کے آ داب یہ بیل کہ اگر تمہار بے سوال کا مقصود تمہیں حاصل نہ ہوتو بھی زیادہ ممگین نہ ہواور لوگوں کو تو اپنے درمیان نہ دیکھے اور عور توں سے اور بازاری لوگوں سے سوال نہ کر اور اپنا سوال صرف اس کے سامنے پیش کرجس کے مال کے حلال ہونے کا تمہیں یقین ہواور جہاں تک ہوسکے صرف اپنی ضرورت کے مطابق سوال کر اور اس سے سامان آ راکش و خانہ داری نہ بنا اور اس کو اپنی ملکیت نہ مجھے۔ صرف وقت کی ضرورت کا خیال رکھ آئندہ کی کا اندیشہ دل پر نہ لاتا کہ ہمیشہ کی ہلاکت میں گرفتار نہ ہو جائے اور حق خیال رکھ آئندہ کی کا اندیشہ دل پر نہ لاتا کہ ہمیشہ کی ہلاکت میں گرفتار نہ ہو جائے اور حق

تعالیٰ کوائی در بوزہ گری کا جال نہ بنااورا پی طرف سے تکلفاً پارسائی پیدا نہ کر کہ لوگ تیری
پارسائی کود کیے کر بچھے بچھ دیں۔ بیس نے ایک بزرگ کود یکھا جو باحشمت صوفیہ میں سے
تھے کہ وہ جنگل سے فاقے کی حالت میں سفر کی تکلیف اٹھاتے ہوئے کوفہ کے بازار میں
آئے اورایک چڑیا کواپنے ہاتھ پر بٹھائے ہوئے کہا کوئی اس چڑیا کی خاطر مجھے بچھ دیدے
لوگوں نے کہا اے فلاں ! تم میر کیا کہتے ہو؟ انہوں نے فر مایا محال ہے کہ میں یہ کہوں کہ مجھے خدا
کے واسطے بچھ دو کیونکہ حقیر دنیا کیلئے ایک حقیر چیز کے سواکس کی سفارش ہم پیش نہیں کرتے ۔
کے واسطے بچھ دو کیونکہ حقیر دنیا کیلئے ایک حقیر چیز کے سواکس کی سفارش ہم پیش نہیں کرتے ۔
میں میں تفصیل کی تخیائش موجود تھی ۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## نکاح کرنے اور مجردر ہے کے آ داب

اور جب اولا دہوتو وہ اگر باپ سے پہلے ہی دنیا سے رخصت ہوجائے تو باپ کیلئے شفاعت کا ذکر بنے اور اگر باپ اولا د سے پہلے فوت ہو جائے تواس کیلئے وُعاکرتی رہے احادیث میں ہے کہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے سیدہ فاطمہ ؓ بنت محمد مصطفیٰ عظیمہ کی صاحبز ادی سیدام کلوم کیلئے ان کے والد حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ کے پاس پیغام نکاح بھیجااور ان سے درخواست کی تو حضرت علی نے کہاوہ بہت کم س ہے اور آپ بوڑ سے آ دمی ہیں جب كه ميں سيده ام كلثوم كا تكاح اپنے بيتيج حضرت عبدالله بن جعفر سے كرنے كا اراده ركھتا ہوں حصرت عمرؓ نے ایک آ دمی کے ذریعہ پیغام بھیجا کہ''اے ابوالحسٰنِ! دنیا میں بوڑھی عورتیں بہت ہیں ام کلثوم کے ساتھ نکاح ہے میرا مقصد شہوت کا دور کرنانہیں بلکنسل کا جاری کرتاہے کہ میں نے پیٹیر واللہ ہے سناہے کہ آپ نے فرمایا' سحل حسب ونسب ينـقـطع بالموت الاتسبى وحسبى ويووي سبب و نسب ينقطع الأحسبي ونسبي ' (برحسب ونسب موت کے ساتھ منقطع ہوجاتا ہے سوائے میرے نسب وحسب کے۔ایک روایت میں بول ہے کہ''میرے حسب ونسب کے علاوہ ہرسبب اور نسبت منقطع ہو جائے گی) اب میراسب آپ ہیں میں چاہتا ہوں کہ میرانسب بھی قائم رہے تا کہ میں قرابت رسول الله ﷺ میں دونوں جانب محکم کرنے والا ہو جاؤں' چنا مجھنے سے اپنی میں سیدہ ام کلتوم سلام اللہ رضوانہ علیہا حضرت عمر کے نکاح میں دے دیں اور آئی سے زید بن عمر " پداہوئ اور پغیر مالیہ نفر مایا ہے اسکع النساء علی اربعة علی المال و الحسب والحسن واللين فعليكم بذات الدين فانة مااستفادا مربعد الاسلام خيــر مــن زوجة مومنة موافقة يسـر بهااذا نظر اليهاً ''(عورتول ـــُـــــــاتهرجار وجـ سے نکاح کیا جاتا ہے مال یا حسب ونسب یاحسن یا پھروین کی وجہ سے پس تم وین کی بنیاد میر ا کاح کرو کیونکہ کو فی شخص اسلام کے بعد کسی چیز سے استفادہ نہیں کرتا جوایک موافقت کرنے والى مومنه بيوى سے زياده بہتر ہوكہ جب وہ بيوى كود كيھے تواسے خوشى حاصل ہو ) يعنى اسلام

کے بعد بہترین فوائداوراضافے ایک موافقت کرنے والی مومنہ بیوی سے ہی حاصل ہوتے ہیں تا کہاس سے محبت حاصل کر ہے، دین کے معاملے میں اس سے قوت حاصل کر ہے اور د نیا میں اس سے باہمی محبت و تعلق پائے کیونکہ تمام وحشتیں تنہائی میں ہیں اور تمام راحتیں صحبت میں اور رسول الله علیات نے فرمایا ہے الشیطان مع الواحد '' (اسکیلے آ دمی کے ساتھ شیطان ہوتا ہے ) درحقیقت مردیاعورت جب تنہا ہوتے ہیں تو شیطان ان کا ساتھی ہوتا ہے اوران کے دل میں شہوت کو ابھار تا ہے۔اگر میان بیوی میں مجانست اور موافقت ہوتو حرمت و یا کدامنی کےمعاملہ میں اس سے بہتر کوئی صحبت نہیں۔ ای طرح اگر عورت ناموافق ہوتو اس کے ساتھ رہے میں جورنج اور دبنی کوفت ہے اس جیسی کوئی دوسری تکلیف نہیں۔ پس درولیش کو چاہئے کہ پہلے وہ اینے معاملے میں غور کرے اور نکاح کرنے اور مجرور ہے کے فتنوں کواینے دل کے سامنے پیش کرے تا کہ وہ انداز ہ کر سکے کہ کون ی آفت کو دور کرنا اس ے لئے زیادہ آسان ہے چھراس پڑھل کے ۔خلاصہ پیٹر کہ محردر بنے میں دوآ ز ماکشیں ہیں میلی حضور عظیم کسنتوں میں سے ایک سنت کاتر ک اور دوسری ایے دل میں نفسانی شہوت کی پرورش اور حرام کاری میں مبتلا ہونے کا خطرہ اور نکائ کرنے میں بھی دوآ فتیں ہیں ایک دل کا غیر حق مین مشغول بونا اور دوسری جسم کا نفسانی لذت مین مشغول بونا-اس مسلد کی اصل خلوت نشینی اور محبت بسندی کی طرف راجج ہے بعنی جوشخص کوگوں کے ساتھ اختلاط کو اختیار کرتا ہے اس کیلئے نکاح ضروری ہے اور جو مخص مخلوق سے کنارہ کشی کا متلاثی ہے اس كيلي مجردز بنازياده خوب يغير علية "سيرو است المفردون " (سياحت كروكة تها ر بنے والے سبقت لے گئے ) حضرت حسن بصریؓ کہتے ہیں ''نہجا المصحفقون و هلک الممشقىلون ''( مِلْكُ لُوكُ نَجات يا گئے اور بوجھ والے ہلاك ہوگئے ) حضرت ابراہيم خواصٌّ سے روایت ہے کہ انہوں نے بیان کیا 'میں ایک دیہات میں موجود ایک بررگ کی زیارت کیلئے گیا، جب ان کے گھر میں داخل ہوا تو میں نے اسے اس طرح صاف تھرایایا

جس طرح ادلیاء کرام کے عبادت خانے ہوتے ہیں، اس میں دو محراب بنے ہوئے تھے ا یک میں وہ ہزرگ تشریف فرما تھے اور ووسرے میں ایک یا کیزہ اور روثن اخلاق بڑھیا ہیٹھی ہوئی تھی۔ دونوں کثرت عبادت سے سے بہت زیادہ کمزور ہو چکے تھے، دہ دونوں میری آید یر بڑے خوش ہوئے میں تین روز تک وہ وہاں رہااور جب واپس جانا چاہا تواس بزرگ سے وريافت كيا" يه ياكدامندآب كى كيالكتى بين؟" انهول نے كها ايك طرف سے ميرے چيا کی بٹی ہیں اور ایک طرف سے میری بیوی ہیں' میں نے کہا میں نے آپ کی صحبت میں گزارے ہوئے ان تین دن میں آپ میں بخت بیگا نگی دیکھی ہے انہوں نے کہا" ہال پنیسٹھ برس سے یہی کیفیت ہے میں نے کہا جھےاس کاسب بنائے انہوں نے کہا جان لوکہ ہم بچین میں ایک دوسر ہے کے عاشق تھے ادراس کا باپ میرے ساتھ اس کا نکاح ندکرتا تھا کیونکہ ہماری آپس کی محبت اس کے علم میں آپھی تھی۔ہم نے کافی عرصہ اس بات کا رہج برداشت کیا یہاں تک کہاس کا والدفوت ہو گیامیرے والداس کے چھا بھی تصانبوں نے میرے ساتھ اس کا نکاح کر دیا۔ جب ہم پہلی راہے ایک دوسرے کے باس پہنچ تو یہ جھے کہنے لگی' تم جانتے ہو کہ خدائے تعالی نے ہمیں کس نعت سے سرفراز فر مایا ہے کہ ہمیں ایک د دسرے کے ساتھ ملا دیا اور ہمارے دلوں کوآ ز ماکٹوں اور مصیبتوں سے نجات دے دی۔ میں نے کہا''ہاں' تواس نے کہاتو چرہم آج کی رات اینے آپ کونفسانی خواہشات سے بازر تھیں گے ادرائی مراد کو یاؤں تلے کیلتے ہوئے اس نعمت کے شکریہ میں اینے الله کی عبادت کریں گے 'میں نے کہاٹھیک ہے دوسری رات بھی اس نے یوں ہی کہااور پھر تیسری رات میں نے کہا دیکھودوراتیں ہم نے تمہارے کہنے پرنعمت خداوندی کے شکرانے میں گزارلیں ہیں آج کی رات میرے کہنے برآ ؤ کہ اللہ کی عبادت کریں آج ساٹھ اور یا نچے سال ہو میکے ہیں کہ ہم نے ایک دوسرے کوچھونے کی نیت سے دیکھا تک نہیں اور تمام عمر نعمت کے شکر میں گزار دی ہے۔

پس جب کوئی درویش کسی عورت سے نکاح کر ہےاوراس کی صحبت اختیار کر ہے تو جب تک اس پر دہ نشین عورت کی روزی رزق حلال سے نہ بنا لے اور اس کا مہر مال حلال ے ادانہ کرے اور جب تک حق تعالی کے احکام الہی کو بوری طرح اوانہ کر چکے ایے نفس کی لذت میں مشغول نہ ہواور جب اپنے اوراوووظا ئف مکمل کر کے اس کے ساتھ صحبت کاارادہ کرے تو اپنی مراد کوایے اندرقل کرد ہادر مناجات کے طور برخداوند تعالیٰ کے حضور عرض كرے 'اے ميرے بروردگارآب نے جہان كوآ بادكرنے كيلئے بى آ دم كى منى ميں شہوت کی سرشت رکھ دی ہے اور آپ نے اپنے علم میں بیچاہا کہ بیصحبت مجھے حاصل ہو، اے میرے بروردگارمیری ہے ہم بستری دو چیزوں کیلئے بنادے ایک تواس حلال کے ذریعے مجھے حرام کے ارتکاب سے محفوظ رکھ اور دوسرے میہ کہ مجھے اپنے اندرمشغول کر لے۔حضرت سہیل بن عبداللہ تستری کے متعلق آتا ہے کہ انہیں ایک فرزند نصیب ہوا وہ جب بھی اپنی ماں سے کھانے کیلئے طعام مانگا تو ماں ایک ہی خدا تعالیٰ سے مانگو! وہمحراب میں جا کر سجدہ ریز ہوجا تا تو ماں اس طرح کھا تا اس کے سامنے رکھودیتی کہاہے بیا حساس نہ ہوتا کہ بیماں نے رکھا ہے اور بوں اس لئے تھا کہ حق تعالیٰ ہے مانگنا اس کی طبیعت بن جائے۔ یہاں تک كهابيك دن وه مدرسه سے والبس آيا تو مال گھر ميں موجود نتھی اس نے حسب معمول سر محدہ میں رکھا تو اللہ نے اس کی ضرورت اس کوفراہم کر دی مال گھر آئی اور اس نے اس کے ساتھ کھاناد یکھانو پوچھا'' بیٹے بیکہال ہے آیا ہے؟ اس نے کہا'' مال جہاں ہےروزانہ آیا کرتا ہے حصرت ذکر یا علیہ السلام جب سیدہ مریم کے یاس حجرہ میں داخل ہوئے تو گری سے موسم میں سردیوں کے اور سردی کے موسم میں گرمیوں کے پھل موجود یاتے جیران ہو کر دریافت كرتے 'انسى لك هذا' '' (ا مرتم إيته بين كهال سے ملے بين)وه كہتين' هـذا من عندالله "(بالله كاطرف سے بين) بس مونايوں جائے كاست كاستعال ورويش کے دل کوطلب د نیاادر مال حرام کی خواہش میں مشغول نہ کر د ہے، کیونکہ دل کی خرا بی میں ہی

ورولیش کی ہلاکت ہے جس طرح کہ دولتمند آ دمی کی خرابی اس کے گھر اور گھریلو سامان کی خرابی میں ہوتی ہے۔پس جو پکھ درولیش کا بگڑ جائے اس کا کوئی عوض نہیں ہوسکتا۔ ہمارے ز مانے میں میمکن نہیں رہا کہ سی کوالی عورت نصیب ہوجائے جوزیا وہ مطالبات اور فضول و محال امور کوطلب کئے بغیراس کے ساتھ موافقت کرے ، اس لئے ایک گروہ نے مجر داور ملکا ر مناا ختیار کرلیا ہے اور اس حدیث مبارکہ برعمل کرلیا ہے جو پیغبر عظیا ہے نے ارشاد فرمایا "خیر الناس في آخر الزمان خفيف الحال قيل يا رسول الله وَمَا خضيف الحال قال الذي لا اهلَ له ولد له "(آخرى زمانے ميں بہترين اوگ وہ مول كے جوخفيف الحال مول كة بسي يوجها كيايار ول الله علية وه خفيف الحال كون موكا؟ تو آب في ماياوه جس كى نداېلىيە بوگى نداولاد) نىز آپ نے فرمايا''سىرواسىق الىمفردون '' (تم ساحت كرو کہ تنہا رہنے والے سبقت لے گئے ) شاکخ طریقت کا اس پر اجماع ہے کہ بہترین اور افضل لوگ وہ ہیں جوتج د کی زندگی گز اریں بشر طبکہ ان کا دل آ فات سے خالی ہواوران کی طبیعت گناہوں کے ارتکاب کے اراد ہے اور شہوتوں سے اعراض کرتی ہو۔ عام لوگ نکاح كرنے كيلئے پيغبر عليہ كاس حديث كوجت بتاتے ہيں كدا كے نے فرمايا'' حبيت إلَّى مِنُ هنيا كمم ثلاث الطيب والنساء وَجعِلَت قره عيني في الصلوة ''(تمباري دنياكي چيزون میں سے تین چیزیں میرے لئے محبوب بنائی گئی ہیں۔خوشبو،عور تیں اور میری آ تکھوں کی تصندک نمازیں ہے،اور کہتے ہیں کہ جب عورتیں حضور عظیمہ کومحبوب تھیں تو پھر نکاح ہی تج دے اضل ہے) میں کہتا ہوں کہ بغیر علیہ نے فر مایا ہے کہ کی حوفتان الفقرو الجهاد " (مجصد و بیشے پیند ہیں فقر اور جہاد) لیل وہ ان بیثوں سے کیوں دست بردار ہوجاتے ہیں کہ اگر عور قیس آپ کو پیند تھیں تو فقر اور جہاد بھی تؤ آپ کو پیند تھا۔ اپس ان خواہش پرستوں کو چونکہ عورتوں کی طرف رغبت زیاوہ ہوتی ہےاس لئے اپنی خواہش کو پیغبر علاق کی پند کا نام دے دیتے ہیں ، اگر کو کی شخص بچاس سال تک بھی اپنی خواہشات کا تالج ہوتے

ہوئے رہے محصارے کہ میں سنت کا معنع ہوں تو بری شخت غلطی میں مبتلا ہے۔خلاصہ رہے کہ حضرت آ دم عليه السلام كيليئر جويهلا فتندمقدر مواوه ايك عورت كا فتندى تقااور ماييل وقاييل کے جھکڑے کی صورت میں جو پہلافساد دنیا میں نمودار جوادہ بھی ایک عورت کی وجہ سے ہی تھا اور جب دوفرشتوں ہاروت و ماروت کواللہ تعالیٰ نے سزادینا چاہی تو اس کا سبب بھی ایک عورت ہی تھی اور ہمارے زمانے تک وینی اور دنیاوی تمام فتنے عورتوں کے ہی ہیں۔ پیغمبر عَلِيلَةِ فِي مايا بِ كُهُ مُعالِم كت بصدى فتة اختر على الرجال من النساء '' ( ميس نے اپے بعد مردوں کیلیے عورتوں سے زیادہ ضرر رساں کوئی فتنٹییں جھوڑا) پس عورتوں کا فتنہ جب ظاہر میں اتنا ہوں ہے تو باطن میں سے کتنا بڑا ہو گا اور میں علی بن عثان جو رگ کوخود گیارہ سال تک خداوند تعالی نے نکاح کی آ ز مائش ہے بچائے رکھا ادر پھریمی مقدرتھا کہ میرے اندرفتنه بیدا کردیا اورمیرا ظاہر وباطن ایک بری صفت کااس کے دیکھے بغیرا سیر ہوگیا اور میں ایک سال تک اس میں ایسا متعزق رہا کرتے ہیں تھا کہ میرا دین مجھ پر تباہ ہو جائے یہاں تک کہاںٹد تعالیٰ نے کمال الطاف اور اپنے پور کے فضل سے میرے دل کو ہلاک ہونے کے بچالیااور مجھےاپی رحمت کے ذریعہ اس سے نجات نصیب فرمادی۔اللہ کی اس عظیم نعمت پر میں اس کاشکر ادا کرتا ہوں۔خلاصہ کلام یہ ہے کہ طریقت کی بنیاد بحرد رہنے پر رکھی گئی ہے، انسان جب نکاح کر کےصاحب عمیال بن جاتا ہے تو اس کا حال متغیر ہوجا تا ہے پھرنفسانی خواہشات کے انتکروں میں ہے کسی نشکر کی آگ کو بھی بھھایانہیں جاسکتا کیوں جوخرا بی خود تیرے اندرے بیدا ہوئی ہاس کے دور کرنے کاسامان بھی تو خود تھے یہ بی موقوف ہے کی دوسرے کو کیا ضرورت ہے کہ تیری اس آفت کو تھھ سے دور کرے اور شہوت کا از الدود چنے ول سے ہوسکتا ہے ایک رید کہ جوانسان کے تکلف اور کوشش سے زیر ہو سکے اور دوسرے یہ کہ وہ انسان کے مجاہرہ اور کسب سے باہر ہو۔ جو چیز انسانی تکلف وکوشش کے تحت ہے وہ تو بھوک ہے کہ اس ہے بھی شہوت زائل ہوتی ہے اور جو چیز انسان کے مجاہدہ سے باہر ہے وہ

ہوبیقرار کرنے والاخوف خداہے یا پھرحق تعالیٰ کی تچی محبت ہے جوہمتوں کو کام میں لانے · معجمتع ہوتی ہاورمجت کا غلبہ خود بخو دجسم کے اعضا میں اس شہوت کو برا گندہ کر دیتا ہے اورتمام حواس کوان کے شہوانی اوصاف ہے معزول کر دیتا ہے اور انسان کو کمل طور پرشہوت ہے دور کر کے تمام بہود گیاں اس سے فانی کر دیتا ہے حضرت احد سزھی جو ماور النهر میں میرے دوست تصاور بڑے صاحب حشمت بزرگ تصان سے لوگوں نے کہا کہ کیا آپ نکاح کی ضرورت محسوس کرتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا 'دنہیں' لوگوں نے دریافت کیا ۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ تو فرمایا اس لئے کہ میں اینے معاطع میں بھی تو حاضر ہوں اور مجھی غائب جب میں غائب ہوتا ہوں تو مجھے کو نین میں ہے کسی چیز کی یادنہیں آتی اور جب میں حاضر ہوتا تو اینےنفس کواس طرح رکھتا ہو<mark>ں کہ جب اس کوایک روئی مل جائے تو وہ سجھتا ہے کہ</mark> مجھے ہزاروں حوریں لُ گئی ہیں پس دل کی شغولیت بہت بڑا کام ہے جو چیز تمہیں پسند ہے اے اختیار کرلو! اور ایک اور گروہ کہتا کہ ہم نکاح اور مجر در ہنے والوں کی حالتوں میں اپنا اختیار منقطع کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ ہمارے کئے نقتریہے اور پر دہ غیب ہے کیا ظاہر ہوتا ہے اگر مجر در بنا ہمارے حصہ میں آتا ہے تو ہم اس حالت میں یا کدامن رہنے کی کوشش کریں گے اور اگر تقذیر اللی ہے ہمارے حصہ میں نکاح کرنا آتا ہے ہم سنت کا اتباع كريں كے اور ول كو فارغ ركھنے كى كوشش كريں كے كيونكہ جب بندہ كيليے حق تعالى كى حفاظت شامل حال ہوتو بندہ کا مجرد رہنا بھی حصرت بوسف علیہ السلام کی طرح ہوتا ہے کہ زلیخاکی آن مائش کے وقت اپنی مرادیر قادر ہونے کے باوجود آپ نے اس سے روگر دانی کی اور جبزلیانے آپ کے ساتھ خلوت کی تو آب ایے نفس کی خواہشات کو مغلوب کرنے ادرنفس کےعیوب کود نکھنے میں مشغول ہو گئے ۔اس طرح اگرانسان کوحق تعالیٰ کی حفاظت حاصل ہوتو نکاح کی حالت میں اس کا نکاح حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نکاح کی طرح ہو گا کہ جن تعالیٰ ہے آ ب کو جو کامل در ہے کا اعتاد حاصل تھا اس کی دجہ ہے انہوں نے اپنے

ائل وعیال میں مشغول ہو کر خدا تعالیٰ کوفراموش نہیں کیا یہاں تک کہ جب حضرت سارہ کو رشک ہواورا پی غیرت کا مسئلہ بنالیا تو حضرت ابراہیم علیہ السلام سیدہ ہاجرہ اوراپینے بیٹے اساعیل کو لے گئے اورا کیک ہے آ ب و گیاہ وادی ( مکہ معظمہ) میں لے جا کر چھوڑ آئے اور خدا کے سپر دکر کے اپنامندان سے موڑ لیاحتی کہتی تعالیٰ نے اپنی حفاظت میں لے کران کی خودا پی مرضی کے مطابق پرورش کی ۔ پس انسان کی ہلاکت نہ تو نکاح کرنے میں ہے نہ مجردر ہے میں، بلکہ اپنا اختیار ثابت کرنے اور اپنی خواہشات کا اتباع کرنے میں اس کی مصیبت وہلاکت ہے۔

یس عیال دار ہونے کے آ داب کی شرط یہ ہے کہ نکاح کے بعد روز انہ کے وظائف میں ہے کوئی وظفی دگوت نہونے یائے ۔سلوک کے احوال ضالع نہوں ،اوقات کارئیں بنظمی پیدانہ ہونے پانے آپنے اہل وعیال سے شفقت کا برتاؤ کرے، ان کیلئے ا مداد نہ لے تا کہ اس طرح جب اس کو کوئی فرزندنصیب ہوتو وہ بھی انہی شرا لط کا یا بند ہواور پاک باز و نیک کردار ہو۔ حکایات میں معروف ہے کہ حضرت احمد بن حرب نیشا پوری ایک دن سادات اورروسا کی ایک جماعت کے ساتھ تشریف فر ایتھے جوآپ کوسلام کرنے حاضر ہوئے تھے کہ آپ کا شراب خور بیٹا نشے میں دُھت، ساز بجا تا اور اگ گا تا موااندر داخل ہوااور بحرمتی کرتا ہوا بے دھوک وہاں سے گزر گیا اور کسی کی اس نے برواہ نہ کی۔جس ہے وہ سب رنجیدہ خاطر ہو گئے ۔حضرت احمدؓ نے جب ان کواس حالت میں دیکھا تو ہو چھا کتمہیں کیا ہو گیا ہے کہتم سب کی حالت متغیر ہوگئ ہے؟ انہوں نے عرض کی کہ آ پ کے اس صاحبزادے کے اس حالت میں آپ کے پاس سے گزرنے پر ہم تثویش زدہ ہو گئے میں کہاس نے آپ کی کوئی پرواہ ہی نہیں کی' حضرت احدؓ نے فرمایا''وہ اس معاملے میں معذورہے کیونکہ ایک دات ہمارے کھانے کیلئے ہمارے ہمساریہ سے کھانا آیا جسے ہم نے اور میری اہلیہ نے کھالیا پھرای دات ہم نے آپس میں صحبت کی جس سے بیاڑ کا رحم مادر میں

قرار پایا۔ پھرہم پر نیندکااس قدر نظبہ ہوگیا کہ اس رات کے تمام اوراد و ظائف ہم سے ضائع ہوگئے۔ جب صبح ہوئی تو ہم نے اپنی اس حالت کی حقیقت معلوم کرنا شروع کی اور اس ہمسایہ سے رجوع کیا کہ جو کھانا اس نے بھیجا تھا وہ کہاں سے آیا تھا، اس نے بتایا کہ وہ ایک شادی والوں شادی والے گھرسے آیا تھا، چنا نچہ جب ہم نے مزید تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ شادی والوں کے ہاں وہ کھانا بادشاہ کے گھرسے آیا تھا، سے اور مجر در ہے کے آداب کی شرط یہ ہے کہ آئی کو ناشا کہ شاہور کو دیکھے سے آیا تھا، سے کہ آئی کو ناشا کہ شاہور کو دیکھے سے بچائے اور نہ دیکھے کے قابل چیز ول کو ہرگز نہ و کھے اور نہ سنے کے قابل باتوں کو نہ سے اور جن باتوں کو سوچنا منا سب نہیں ان کو ہرگز نہ ہو چا اور شہوت کی قابل باتوں کو نہ سے اور جن باتوں کو مینا اور حوادث میں مضغول کرنے سے بچائے اور اپنے آگئی کو کھوک سے بچھائے اور دل کو دنیا اور حوادث میں مضغول کرنے سے بچائے اور اپنیا میں نہ دے اور شیطان کی شعبدہ بازیوں کی تاویل نہ کرے تا کہ طریقت کے زدید اسے تو کیا کہ کا شرف حاصل ہوجائے صحبت اور معاملہ کے مختصر طور یر آداب تھے۔ واللہ اعلم بالصواب

#### وسوال كشف حجاب

صوفیہ کے کلام،ان کی اصطلاحات اور حقائق کابیان الله تعالی تههیں سعادت مند کرے جان لو کہ ہرفن والوں اور ہرمعاملہ دالوں کے آپس میں اسرار بیان کرنے کیلئے کچھ خصوص عبارتیں اور اصطلاعیں ہوتی ہیں جن کے معنی ان کےعلاوہ دوسرےلوگ نہیں سمجھ سکتے۔ان اصطلاحوں کووضع کرنے میں ان کے دومقصد ہوتے ہیں ایک تواجیمی طرح سمجھانا اورمشکل باتوں کوآسان کرنامقصود ہوتا ہے تا کہ مرید کو سمجھانا آسان ہو۔اورووسراان لوگوں ہےاسرار رموز کو چھیانامقصود ہوتا ہے جواس علم کے الل نہیں ہوتے اور اس کے دلائل بڑے داختح ہیں ۔جبیبا کہ اٹل لغت اپنی وضع کردہ اصطلاحات ميس مخصوص بين \_مثلاثعل ماضي ونعل متنقبل صحيح ومعتل واجوف اورمضاعف و ناقص وغيره اورعلمنحو والےاپنی وضع کر د ه عبارات میں مخصوص ہیں مثلار فع ،ضمہ،نصب، فتح ، حفض، کسر، جزم، منصرف اورغیر منصرف وغیرہ۔ اور ملم وض اپنی وضع کر دہ اصطلاحوں ہے مخصوص ہیں جیسیا کہ فرد وز دج ،ضرب تقتیم ،کعب وجذر ،رضافت دیخصیف وتنصیف اور جمع وتفريق وغيره \_اورفقهاايني وضع كروه اصطلاحات ہے مخصوص ہیں مثلاعلت ومعلول قیاس و اجتهاد اور دفع و الزام وغيره اور محدثين اين بنائى موئى عبارات سي خصوص مين مثلا مند دمرسل، احاد دمتواتر اور جرح وتعدیل وغیرہ اور تنکلمین اپنی بنائی ہوئی اصطلاحوں کے ساته مخصوص بین مثلاً عرض د جوهر،کل و جز دجسم و حدوث جبر دخیر اور میولی وغیره پس اس گروہ صوفیہ کے بھی اینے گفتگو کو ظاہر کرنے اور چھیانے کیلیے الفاظ مخصوص ہیں تا کہ ان کے ساتھ وہ طریقت میں تصرف کریں اور جس کو جا ہیں اینے مقصود ہے آ گاہ کریں اور جس کو چاہیں اس سے اپنے مقصود کو تخفی رتھیں ..... پس میں انشاء اللہ ان کلمات کا تشریح کے ساتھ بیان کروں گااور فرق کروں گا کہ ایک کلمہ اور دوسر سے کلمہ سے صوفیہ کی مراد کیا ہوتی ہے تا کہ

تجھ کوادراس کتاب کو پڑھنے والے دوسرے لوگوں کو پورا پورا فائدہ ہواور مجھے نیک وُ عائیں حاصل ہوں .....پس ان اصطلاحوں میں سے'' حال اور وفت'' بھی ہیں اور ان دونوں کے درمیان فرق سے کہ وقت اس طا کفہ کے درمیان ایک مشہور اصطلاح ہے اور اس کے متعلق مشائخ کا بہت ساکلام ہالبتہ میرامقصداس کی تحقیق کرنا ہے نہ کہ بیان کوطول وینا\_پس وقت وہ حالت ہوتی ہے کہ ہندہ اس کی وجہ سے ماضی اورمستقبل سے بالکل فارغ ہوجائے چنانچے حق تعالیٰ کی طرف سے اس کے دل پرائی حالت وارد ہوا دراس کا باطن یوں مجتمع ہوجائے جبیہا کہ مکاشفہ کی صورت میں ہوتا ہے کہ نہ اس کو گزشتہ زمانے کی یاو آتی ہے اور نهآ ئنده کی کوئی سوچ پیل ہی معاملہ میں تمام لوگوں کو دسترس حاصل نہیں ہوتی اور وہ نہیں ، جانتے کہ ہمارا گزرا ہوا دفت کس حالت برگز را ادر ہماری آئندہ عاقبت کیا ہوگی۔ سوائے ان لوگوں کے جوصاحب وقت ہوتے ہیں کروہ کہتے ہیں کہ ہماراعلم سابقہ حالت اور انجام کار کا ادرا کے نہیں کرسکتا اور ہم کووفت کی حالت میں بق تعالیٰ کے ساتھ ایک اچھی کیفیت حاصل ہے کیونکہ آگر ہم آئندہ کل میں مشغول ہو جائیں یا آئندہ کے اندیشے ہمارے ول پر گزرنے لگیں تو ہم وقت سے مجوب ہو جائیں کے ادر جاب ایک بہت بڑی پریشان حالی ہے ہیں جس کسی کو وہاں تک دسترس حاصل نہیں ہوتی اس کیلئے اس کو جھنا محال ہے۔جیسا كه حضرت ابوسعيد خراز كہتے ہيں كه ابناوقت عزيز كسى عزيز ترين چيز كے سواكسي ميں مشغول نه کر داور بنده کی عزیزترین چیز ماضی ادر متعقبل کے درمیان اینے وقت کوخداتعالی کی یادیس مشغول ركهنا ب اوررسول السُّعَلِيَة في مايا ب يُلِي مَعَ اللَّهِ وقت ولا يسعني فيه ملک مقرب و لا بنی موسل " " (میرے لئے اللہ کے ساتھ مشاہرہ کا ایک مخصوص وقت ہے کہ اس میں میرے ساتھ نہ کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہوتی ہے نہ کسی بنی مرسل کی ) لینی مجھے حق تعالیٰ کے ساتھ ایسا دنت حاصل ہے کہاس میں ہزار ہا جہانوں میں سے کی چیز کا میرے دل برگز زنبیں ہوتااور نہ ہی میری نگاہ ٹیں ان کی کوئی قیت ہوتی ہے بہی وجہ ہے

کہ جب معراج کی رات زمین وآ سان کی تمام خوبصور تیوں کوآپ کے سامنے پیش کیا گیا تو آب نے کسی چیز کی طرف نگاه ند کی بہاں تک کرحن تعالی نے فرمایا "مَازَاعَ الْبَصَرُ ومَاطَغَى "(آپ کَ نگاه تَجلیات الٰہی ہے نہ ٹی نہ آ گے بڑھی) کیونکہ مصطفے ﷺ عزیز تھے اور عزیز کوعزیز کے علاوہ کسی چیز میں مشغول نہیں کرتے ۔ پس موحد کے دو وقت ہوتے ہیں ایک حالت فقد کا وقت اور دوسرا حالت و جد کا وقت \_ پہلا تو ان میں حق تعالیٰ ہے فراق کے محل میں ہے جب کہ دوسراوصال کے محل میں اور درولیش ان دونوں اوقات میں مجبور ہوتا ہے کیونکہ وصل کی حالت میں اس کا وصل حق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے اور فصل کی صورت میں بھی پیضل حق تعالی ہے ہی ہوتا ہے اور ان معاملات میں اختیار اور اپنا کا اکتساب ہرگز ٹابت نہیں ہوا کرتا کہاس کود<mark>رو</mark>لیش کی صفت قرار دیے سکیس چنانچہ جب بندہ کااپنااختیاراس کے معاملہ میں ختم ہو جاتا ہے تو وہ جو کچھ بھی کرتا ہے وقت اور مشاہدہ حق کی وجہ سے کرتا ہے .... حفزت جنید ہے متعلق آتا ہے کہ انہوں نے فرمایا ''میں نے ایک درویش کوجنگل میں ایک کیکر کے درخت کے نیچ تخت جگہ پر بڑی شقت اور ریاضت کرتے ہوئے دیکھا تویس نے یوچھاد 'اے بھائی اس مشکل ترین مقام پر اور اس حالت میں تجھے کس چیز نے یہاں بٹھار کھاہے اس نے جواب دیا کہ'' میں اس لئے یہ تکلیف پیمال برداشت کررہا ہوں کہ مجھے مقام دفت حاصل تھا جواس جگہ مجھ سے ضائع ہو گیا ہے اب میں یہاں افسوسناک حالت میں میشا ہوں میں نے بوچھا کتنے عرصہ سے تم یہاں بیٹھے ہو؟ اس نے جواب دیا " شخ بار وسال ہو میلے ہیں اب آ بھی میرے لئے ذعا کریں کہ مجھے میری مراد حاصل ہو جائے حضرت جنید کہ جس کہ جس وہال سے جج کیلئے جا گیا اور مکه مرمہ جس اس کیلئے وُعا کی جو تبول ہوگئ اور دہ در دلیش اپنی مراد کو پہنچ گیا ادر میں جب داپس آیا تو پھر بھی اس کواسی جگه بیشا ہوا یا یا'' میں نے بوجھا'' اے جوانمرد! جب تہبیں تمہارا کھویا ہوا دقت حاصل ہو گیا ہے تو تم یہاں سے چلے کیوں نہیں جاتے؟ اس نے جواب دیا''اے شخ میں نے اس جگہ کو

اب لازم پر لیا ہے کہ جومیرے لئے کل وحشت بھی کہ میں نے اپناسر مایہ یہاں گم کیا تھا اب کیا میرے لئے بیمناسب ہے کہ جس جگہ پر میں نے اپنا کھویا ہواسر مایہ دوبارہ حاصل کیا ہے اور وہ میرے لئے کل انس بن گیا ہے اس کوچھوڑ دوں'' شخ ! آپ سلامتی کے ساتھ تشریف لے جائے۔ میں تو اپنی خاک کواس جگہ کی مٹی کے ساتھ ملادوں گاتا کہ قیامت کے دن یہاں سے بی سراٹھاؤں کہ یہ جگہ میری محبت کا مقام اور میری خوشیوں کا محل ہے۔ شعر : فک لل امرئی ہُونی المجمیل محبب''

وكل مكان ينيت الغرى طيب"

(پس جس شخص کے ذریعی کی حسین تحقہ بھیجا ہے وہ بھی پیارا ہوتا ہےاور جو مکان عزت پیدا ک

کرےوہ بھی پیندیدہ ہوتاہے ک

پس جوآ دی کے اپ کسب واختیار میں نہ ہوکدات تکلف کے ساتھ حاصل کر کیں تو وہ اگر مل جائے تو اس کے بدلے بی جان دینی پڑے پھر بھی دے دینی چاہئے کیونکداس کو اپنے اندر بیدا کرنا اور اپنے ہے دور کرنا اپنے اراد ہاور اختیار میں نہیں ہوتا اور اس معالمے میں دونوں طرف برابر ہوتے ہیں اور بندے کا اپنا اختیار اس کی تحقیق میں باطل ہوتا ہے۔ اور مشاکح نے کہا ہے کہ 'الموقت سیف قباطع '' (وقت ایک کا شنے والی تلوار ہے) کیونکہ تلوار کی صفت بھی کا شاہ ہے جب کہ دفت کی صفت بھی کا شاہی ہے کہ وقت یا صفت بھی کا شاہی ہے کہ ہوت کی صفت بھی کا شاہ ہے کہ 'الموقت میں اور آ کندہ کل کا تم دل ہے کو کر دیتا ہلاکت ہوتی ہے یا پھر بلاک کر ہوتی ہوتی ہے کہ 'الما ہلاک و آت ملک ' ریا تو تلوار سے میں ہلاکت ہوتی ہے یا پھر بلاک کر و تی ہا تھی ہا رہ سال تک بھی شمشیر کی خدمت کرے اور اپنے عزیز کند ھے میں اے حائل کے رکھے تو بھی کا شنے کے دقت وہ اپ ما لک اور اس کے دخمن کی گردن میں کوئی تمیز نہیں کرتی کے وقت اور اپنے ما لک اور اس کے دخمن کی گردن میں کوئی تمیز نہیں کرتی کی وفکہ اس کی صفت تھر ہے ادر کسی کا س کوابنا لینے سے اس کی صفت تھر ہے اور کسی کے اس کو اپنا لینے سے اس کی صفت تھر

زائل نہیں ہوجاتی۔

اور درولیش کا حال اس کی طرف ہے وقت پردہ حالت ہوتی ہے جواس کو مزین کرتی ہے جس ملرح کرروح جسم کومزین کرتی ہے اور لامحالہ وقت حال کافتیاج ہوگا کیونکہ وقت کی صفائی حال کی وجہ سے ہے اور اس کا قیام بھی ای کے ساتھ ہے، کس جب ساحب ونت،صاحب حال ہو جاتا ہے تو اس سے تغیر منقطع ہو جاتا ہے اور وہ اپنے معاملہ میں صاحب استفامت ہوجا تا ہے کیونکہ جب تک وقت حال کے بغیر ہواس کیلئے زوال ممکن ہوتا ہے لیکن جب حال اس کے ساتھ پیوست ہو جائے تو اس کے تمام حالات وقت ہی ہو جاتے ہیں اور پھراس پر وال ممکن نہیں رہتا اور تجلیات اللی کی جوآ مدہوتی ہےوہ خفا اور ظہور کی وجہ ہے ہوتی ہے جیسا گرائن ہے پہلے صاحب وقت کیلئے نازل ہونے والا وقت ہوتا ہاور متمکن وقت کیلیے مخلت جائز ہوتی ہے اور جب صاحب غفلت پر نازل ہونے والا حال ہواورمتمکن وقت تو اس برغفلت طاری نہیں ہوتی کیونکہ صاحب ونت برنو غفلت ممکن اورجائز ہے کین صاحب حال کیلیے عفلت ہرگز جائز نہیں ۔۔۔ اور مشائخ نے ریجی کہا ہے کہ "الحالُ سكوتُ اللسان في فنون البيان "(حال بيت كيضاحب عال كي زبان بيان کے تمام فنون میں خاموش ہوجائے ) یعنی صاحب حال اپنی حالت بیان کرنے سے خاموش ہوجائے اور اس کا معاملہ خود اس کے حال کو بیان کرے، یبی وجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہا تھا کہ السوال عن الحال محال "(حال کے بارے میں سوال کرنا بی خال ہے) کیونکہ حال کوالفاظ میں بیان کرناممکن نہیں اس کئے کہ حال نام ہی فنائے مقام کا ہے .... اوراستاد ابوعلی دقاق کہتے ہیں کدا گردنیایا آخرت میں تجھے خوشی یارنج حاصل ہے تو تیری ای کیفیت کا نام وقت ہے کیونکہ بیسب کچھ وقت کا ہی حصہ ہے جب کہ حال اس طرح نہیں ہوتا کیونکہ وہ توحق تعالیٰ کی طرف سے بندے پروار دہونے والی ایک وار دات ہے کہ جب وہ طاری ہوتی ہےتو ہر چیز کو دل نے نفی کر ُدیتی ہے جیسا کہ حضرت ایقو ب علیہ السلام چونکہ

صاحب ونت تصاس لئے بھی تو حضرت بوسف علیہ السلام کے فراق میں آپ نے اپنی آ تکھیں سفید کر لی تھیں اور ایک وقت آیا کہ وصال کی حالت میں وصال کے ذریعہ آپ بینا ہو گئے بھی تو آ پفراق ہے بال کی طرح اور مھی گریہ ہے ریشۃ کم کی طرح اور مھی روح ك بغير محض جسم كى طرح اور مجى خوثى يد سرايا مسرت بن جاتے تھے ليكن حفزت ابراہيم عليه السلام چونكه صاحب حال تھے اس لئے ندانہوں نے فراق كى كوئى يرواہ ندكى اور ند عَمَلَین ہوئے نہ وصال کو کوئی اہمیت دی کہ کوئی خوشی محسوں کرے۔ستارے چانداورسورج سبان کے حال کی مردکرتے تھے ادرآ پ ہر چیز کے دیکھنے سے فارغ ہو چکے تھے تھی کہ آب جس چيز كوسى و يكيفي اي من حق تعالى آپ كونظر آتااور آپ كيتي "لا أحب الافلين" ( میں جیب جانے والوں ہے وجب نہیں کرتا ) پس صاحب وقت کیلئے یہ جہاں کبھی تو ایک جہنم بن جاتا ہے کیونکہ وہ مشاحد ہ ہے غیب میں ہوتا ہے اور محبوب کونہ یانے کی وجہ ہے اس کاول وحشت کدہ بن جاتا ہے اور مھی حق تعالیٰ کی طرف سے ہروفت اس کو ملنے والی نعمت کی خوشی میں اس کاول جنت کی طرح ہو جاتا ہے پھر صاحب حال کو تجاب حاصل ہو یا مشاہدہ کی تعت یا کوئی آ ز مائش تمام حالتیں اس پر یکساں ہوتی ہیں کیونکہ وہ مقام خال سے وابستہ ہوتا ہے .... یس حال حق تعالی کے مطلوب کی صفت ہے جب کہ وقت مرید کا ورجہ ہے۔ ایک تو وقت کی راحت میں اینے آپ میں باہوش ہوتا ہے اور دوسرا حال کی خوشی میں حق تعالی کے ساتھ مدہوش! پس ان دونوں سرتبوں میں بہت بڑا فرق ہے۔ واللہ علم بالصواب۔

# مقام اورمكين

صوفیہ کے درمیان رائج اصطلاحات میں سے مقام اور ممکین بھی ہیں ان دونوں کے درمیان فرق مید ہے کہ '' مقام طالب حق کے اپنے مطلوب کے حقوق کو پوری کوشش اور نیک میں کے ساتھ پورے کرنے سے عبارت ہے ادر مریدان حق میں سے ہرایک کیلئے

ا یک مخصوص مقام ہے کہ ابتدا میں طلب حق کیلئے وہی ان کا سبب ہوتا ہے اور باوجود یک طالب ان مقامات میں سے ہرمقام سے داقف ہوتا ہے ادران سے ہرایک پراس کا گزر ہوتا ہے کیکن اس کا قرارا یک بر ہی جا کر ہوتا ہے کیونکہ وہ مقام اوراس کا اراوہ اس کی فطرت اورتر کیب بدنی سے متعلق ہوتا ہے نہ کہ اس کی روش اور معاملہ سے جیسا کہ اللہ عز وجل نے اين كلام مقدس يس جمي خردى ين وَمَا مِنْ الله له ومقام "معلوم " (اورامارى طرف سے ہرایک کیلئے ایک متعین مقام ہوتا ہے ) پس حضرت آ دم علیہ السلام کا مقام " "توبه " تها - حضرت نوح عليه السلام كامقام زبرتها حضرت ابراهيم عليه السلام كامقام تسليم تها، حضرت موئ عليه السلام كامقام انابت تفاحضرت داؤ دعليه السلام كامقام فم تفاحضرت عيسى عليه السلام كامقام اميدتها حضرك بجي عليه السلام كامقام خوف تفاادر جاري يغبر عظيفة كا مقام ذکرتھا۔ اگرچہان میں سے ہرایک وقام مقامات میں سیر حاصل تھی نیکن بالاخر ہرایک کارجوع اس کے اپنے اصلی مقام کی طرف ہی تھا۔ میں نے محاسی معزات کا خد بہب بیان کرتے ہوئے مقامات سے متعلق کچھ بیان کردیا تھا اور حال دمقام کے درمیان فرق بیان کیا تھا۔ تا ہم اس جُکہ بھی اتنابیان کئے بغیر چارہ نہیں لہذا جان لوکہ دِن تعالیٰ کاراستہ تین قتم یر ہے ایک مقام دوسرا حال اور تبسر آنمکین حق تعالیٰ اپنے تمام انبیاء کرام کوابناراستہ بیان کرنے کیلئے ہی مبعوث فرمایا تھا تا کہ وہ مقامات کا حکم بیان کریں اوراس طرح ایک لا کھ چوہیں ہزارانبیاءکرام اتنی تعداد میں ہی مقامات کوجانتے ہوئے دنیا میں تشریف لائے تھے اور ہمار ہے پیغیر علیقہ کی تشریف آوری ہے ہرمقام دالے کیلئے ایک حال ظاہر ہواارد واس ورجه ربہنج گیا کہ لوگوں کا کسب ان سے منقطع ہوگیا یہاں تک کہ لوگوں پر دین مکمل ہوگیا اور نعت خداوندى آخرى حدتك بَنْ يَ كَاحَى كَرْقَ تعالىٰ نِے فرمایا كُهُ ٱلْكُومَ ٱنْحُسَلْتُ لَكُمُ دِيُنَكُمُ وَاتَّمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمتَى وَرَضِيْتُ لَكُمُ ٱلإسْلامَ دِيْناً "(آجَ مِن فَتَهارے لئے تبہارا دین کھل کر دیا اورتم پر اپنی نعت بوری کر دی اور تبہارے لئے اسلام کو دین کے طور

بر پند کرلیاتو حضور علی کاشریف لانے اور دین ممل موجانے بر متمکنوں کیلے حمکین ظاہر ہوگئی.....اور اگر ان تمام کے احوال شار کرنا چاہوں اور تمام مقامات کی شرح کرنا چاہوں تواصلی مقصد سے بازرہ جاؤں گا۔ تاہم تمکین محققین کے حل کمال میں اور درجہ اعلیٰ میں اقامت پذیر ہونے سے عبارت ہے۔ پس اہل مقامات کا مقامات سے تو آ گے گزرنا ممکن ہے کیکن درجہ مکین ہے آ گے گزرنا محال ہے کیونکہ مقام تو مبتدی حضرات کا درجہ ہے جب کے ممکین متبی حضرات کی قرارگاہ ہے۔ ابتداء سے انتہا کی طرف گزرتو ہوتا ہے لیکن انتہائی مقام ہے آ کے گزر جانے کی کوئی مخبائش نہیں ہوتی اس لئے مقامات راہتے کی منزلیں ہیں جب کتمکین بارگاہ خداوندی میں قرار کا نام ہے دوستان الہی رائے میں غائب اورمنازل میں بیگانہ ہوتے ہیں ان کا باطن بارگاہ البی میں ہوتا ہے اور حق تعالی کے حضور اسباب وآلات ایک آفت اور سامان غیب میوتے ہیں ..... جالمیت کے دور میں شعرائے مدوحین کی مدح میں بیمعالمہ کرتے تھے کہ جب تک بچھے مصدنہ گزرجا تاشعرادانہیں کرتے ہے چنانچہ کوئی شاعر جب اینے ممدوح کے سامنے بینچنا تو آنی تکوار تھینچ لیتا اور اپنی سواری کے پاؤں کاٹ ڈالٹااور پھروہ مکوار بھی تو ڑ ڈالٹااوراس سے پیطا ہر کرتا مراد ہوتا تھا کہ جمھے سواری کی صرف اس لئے ضرورت تھی کہ آپ کے حضور پہنچنے کی مساف کے طے کرسکوں اور ۔ تکوار کی ضرورت اس لئے تھی کہ میں اپنے ان حاسدوں کا مقابلہ کر کے ان کی کوششوں کو نا کام بناسکوں جو مجھے آپ کی فسمت میں حاضری سے رو کنے والے تھے اب جب میں آب كے حضور بينج يكا موں تو مسافت طے كرنے والے آلدكى مجھے كيا ضرورت رو كئى ہے اس لئے سواری کوفل کر دیا ہے تیرے در بار ہے لوٹ کر جانا میں جائز نہیں سمجھتا اور تکو ارکواس لئے توڑ والا ہے تا كمآب كى بارگاہ سے تعلق ختم كرنے كاميرے ول ميں خيال بھى نہ گزرے یوں جب چندروز گزر جاتے تو پھروہ اپنا قصیدہ پڑھ کرسنا تا۔اورحق تعالیٰ نے 

طے کر کے اور مقامات سے گزر کر تمکین کے کل تک پہنچ گئے اور تغیر کے اسباب آب سے ماقط ہو گئے توحق تعالی نے آپ کوفر مایا' فَانْحَلَعُ نَعُلَیْکَ وَالْقِ عَصَاکَ '' (جوتیاں اینے یا دُن سے نکال دیجئے اوراپنی لاٹھی بھینک دیجئے ) کیونکہ بیآ لہمسافت ہےاورحضور حق میں وصال کے بعد آلات مسافرت کی وحشت کو برواشت کرنا محال ہے ہیں ووتی کی ابتداحق تعالی کی طلب ہےاوراس کی انتہابارگاہ خداوندی میں قرار پکڑنا ہے۔ یانی جب تک ندي ميں ہوتا ہے جاري رہتا ہے اور سمندر ميں پنچ جاتا ہے۔ تو قرار پکڑ ليتا ہے اور جب قرار پکڑلیتا ہے تو اپنامزہ تبدیل کر لیتا ہے تا کہ جس کسی کو یانی کی ضرورت ہے وہ اس کی صحبت کی طرف رجیان نه کرے بلک اس کی صحبت کی طرف میلان صرف و پختص کرے جس کوجواہر کی ضرورت ہوتا کہوہ جان کی بازی لگائے اور طلب کا بوجھ یاؤں میں باندھ کر مرکو جھکائے ہوئے سمندر میں غوطہ زن ہو پھر یا تو پہندیدہ جواہراور چھیے ہوئے قیمتی موتی حاصل کرے یا پھرا بی جان عزیز کوان کی جنجو میں فنا کر دیے اور مشائخ میں سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ" المتسمكيين رفع التلوين "(جمكين كوين كودوركر كانام ب) ادربيلوين بحي صوفيك اصطلاحات میں سے حال اور مقام کی طرح کی ایک اصطلاح ہے جومعنی کے اعتبار سے ایک دوسرے کے بہت قریب میں اور آلوین سے مراو تغیر پذیر ہونا اور ایک حال سے ووسرے حال کی طرف جاتا ہے اور مراواس بزرگ کے مذکورہ کلمہ سے بیہ ہے کہ مسمکن مسترود نہیں ہوتا اور اپناتمام سامان بارگاہ خداوندی میں لے چکا ہوتا ہےاور غیر اللہ کا خیال این ول سے اس طرح تكال چكاموتا ہے كہ نہ تو كوئى اليام عاملہ در پيش آئے جواس كے ظاہر ميں تبدیلی پیدا کرے اور نہ کوئی حال اس برا بیاطاری ہوجواس کے باطن کو متغیر کر دے جیسا کہ حضرت موی علیه السلام مقام ملومین میں تصور حق تعالیٰ نے طور پر ایک نظرے جملی و الی تو آب كي بوش جات رب جيها كاللوع وجل كت بين و خور موسى صَعِفاً "(ادر موی عش کھا کر گریڑے) ان کے مقابلہ میں رسول اللہ عظیمی مقام تمکین میں تھے اس لئے

مكه كرمه سے قاب قوسين تك عين تجلى اللي ك درميان سفر كياليكن آپ كے حال پركوئى تغير واقع نه ہوا، اور بيدر درجه سب درجات ہے اعلى ہے۔ والله اعلم

پستمکین دوطرح کی ہوتی ہے ایک یہ کہ اس کی نبیت جی تعالی کے شاہر کے ساتھ ہواور دوسری یہ کہ اس کی اضافت اپنے ہی شاہد کی طرف ہوجس شخص کیلے تمکین کی نبیت اس کے اپنے وجود کی طرف ہووہ باتی الصفح ہوتا ہے اور جو شخص شاہد تی سے متعلق ہووہ فائی الصفح ہوتا ہے اور جو قض شاہد تی سے متعلق ہووہ فائی الصفح ہوتا ہے اور فائی الصفح کیلئے مستی و ہوشیاری۔ اتصال وانفصال فنا و بھا اور وجود و عدم درست نہیں ہوتے کیونکہ ان اوصاف کے قائم ہونے کیلئے ایک موصوف ضروری ہے اور جب موصوف ہی حق تعالی کے مشاہدہ میں متعذی ہو چکا ہے تو اتنا مت اور صفا اور صفحت کا تھم بھی اس سے ساقط ہے سے اور اس معاطم میں کلام تو بہت ہے لیکن میں صفا اور صفحت کا تھم بھی اس سے ساقط ہے سے اور اس معاطم میں کلام تو بہت ہے لیکن میں اس سے بالتہ التو فیق

## محاضره اورم كأشفه

اورانبی اصطلاحات میں ہے عاضرہ اور مکافقہ بھی ہے اور فرق ان دونوں میں یہ ہے کہ محاضرہ لطائف کے بیان میں دل کے حاضر ہونے پر واقع ہوتا ہے اور مکافقہ حق تعالیٰ کے مشاہرہ میں باطن کے حاضر ہونے پر بولا جاتا ہے پس محاضرہ حق تعالیٰ کی نشانیوں کے مشاہرہ میں ہوتا ہے اور مکافقہ مشاہدات الہیہ کے دیکھنے میں ہوتا ہے اور آیات اللیٰ کی رویت میں ہمیشہ متفکر رہنا محاضرہ کی علامت ہے جبکہ مکافقہ کی علامت حق تعالیٰ کی عظمت کی حقیقت میں ہمیشہ متفیر رہنا ہے بھر جوآ دی افعال خداوندی میں متفکر رہتا ہے اور جوآ دی جلال الوصیت میں تعیر رہنا ہے ان دونوں میں فرق سے ہے کہ ان دونوں میں سے ایک جو متفکر ہو وہ تو مقام خلت کا ردیف ہے اور جو تحیر ہے وہ محبت کا ہم نشین ہے۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ جب حضرت ابراہیم خلیل علیہ السلام نے آسانوں کے ملکوتی نظام میں نگاہ کی اور

اس کے وجود کی حقیقت میں تامل اور تفکر کیا تو آپ کا دل اس کے ساتھ حاضر ہوا اور فضل خداوندی کود کیھنے سے فاعل حقیقی کا طالب ہو گیاحتی کہ دل کے اس حضور نے فعل کو ہی فاعل كيلي دليل بناديا يهال تك كرآب ني كمال معرفت من فرمايا "إني وَجُهتُ وَجُهي لِلَّذِي فَطَرَالسَّمُوتِ وَالْآرُضَ حَنِيفًا "(مِس نِاسِين چِرر)واس ذات كي طرف متوجه کرلیاجس نے آسانوں اور زمینوں کو تھے پیدا کیا ) اور اللہ تعالی جب اینے حبیب میلانه علیه کوعالم ملکوت میں لے گئے تو انہوں نے تمام چیز وں کو دیکھنے سے اپنی آ تکھیں بند کر لیں چنانچہ آ پنے نے کہی فعل کودیکھا نہ مخلوق کودیکھا اور نہ ہی اینے آپ کودیکھا اس طرح آپ فاعل حقیقی کا مشاہرہ کے والے ہو گئے۔ پس حق تعالی کے کشف میں آپ کا شوق برھتا ہی چلا گیا اور ایک بے قراری پر دوسری بیقراری کا اضافہ ہوتا چلا گیا حتی کہ آپ نے دیدارالی کی خواہش کی۔ دیداراور ردی<mark>ت حاصل نہ ہوئی تو آپ نے قرب کا ارا</mark>دہ کیا۔ جب قرب بھی ممکن نہ ہوا تو وصل کا قصد کیا اور جب وصل کی بھی صورت پیدا نہ ہوئی تو ہر چند كەدل ىردوست حقىقى يىنى ق تعالى كى ياكىز گى زيادە ھالىر بەق جارى تھىلىكىن شوق برشوق بڑھ رہا تھا نہ تو روگر دانی کی کوئی صورت تھی اور نہ آ کے بڑھنے کا امکان۔ آپ تخیر ہو گئے جس جگه مقام خلت تھا وہاں جیرانی کفرنظر آئی اور جہاں مقام محبت تھا وہاں وصل شرک بن کیااور جیرانی سر مایه بن گئی۔اس لئے کہ وہاں مقام خلت میں جیرانی وجود باری تعالی میں تھی اوربیشرک ہےاورمقام محبت میں حمرانی حق تعالی کی کیفیت میں تھی اور بیمین تو حید ہےاور ائ معنی میں حضرت شبکی کہا کرتے تھے کہ 'یا دلیـل المعتحیرین زونمی تبحیراً ''(اے حیرانی میں مبتلا لوگوں کے رہنما میری جیرانی میں اضافہ کر کیونکہ مشاہدہ میں جیرانی کی زیادتی ورجہ میں زیادتی اوراضافہ کاموجب ہوتی ہے .....اور حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت ابوسعید خراز ؓ نے حضرت ابراہیم سعد علوی ؓ کے ہمراہ دریا کے کنارے حق تعالیٰ کے اس دوست کی زیارت کی تواس سے دریافت کیا کہ''حق تعالی کی طرف کونسا راستہ جا تا ہے؟'' اس نے

جواب دیا''حق تعالی کی طرف جانے کے راستے دو ہیں ایک عوام کاراستہ اور دوسرا خواص کا راستہ انہوں نے عرض کیا اس کی تشریح فرمائے تو اس نے کہا''عوام کاراستہ تو ہے ہے کہ تو اس بات پر ہو کہ کسی علمت کی وجہ سے تو اسے قبول کرے اور کسی دوسری علمت کی وجہ سے اسے رو کر دے اور خواص وہ ہیں کہ نہ تو وہ معلل کود کھتے ہیں اور نہ ہی علمت کو .....ان حکایات کی حقیقت تفصیل کے ساتھ گزر چکی ہے میری مراداس کے سوا کچڑئیس ۔ وبالٹد التو فیق

قبض وبسط

ان اصطلاحات 🕰 ہے قیض اور بسط بھی ہیں جان لو کر قبض اور بسط ان احوال میں سے وو حالتیں ہیں جن سے بند کے تکلیف اور اختیار ساقط ہوتا ہے چنانچے ندان کا آتا اختیاری ہوتا ہےاور ندان کا جانا انسانی کوشش کا نتیجہاور حق تعالی کاارشاد ہے' وَ السلْسةُ يَـقُبِصُ وَيَبُسُطُ "(اورالله بي تبض كرتااور كُولتان بي كن تعالى ع جاب كي صورت میں دل کے بند ہو جانے کا نام قبض ہے اور بسط عبارت سے حالت کشف ومشاہرہ میں ول کی کشادگی ہے۔ادر بیدونوں صورتیں حق تعالی کی طرف سے بندے کے ممل دخل کے بغیر ہوتی ہیں اور عارفان الٰہی کے حال میں قبض بالکل ای طرح ہوتا ہے جس طرح مریدوں كاحوال ميس خوف موتا باور بسط ابل معرفت كاحوال ميس بالكل اى طرح بيجس طرح مریدوں کے احوال میں امید ہوتی ہے لیکن بیصورت ان صوفیہ کے قول کے مطابق ہے جو بی اور سط کو مندرجہ بالامعنی برمحول کرتے ہیں جب کمشاری کا ایک طبقہ اس بات برے کرقبض کارتبہ برط کے رتبہ ہے کہیں زیادہ بلند ہے اور اس کی دووجہ ہیں ایک توب کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں قبض کا ذکر مقدم ہے اور دوسری پیر کیفن میں نفس کو پھولا تا اور اس کومغلوب کرنا ہے جب کہ بسط میں حق تعالی کی نوازش اور مہربانی ہوتی ہے تو لامحالہ صفات بشریت کو بچھلانا اورنفس کومغلوب کرنا زیادہ افضل ہے اس کی برورش ا دراس ہر

مہر بانیوں سے۔اس لئے کدوہ بہت بڑا تجاب ہے اور ایک دوسرا گروہ اس طرف گیا ہے کہ بسط کا مرتبہ قبض کے مرتبے سے زیادہ بلند ہے کونکہ قر آن مجید میں قبض کے ذکر کومقدم كرنااس بات كى علامت بى كەبسافىسىلت كائتبار سىمقدم بى كونكەر بول كاعرف عام اورعادت سیے کہ جو چیز فضیلت کے اعتبار سے موخر ہواس کو ذکر میں مقدم کرتے ہیں · جبيها كة توعز وجل في مرايا يحك ' فَعِنْهُمْ طَالِم" لِنَفْسِهِ وَمِنِهُمُ مُقْتَصِد" وَمِنْهُمْ سَابِق" بالُخيرَاتِ بِإِذُن اللهِ "(پس لوگول ميس ي بعض اينة آب برظلم كرنے والے إس اور بعض درمیانہ رو بیں اور بعض اللہ کے اون سے نیکیوں میں سبقت لے جانے والے ہیں **)** اور نيز فرمايا 'إِنَّ اللَّهُ يَحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ '' (بِ ثِك الله تعالى توب كرنے والول اور ياك وصاف بينے والول كے ساتھ محبت كرتاہے ) اور نيز فر مايا' يغوينم الْحُنْتِينَ لِرَبِّكِ وَاسْتِجْدِئ وَازْتُحْعِيٰ مَعَ الرَّاكِعِيْنَ "(ابِمريمايين يروددگارک فر ما نبر دار ہو جاادر *تجدہ کر اور رکوع کر رگوع کی*نے والوں کے ساتھ ) نیز وہ حضرات کہتے ہیں کہ بسط میں سرور ہوتا اور قبض میں ہلا کت ہوتی ہے اور عارفوں کی خوشی تو معرفت کے حامل ہونے کے سواکسی حالت میں نہیں ہوتی اور ان کی بلا کت مقصود ومطلوب سے جدائی کے علاوہ کسی اورصورت میں نہیں ہوتی ۔ پس محل دسل میں قرار حاصل کرنامحل فراق میں جھہر<u>نے سے</u> بہتر ہے .....اور میرے شیخ فرماتے تھے ک<sup>قی</sup>ف اور بسط د د**نوں ایک ہی معنی میں** میں جو حق تعالیٰ کی طرف سے بندہ کو حاصل ہوتے میں کہ جسب دہ معنی دل پر ظاہر ہوتے میں تویا تو باطن ان سےمسر ور ہوتا ہے اورنفس مغلوب اوریا پھرننس مسر ور ہوتا ہے۔کسی انسان کیلئے تو دل کے قبض ہونے میں نفس کی کشادگی ہوتی ہے ادر کسی کیلئے دل کے کشادہ ہونے **میں ہ**س کے نفس کا قبض ہوتا ہے جو تخف ان معن کے علاوہ اس کی کو کی تعبیر کرتا ہے وہ اپناوفت ضائع كرتاب .... اوريكي وجرب كه حفرت بايزيد كت مين كه تقبيض القبلوب في بسيط المنهوس وبسط القلوب في قبض النفوس ''(ولول كاقيض بونانفول كي كشادگي مين

ہے اور دلوں کی کشادگی نفسوں کے قبض ہونے میں ہے ) پس قبض ہونے والانفس ہر تم کے خلل ہے محفوظ ہوتا ہے اور میسوط دل ، ذات اور خطا ہے محفوظ ہوتا ہے اس لئے کہ محبت میں غیرت قابل ندمت چیز ہے اور قبض حق تعالی کی غیرت کی علامت ہے اور محبوب کامحت کے ساتھ عتاب کرنا دوی کی شرط ہے اور بسط اس عتاب کرنے کی علامت ہے ..... اور آثار میں مشہور ہے کہ حضرت کیجیٰ علیہ السلام جب تک زندہ رہے روتے ہی رہے اور حضرت عیسیٰ عليه السلام جب تك دنيا ميس رب بينة بى رب اس لئة كد حفزت يجي عليه السلام حالت قبض میں ہتھے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام حالت بسط میں جب ان دونوں کی آ پس میں ملاقات ہوتی تو حضرت بیجی علیہ السلام کہتے''اے عیسیٰ آپ جدائی سے بے خوف ہو گئے میں' تو حضرت میسی جواب میں سکتے' اے بچیل کیا آ ہے ت تعالیٰ کی رحمت سے ناامید ہو یکے ہیں؟ پس نہ تو تمہارار و ناحق تعالی کے جم از کی کو پھیرسکتا ہے اور نہ بی میراہنسا فیصلہ شدہ معالمات كولونا سكتا بي لاقبض وَلا بَسَطظ وَلا لَحِمِسَ ولا انَسَ وَلا مَحْوَ وَلا صَحْوَ وَلا لِحِقَ وَلاَ عَجَوَ وَلاَ جَهَلَ إِلَّا مِنَ إِللَّهِ تعالَى " ﴿ يَمْدِ كَاتَّبِضُ اوربِهِ لمثا اورمجبت کرنا ، مد ہوش ہونا اور ہوشمند ہونا ۔ وصال حاصل کرنا اور عاجر رہنا .... اور جاہل ہونانہیں ے مرصرف اللہ تعالی کی طرف سے ) ان میں سے کی بھی نہیں ہوتا مگروہی جواللہ کی طرف ہےمقرر کیا جاچکا ہے۔

انس وہیبت

جان لو الله تعالی متہیں سعادت مند بنائے کہ انس اور ہیبت بھی صوفیہ کی اصطلاحوں میں سے ہیں اور ہیبت اور انس راہ حق میں چلنے والوں کے احوال میں سے دو حالتیں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جب الله تعالی بندے کے دل پرجلالی شہود کے ساتھ بھی کرتے ہیں تو اسے اس حالت میں ہیبت نعیب ہوتی ہے اور جب بندے کے دل پراسی جمالی

شہود کے ساتھ جمجلی کرتے ہیں تو اے انس حاصل ہوتا ہے حتی کہ اہل ہیبت جلال خداوندی ہے مشقت میں ہوتے ہیں اور اہل انس جمال الٰہی سے خوثی ادر مسرت میں ہوتے ہیں ہیں اس دل میں جوجلال خدادندی ہے محبت کی آ گ میں جل رہا ہواوراس ول میں جو جمال اللی سے مشاہدہ کے نور میں روش ہو چکا ہو برا ہی فرق ہے ..... پس مشائخ کے ایک گروہ نے کہا ہے کہ ہیبت عار فان الٰہی کا درجہ ہے جب کہ انس مریدان حق کا۔ کیونکہ جس شخص کو بھی بارگاہ الٰہی میں اور حق تعالیٰ کے اوصاف کی یا کی بیان کرنے میں جتنا زیادہ وصول حاصل ہوگا اس کے دل پر ہیبت کا غلبہ بھی اتنا ہی زیادہ ہوگا اورانس ہے اس کی طبیعت اتنی بی نفرت کرنے والی ہوگی اس لئے کہ انس تو ہم جنسوں سے ہوتا ہے اور جب حق تعالی کے ساتھ ہم جنس اور ہم شکل ہونا ہندے کیلئے محال ہے توحق تعالیٰ کے ساتھ انس کی صورت بھی پیدائبیں ہوسکتی۔پھرت تعالیٰ کی طرف ہے بھی مخلوق کے ساتھ انس محال ہوگا اورا گرانس ہوا مجمی تو وہ اس کے ذکر کے ساتھ ہی ممکن ہو گیا ہے اور یہ بات بڑی واضح ہے کہ ذکر حق '' ذات حق کاغیر ہے کیونکہ میہ بندے کی صفات میں سے ہے اور محبت میں ذات محبوب کے غیر کے ساتھ آ رام گیر ہونا حجوث محض دعویٰ اورغرور باطل ہےاور پھر ہیبت حق تعالیٰ کی عظمت کےمشاہدہ سے ہوتی ہےاورعظمت حق تعالیٰ کی صفت ہے۔۔۔۔اوراس بندے میں جس کا کام اپنی طرف ہے اور اپنے ہی ساتھ ہو .....اور اس بندے میں جس کا کام حق تعالی کی بقا کے ساتھ اپنی فنا ہے ہو۔ بواہی واضح فرق ہے ....حضرت شبائی سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا'' میں اتنا عرصہ یہی سمجھتا رہا ہوں کہ میں حق تعالیٰ کی محبت میں خوشی حاصل کررہا ہوں اور اس کے مشاہرہ سے انس حاصل کئے ہوئے ہوں لیکن اب مجھے علم ہوا کہ انس تو ہم جنس کے علاوہ کسی ہے ہوئی نہیں سکتا ..... پھر ایک اور گروہ کا کہنا ہے که ' ہیبت ، فراق اور سزا کا قرینہ ہے جب کہ انس وصل اور رحمت کا نتیجہ ہوتا ہے تو دوستوں کو ہیت جیسی حالتوں ہے محفوظ ہی رہنااورانس کے ساتھ ہم نشین رہنا چاہئے کیونکہ لامحالہ انس

محبت كا تقاضه كرتا ہے اور جس طرح محبت كيلئے ہم جنس ہونا محال ہے اى طرح انس كيلئے بھى محال ہے۔ محال ہے۔

میرے شخ " کہتے تھے کہ مجھے اس شخص پر تعجب ہوتا ہے جو یہ کہتا ہے کہ حق تعالی كساته انس ممكن نبيس موتار باوجود يكه حق تعالى في فرمايات إنَّ عبدادى " (بشك مير بند بند ب القَل لِسعَب ادِي " (مير بندول سي كهد يجيّ ) " وَإِذَا سَس الْكُ عِبَادِيُ "(اورجب آپ مير عبتر سوال كرتے بي)" يُا عِبَادِي لا خَوُف" عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ وَلاَ أَنْتُمُ تَحْزَنُونَ ''(الممير بندو! آيَ كَون تم يرندُوكَي خوف ب اور نہتم عملین ہو کے ) لا محالہ جب بندہ اپنے اور حق تعالیٰ کی اتنی مہر بانیوں کو دیکھتا ہے تو اس مے مبت کر لیتا ہے اور جنب س کو دوست بنالیتا ہے تو اس سے انس کر لیتا ہے اور اس لئے بھی کہ دوست سے ہیب محسوں کی بیگا نگی کی دلیل ہے اور انس یگا نگی و اپنائیت کی علامت اورانسان کی صفت یہ ہے کہ وہ ایٹے اور انعام کرنے والے کے ساتھ انس کرتا ہے اور جب حق تعالی کی طرف سے ہمیں اس قدر نعتیں اور ہمیں اس کی معرفت حاصل ہے تو محال ہے کہ ہم اس ہے ہیبت کی بات کریں .....اور میں علی بن عثمان ہجویری کہتا ہوں کہ اس اختلاف کے باد جودیہ دونوں گروہ رائتی اور صحبت پر ہیں کیونکہ ہیں کا غلبہ نشس اوراس کی خواہشات اور اس سے اوصاف بشریت کوفنا کرنے کے ساتھ ہوتا ہے جب کہ انس کا غلبہ " دل کے ساتھاور دل میں معرفت کی برورش کے ساتھ ہوتا ہے۔حق تعالیٰ اپنے جلال کی تجل ے دوستوں کےنفس کوفنا کرتے ہیں اور اپنے جمال کی تجلی ہےان کے دل اور باطن کو باقی کردیتے ہیں .....پس جولوگ اہل فنامیں ہے ہیں وہ ہیت کومقدم سمجھتے ہیں اور جوحفرات اہل بقاہیں وہ انس کوفضیلت ویتے ہیں۔اس کی شرح اس سے قبل فنا اور بقاکے باب میں بھی ا گزرچکی ہے۔

### فهرولطف

انبی اصطلاحات میں ہے قبراورلطف بھی ہیں اور فرق ان دونوں میں یہ ہے کہ ید دونوں اصطلاحیں وہ ہیں کہ جن سے بیلوگ اینے احوال کی تعبیر کیا کرتے ہیں اور ان کے نزدیک قبرے مرادتمام خواہشات کوفنا کرنے اورنفس کوایی تمام آرزوؤں سے بازر کھنے میں حق تعالی کی تائیر ہے۔ کیونکہ ان کی مراداس چیز میں ہےاورلطف سے ان کی مراد باطن کی بقامشاہدے کے دوام اور درجہ استقامت میں حال کے قرار میں حق تعالیٰ کی تائید ہے تی کے صوفیہ کے ایک گروہ نے کہا ہے کہ حق تعالیٰ کی طرف سے مراد کا حاصل ہو جانا کرامت ہاور بیاال لطف حضرات من جرب کدوسرا گروہ کہتا ہے کہ کرامت سے ہے کہ حق تعالی بندہے کوائی مراد اور مرضی کے ساتھ آس کی این مراد ہے روک دے اور بندے کواس کی نامرادی میں مقہور ومغلوب کردے۔ چنا نچہ کروہ شکی کی حالت میں دریا پر جائے تو دہ بھی خنگ ہوجائے ..... کہتے ہیں کہ بغداد میں بڑے رہے فقرامیں سے دودروکیش تھایک ان میں سےصاحب قہر تھا اور دوسرا صاحب لطف دونوں ایک دوسرے کے ساتھ ہمیشہ جھڑتے ہی رہتے تھاور ہرایک اپنے حال کودوسرے کے حال پر ججے دیتا تھا۔ ایک ان میں سے کہتا کہ بندے برحق تعالی کالطف تمام چیزوں سے اشرف ہاس لئے کہ اللہ تعالی نے خود فرمایا ہے 'اکٹه کطیف' بعبادہ '' (الله اسے بندوں پر برالطف کرنے والا ہے) اور دوسرا کہا کرتا تھا کہ بندے برحق تعالی کا قہرتمام چیزوں سے زیادہ کال ہے اس لئے کہ حق تعالی کارشاد ہے 'وَهُو الْقاهِرُ فَوُقَ عِبَادِهِ ' (اوروه اینے بندوں برغالب ہے)ان کے درمیان بدبحث طویل ہوگئی یہاں تک کہ اس صاحب لطف درویش نے مکہ مرمہ جانے کا اراده كيا\_ليكن مكه محرمه نه پہنچا بلكه ايك جنگل ميں بيٹھ كررياضت ميں مشغول ہو گيا كئ سال تک کسی کواس کی کوئی خبر نہ ہوئی ھی کہ ایک دفعہ ایک شخص مکہ تمرمہ سے واپسی ہریہاں سے

گز را تو اس درولیش کومرراه دیکھااس درولیش نے کہا''اے بھائی! جبتم عراق پہنچوتو بغداد کے مخلّہ کرخ میں میرے اس دوست ہے کہنا کہ''اگرتم جنگل کواس کی مشقتوں کے باوجود کرخ بغداد کی طرح اس کے عجائب کے ساتھ دیکھنا جا ہے ہوتو یہاں آ جاؤ! کہ ہیہ جنگل بھی میرے لئے کرخ بغداد کی طرح ہی ہے ۔۔۔۔اس درویش نے جب کرخ بغداد میں پہنچ کراس درولیش کےاس دوست کو تلاش کر کےاس کا پیغام ویا تواس رفیق نے کہا'' جب تم واپس جاؤ تو اے کہہ دینا کہ اس چیز میں کوئی شرف اور عزت نہیں کہ حق تعالی نے تمہارے لئے یہ مشقت جنگل کوکرخ بغداد کی طرح کر دیا ہے تا کہتم جنگل کی تکلیفوں ہے ننگ آکر) درگاہ خداد ندی ہے بھاگ ہی نہ جاؤ بلکہ شرف تو اس میں ہے کہ حق تعالیٰ نے کرخ بغداد کو بی اپنی تمام تر نعتو ل ادر عجائب کے باوجود ہمارے لئے پر مشقت جنگل کی طرح کردیا ہے اور ہم ای میں خوش وخرم ہیں۔ اور حضرت بیلی کے بارے میں آتا ہے کہ ''آ پاپی مناجات میں کہا کرتے تھے بارخدایا آگے آ پ آ سان کومیری گرون کا طوق، ' زمین کومیرے پاؤں کی زنجیراورتمام جہان کومیرے خون کا پیا بہا بنادیں تب بھی میں آپ ے مندند مور وں گا .... اور میرے شیخ سے بیان کیا تھا کہ ایک سال اولیاء اللہ کا اجتماع ایک جنگل میں ہوا تھااور میرے شنخ حضرت حصریؓ مجھےاپنے ہمراہ لے گئے تھے میں نے اولیاء کے ایک گروہ کود مکھا کدان میں ہے ہر ہزرگ ایک بخت پر آ رہا تھااور کی گروہ کو تخت پر بٹھا کرلا یا جار ہاتھا اورکوئی گروہ اڑتا ہوا چلا آ رہا تھا ان میں ہے جوکوئی بھی آتا حضرت حصری ؓ ان کی طرف قطعاً کوئی التفات نه فرماتے یہاں تک کدمیں نے ایک جوان کو دیکھا جس کی جوتیاں پھٹی ہوئی اور لاکھی ٹوٹی ہوئی تھی یاؤں برکار ہو چکے تصر برہند تھا اعضا جلے ہوئے اورجہم نحیف و کمز در ہو چکا تھا۔ وہ جب سامنے نمودار ہوا تو حضرت حصریؓ بری تیزی ہے الحےاوران کااستقبال کیااوران کو بلندمقام پر لا کر بٹھایا''میرے شخ کہتے ہیں کہ''میں بڑا حمران ہوادراس اجتماع کے فتم ہوجانے کے بعدائیے شخ ہے دریافت کیا تو انہوں نے بتایا

ک''وہ اللہ تعالیٰ کے اولیاء میں ہے ایہا ولی تھا جو ولایت کے تابع نہ تھا بلکہ ولایت اس کے تابع ہے اوروہ کرامات کی طرف بالکل کوئی توجہیں دیتا ۔۔۔۔۔ بہر حال جو پچھ ہم اپنے لئے خود اختیار کرتے ہیں وہ ہمارے لئے مصیبت ہوتا ہے اور میں صرف اس چیز کی خواہش کرتا ہوں جو اللہ تعالیٰ میرے لئے چاہج ہیں تا کہ حق تعالیٰ خود ہی اس چیز میں میری حفاظت کریں اور میر نے نفس کے شرے مجھے بچائے رکھیں، اگر اللہ تعالیٰ مجھے اپنے تہر میں رکھیں تو میں اور میر کے نفس کے شرک رکھیں تو میں میں تو میں الکہ تارہ دی کہ کہ اور اگر اپنے لطف میں رکھیں تو میں قبر کا ہرگز ارادہ نہ کروں گا کو دک ہمیں حق تعالیٰ کے اختیار یرکوئی اختیار حاصل نہیں۔

# نفى واثبات

ان اصطلاحات میں نے نی اور اثبات بھی ہیں اور ان دونوں میں فرق ہیے کہ مشاکخ طریقت رحمہم اللہ تائید اللی کے اثبات اور صفات بشریت کے تحو ہو جانے کونی و اثبات کہتے ہیں۔ یعنی نئی سے صفات بشریت کے نفی مراد لیتے ہیں اور اثبات سے تن تعالی کے اوصاف تھی اور ان کے غلبے کا اثبات مراد لیتے ہیں کیونکہ کل کامٹ جانا محوکہ بلاتا ہے اور کل کی نئی صفات پر ہی ہوئی جاتی ہے کیونکہ صفات بشریت کے موجود ہوتے ہوئے ذات پر نئی صفات پر ہی ہوئی جاتی ہے کیونکہ صفات بشریت کے موجود ہوتے ہوئے ذات پر نئی متصور نہیں ہوتی۔ پس بری صفات کی نئی اور قابل تعریف صفات کا اثبات ہونا چاہئے ، لیعنی تن تعالی کی محبت میں معنی کو تابت کرتے ہوئے دعوئی کی نئی کی جائے کیونکہ دعوئ نفس کی لیعنی تعالی کی محبت میں معنی ہو جاتی ہیں تو وہ یوں کہا کرتے ہیں کہ ''بقائے تن کے اثبات صفات بشریت کی نئی ہوگئ'' اس بارے میں اس نیز صوفیہ کہتے ہیں کہ '' اس سے صفات بشریت کی نئی ہوگئ'' اس بارے میں اس نیز صوفیہ کہتے ہیں کہ '' اس سے تعالی کی ختا ہوگئ ہو بھی ہے لہذا اب ای پر اختصار کرتا ہوں سے نیز صوفیہ کہتے ہیں کہ '' اس سے تعالی کے اختیار کو ثابت کرنے اور بندہ کے اختیار کونئی کرنا مراد ہے ای لئے تو اس

باتوقيق بزرگ نے كہاتھا'' اختيار الحق بعبده مع علمه بعبده خيو" مِن اختيار عبده لنفسه مع جهله بربه ''(حق تعالیٰ کا نیے بندے کو جانتے ہوئے اس کیلئے کس چیز کواختیار کرنا بہتر ہے اس بات ہے کہ بندہ اپنے رب کی مرضی ہے جاہل ہوتے ہوئے اپنے لئے کی چیز کواختیار کرے) کیونکہ محبت نام ہے محبوب کے اختیار پراینے اختیار کوففی کردینے کا اوریہ بات توسب کے نزدیک قابل سلیم ہے .... میں نے حکایات میں پڑھا ہے کہ ایک درولیش دریامیں ڈوب رہاتھا کہ کی مخص نے کہا'' بھائی کیاتم غرق ہونے سے بچنا جاہتے ہو؟ ورولیش نے جواب دیا' دنہیں'اس نے پوچھا'' تو کیاتم غرق ہو جانا چاہتے ہو؟ اس نے جواب دیا''نہیں' و شخص کینے لگا''عجیب بات ہے کہ نہ ہلاکت کواختیار کرتے ہواور نہ نجات کو درویش نے کہا'' مجھنجات کو اختیار کرنے سے کیا سروکار ہے کہ میرااختیار تو وہی ہے جوئل تعالی میرے لئے انقیار کر کیے ۔۔۔ مشائخ نے کہا ہے کہ محبت میں کمترین درجہ میے ہے کہ اپنے اختیار کوفقی کر دیا جائے پس حق تعالی کا اختیار تو از لی ہے اس کی ففی ممکن نہیں ہو سکتی جب کہ بندے کا اختیار عارض ہے کہ اس کی نفی جو سکتی ہے ،اس لئے اینے عارضی اختیار كوياؤل تلے كچل ڈالنا جا ہے تا كہاز لى اختيار بقاحاصل كركے بيبيا كەحفرت موڭ عليه السلام کوہ طور پر حالت انبساط میں تھے کہ حق تعالیٰ سے دیدار کی تھی کرتے ہوئے اینے اختیار کوٹا بت کرنے کی کوشش کی اور کہا'' رب اد نبی '' (اے میرے رب مجھےا پٹا آپ دکھا) حق تعالیٰ نے کہا'' کئ نہ وانبی '' (تم مجھے ہرگزنہیں دیکھ سکتے )حضرت موٹی علیہ السلام نے عرض کی'' بارخدایا تیرایدار حق ہے اور میں اس کامشتحق ہوں پھر روکا کیوں جا رہا ہے؟'' فرمان آیا که''باں دیدارتو حق ہے کیکن محبت میں اپنا اختیار باطل ہے.....اوراس بارے میں کلام تو بہت ہے کیکن اس سے زیادہ بیان کرنا میرامقصد نہیں تھا تا کتمہیں علم ہوجائے کہ صوفیہ کے ہال فی اور اثبات سے مراد کیا ہے 'وباللهِ التوفیق ''اس بارے میں جمع وتفرقہ فنا وبقااور نیبت وحضور کا پورا ذکرصو فیہ کے مذاہب کے بیان میں وہاں گزر چکا ہے جہاں میں

نے صووسکر کا ذکر اور اس بارے میں اشکال وغیرہ بیان کئے تھے۔تفصیل کیلئے ای طرف رجوع کرنا چاہیے کیونکہ ان سب کا بیان وہاں وموجود ہے تاہم ضروری مقدار میں نے بہال بھی بیان بھی بیان بھی بیان کردی ہے تا کہ ہر بزرگ کا فد ہب شرح کے ساتھ بیان ہوجائے۔واللہ اعلم

#### مسامره محادثثه

ا نہی اصطلاحات میں ہے مسامرہ ومحادثہ بھی ہیں اور فرق ان دونوں میں پیہ ہے کہ بید دونوں اصطلاحیں طریق حق کے کاملوں کے احوال میں سے دو حالتوں سے عبارت ہیں۔محادثہ کی حقیقت کے کہ وہ ایک باطنی راز ہے جیسے بیان کرنے سے زبان قاصر ہے ادرمسامرہ کی حقیقت رہ ہے گہوہ باطنی راز کو چھیانے کی خوثی کا نام ہے اوراس کے عنی رہے ہیں کہ مسامرہ بندے کوحق تعالیٰ کے ساتھ رات کواور محادثہ دن کو حاصل ہونے والے ایک وفت کانام ہے کہ اس وفت میں بندے کو کی تعلیٰ کے ساتھ طاہری اور باطنی سوال وجواب کرنے کی سعادت نصیب ہوتی ہے اس لئے رات کی مناجات کومسامرہ اور دن کی دُعاوَں کومحادثہ کہتے ہیں ہیں دن کی حالت تو ظاہر اور کشف پر بھی ہوتی ہے اور رات کی کیفیت پوشیده ہوتی ہےاور محبت حق میں مسامرہ کی کیفیت محادثہ سے زیادہ کا کی ہوتی ہےاور مسامرہ كاتعلق توجهار ي يغيم واللهية كرحال سے تھاكہ جب حق تعالىٰ نے جا ہاكرة ب كوراز ونياز كا وقت حاصل موتو جرئيل عليه السلام كوبراق و يكرآب كي خدمت مين بهيجاتا كه آب كو رات كوفت مكم عظمه الم قاب قوسين عك يبنيادين الطرح آب ت تعالى ساينا راز کہیں اور حق تعالی سے کلام سنیں۔ چنانچہ جب آپ آخری منزل تک پہنے گئے تو آپ کی زبان مبارک جلال خداوندی کے مشاہرے کی وجہ سے خاموش ہوگی اور آپ کا ول عظمت البی کی حقیقت میں جیران ہو گیا اور آپ کاعلم ذات حق تعالیٰ کے اوراک سے عاجز آگیا اورآب کی زبان اس کیفیت کو بیان کرنے سے در ماندہ ہوگی تو آب نے اعترافا کہا 'کلا

اُمُحْصِسى ثناءُ عليك ''(مين تيري حمدوثنا كوبيان نبيس كرسكتا) جب كرمجاد ثه كأتعلق حضرت موی علیدالسلام کے حال سے تھا کہ جب انہوں نے خواہش کی کمحق تعالی کے ساتھ انہیں سوال و جواب کا وقت حاصل ہوتو آپ حیالیس روز کے وعدہ اور انتظار کے بعد دن کے وقت کو دطور بر حاضر ہوئے اور کلام البی کوسناحتی کہ خوش ہو گئے بھر دیدار کا سوال کیالیکن اس مرادے عاجزر ہے اور ہوش آپ کے جاتے رہے۔ پھر جب ہوش میں آئے تو کہا' نُبٹ الیک "(میں اینے خیال سے تیری بارگاہ میں رجوع کرتا ہوں) بیسب پکھاس لئے ہوا تَاكِوال وَاتِ مِن حِصَالا يَا كَيَا تَعَاجِيها كَفِرِ ما يا 'سُبُحَسانَ الَّذِي ٱلسُوى بِعَبْدِهِ لَيُلاً'' (یاک ہےوہ ذات جی نے سر کرائی اپنے بندے محمدﷺ کورات کے وقت) اور اِس شخصیت میں جوخودا بنی خواہش ہے آئے تھے جیسا کہ فرمایا'' وَلَمَّا جَاءَ مُوْسَى لِمُيقَاتِنَا'' (اور جب موی علیه السلام جارے مقام وعدہ برآئے ) فرق ظاہر ہو جائے ..... پس رات دوستوں کی خلوت کاونت ہے جبکہ دن بندگان خوا کی خدمت کاونت ہے اور بیضروری امر ہے کہ جب بندہ مقررہ حدیہ تجاوز کر جائے تو اسے ذانٹ پلاتے ہیں لیکن دوست کیلئے کوئی حد بی نہیں ہوتی کہ وہاں سے تجاوز کرنے پر وہ مستحق الاست قرار پائے کیونکہ دوست جو کچھ بھی کرتا ہے وہ دوست کیلئے بیندیدہ ہی ہوتا ہے۔

علم اليقين ،عين اليقين اورحق اليقين

ان اصطلاحات بین علم الیقین ، مین الیقین اور تن الیقین بھی ہیں اور فرق الیقین بھی ہیں اور فرق ان بیل ہے کہ ندے کو ان بیل ہے کہ ندے کو ان بیل ہے کہ ندے کو اپنے معلوم کاعلم حاصل ہواور اپنے معلوم کے بیان کی صحت پریقین کے بغیراہ جاتنا علم نہیں ہوتا اور جب علم حاصل ہو جاتا ہے تو پوشیدہ چربھی اس کی وجہ سے ظاہر کی طرح ہوجاتی ہے۔ کیونکہ کل قیامت کے دن مون لوگ جب حق تعالیٰ کی زیارت کریں گے تو ای شکل و

صورت میں دیکھیں گے جس میں آج اس کو اپنے ذہن میں جانتے ہیں اگر اس کے برخلاف دیکھیں گے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ یا تو قیامت کے دن انہیں دیدار ہی صحیح حاصل نہیں ہوایا بھرآج دنیا میں حق تعالیٰ کا صحیح علم انہیں حاصل نہیں ہوا۔اور بیدونوں صورتیں تو حید کے خلاف ہیں۔اس کئے کہ آج دنیا میں محلوق کاعلم حق تعالیٰ کے بارے میں درست ہےاورکل قیامت میں ان کا دیدار کرناضچے ہوگا۔ پس مومن لوگوں کا تو حید الٰہی کے بارے میں علم الیقین ،عین الیقین کی طرح ہوگا اور حق الیقین علم الیقین کی طرح اور جوصو فیہ حق تعالیٰ کی رویت میں حق تعالیٰ کا پورا پوراعلم حاصل ہونے کوعین الیقین کہتے ہیں یہ حال ہاں گئے کدرویت بھی عاع دغیرہ کی طرح حصول علم کا ایک آلدادرسب ہے جب بورا بوراعلم ماع ہے حاصل نہیں ہوسکتا۔ تو رویت ہے حاصل ہونا بھی محال ہے پس ان حضرات کی مراداس علم الیقین سے حق تعالی کے احکام اور اوامر کے ذریعہ ونیا کے معاملات کاعلم ہے اورعین الیقین سے مراونزع کی کیفیت اور ونیاہے جانے کے وقت کاعلم ہاور عین الیقین ہے جنت میں دیدارخداوندی کے ظاہر ہوئے ادراس کے احوال کوائی آنکھوں ہے دیکھنے كاعلم مراد ہے۔ بس علم اليقين علم امت كا مقام ہے كدور بي حق تعالى كـ احكام ير استقامت کے ساتھ جے رہتے ہیں اور عین الیقین عارفان الی کامقام ہے کہ وہ بروقت موت کیلئے مستعدر ہتے ہیں ادر حق الیقین دوستان الی کی فنا گاہ ہے کہ وہی تمام موجودات ہے اعراض کئے ہوئے ہوتے ہیں۔

عارفان اللی کامقام ہے کہ وہ بروقت موت کیلئے مستعدر ہتے ہیں اور حق الیقین دوستان اللی کی فنا گاہ ہے کہ وہ بی تمام موجودات ہداعراض کئے ہوئے ہیں پس علم الیقین محنت وعجام وہ سے حاصل ہوتا ہے اور عین الیقین محبت اللی سے حاصل ہوتا ہے اور حق الیقین مشام وہ تا ہے اور ان میں سے ایک علم الیقین عام ہو اور دوسرا عین الیقین خاص ہوتا ہے اور ان میں سے ایک علم الیقین عام ہو اور دوسرا عین الیقین خاص الخاص ہے۔ واللہ اعلم۔

علم ومعرفت

انبی اصطلاحات میں سے علم اور معرفت بھی ہیں علائے اصول نے علم اور معرفت کے درمیان فرق نبیس کیا بلکه ان دونو ل کوایک ہی کہا ہے سوائے اس بات کے کہ انہول نے کہا ب كرحق تعالى كوعالم كهنا حاسبة كيكن عارف نبيس كهنا حاسبة كيونكه نص قرآني مس حق تعالى كو کہیں بھی عارف نہیں کہا گیا تا ہم مشائخ طریقت اس علم کو جوعمل اور حال کے ساتھ ملا ہوا ہو اور عالم اینے حال کواس ہے تعبیر کرے تو اس کومعرفت کہتے ہیں ادراس کے عالم کو عارف کہتے ہیں اور ہراس علم کو جو معنی ہے مجرو ہوعمل سے ضائی ہواس کوعلم کہتے ہیں اور اس کے جاننے والے کو عالم کہتے ہیں ہیں جو تھی کسی چیز کے معنی اور اس کی حقیقت کو جانیا ہواس کو عارف کہتے ہیں ادر جو خض فقط عبارت کو اور آئ کے معنی کے بغیراس کے حفظ کو جاننے والا ہو اس کو عالم کہتے ہیں ہمی وجہ ہے کہ جب صوفی اوگ اپنے دوسرے ہمعصر صوفیوں کی تحقیر كرنے كا اراد وكرتے بيں تواس كو دانشمند كہتے بيں عوام كو يبات برى لكى ب حالانكدان كا مقصد کسی کوعالم کہنے سے اس کی برائی بیان کرنائبیں ہوتا بلکدان کی مراد صرف بیہوتی ہے کہوہ ا \_ ينعلم رعمل نبيس كرتا" لِكنَّ المعالِم قائِم" بنفسِه والعادف قائِم" بوبه "(اس ليَّ ك عالم ابنی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور عارف اینے رب کے ساتھ قائم ہوتا ہے ) اس بارے میں 'کشف تجاب معرفت' میں کافی گفتگو ہو چکی ہے اوراس جگدا تناہی کافی ہے۔

### شريعت وحقيقت

انبی اصطلاحات میں سے شریعت اور جھیقت بھی ہیں اور صوفیہ کے ہاں سے دونوں الی عبارات ہیں کہ ان میں سے ایک طاہری حال کی درتی کو بیان کرتی ہے اور دوسری باطنی حال کی اقامت وصحت بیان کرتی ہے ان کے معنی میں دوگروہ غلطی پر ہیں ایک

علمائے طاہر کا جو کہتے ہیں کہ ہم ان دونوں میں کوئی فرق نہیں کرتے کیونکہ شریعت بعینہ حقیقت ہے اور حقیقت بعینہ شریعت اور دوسرا گروہ محدول کا جوان میں سے ہر ایک کو دوسرے کے بغیر بی ورست سجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جب حقیقت کی حالت ظاہر ہوجائے تو شريعت اتحه جاتى باوريةول معتبين ،قرامط ،شيعه ادروسوسه والني والول كاب ....اور تھم میں شریعت کے حقیقت ہے الگ ہونے کی دلیل یہ ہے کہ تقیدیق ایمان کے معاملہ میں قول سے جدا ہے اور اصل میں تصدیق کے قول سے جدانہ ہونے پر دلیل یہ ہے کہ تصدیق بغیر زبانی قول کے ایمان نہیں ہوتی ای طرح محض زبانی اقرار تصدیق کے بغیر ایمان نہیں ہوتا اور قول وتصدیق کے درمیان فرق برا واضح ہے .... پس حقیقت اس معنی ے عبارت ہے جس بر سننے درست نہیں ہوتا اور حضرت آ دم علیہ السلام کے عبد ہے جہانوں کے فنا ہونے کے وقت تک اس کا تھم ایک طرح کار بتا ہے مثلاً حق تعالیٰ کی معرفت اوراپیے معاملات کوخلوص نیت کے ساتھ درست رکھنا .... اور شریعت اس معنی سے عبارت ہے کہ جس پر کشخ اور تبدیلی روا ہو۔ جیسے کہ احکام اور اوام خداوندی..... پس شریعت بندے کا اپنا فعل ہوگا اور حقیقت حق تعالیٰ کی تلہبانی اور حفظ وامان کا تام ہوگا پس حقیقت کے وجود کے بغیرشر بعت کا قائم کرنامحال ہوتا ہے اور اس طرح حقیقت کا قیام بھی شریعت کی حفاظت کے بغیرمحال ہے،اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے ایک شخص روح کی وجہ سے زندہ ہوتا ہے اور جب روح اس سے جدا ہو جاتی ہے تو وہ مردار ہو جاتا ہے اور روح اس کے ساتھ اس طرح ہوتی ہے کہ جسم اور روح دونوں کی قدرو قیمت ایک دوسرے کے ساتھ طے رہنے سے ہوتی ہے ای طرح شریعت، حقیقت کے بغیرریا کاری ہوتی ہے اور حقیقت ، بغیر شریعت کے منافقت جُوتى ہاورت تعالى كاارشاد بي وَاللَّهِ مِن جَلَه مُو افِيا لَهُدِ ينَّهُم سُبُلَنا " (جولوگ ہمارے بارے میں محنت کرتے ہیں ہم ان کواپنے رہنے کی رہنمائی کرتے ہیں ) مجاہدہ شریعت ہے اور مدایت اس کی حقیقت ایک تو ان میں ہے بندے کا اپنی ذات پر ظاہری

ا کام کی حفاظت کرتا ہے جب کہ دوسراحق تعالیٰ کا بندے پر اس کے باطنی احوال کی حفاظت کرتا ہے۔ پس شریعت بندے کے دائرہ کسب و محنت سے تعلق رکھتی ہے اور حقیقت کا تعلق عطیہ خداوندی سے ہے۔ صوفیہ کے درمیان رائج اصطلاحات میں ایک دوسری شم کی اصطلاحات بھی ہیں جوان کے کلام میں استعارہ کے طور پر استعال ہوتی ہیں ان کی تفصیل اور شرح بہت مشکل ہے تا ہم میں اس نوع کو بھی انتصار کے ساتھ بیان کردیتا ہوں۔

اصطلاحات کی دوسری نوع

الحق جن کے صوفیائے کرام کی مراو خداوند تعالیٰ کی ذات ہوتی ہے کیونکہ اللہ تعالی کے اسائے گرامی میں سے میں ایک نام ہے جیبا کہ جن تعالی نے فر مایا ہے 'فدالک باَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَق ''(بيبات اس لَيْ بِي كراللَّون بِ) الحقیقه به اس لفظ سے صوفیہ کی مراوبندے کا وصل البی کے محل میں اقامت پذیر ہونااوراس کے باطن کاحق تعالیٰ کے مقام تنزیبہ میں تھر ہاہے۔ الخفر ات ---- احکام تفرقه میں سے جو پکھ دل پر گزرہے۔ الوطنات ---- معارف البيه ميس ي جويجه باطن مين حاكر في بور الطمس ---- این ذات کی اس طرح نفی کرنا که اس کا اثر باتی ندر ہے۔ ---- سمى چيزى اصل كادل سے في كرنا۔ الرمس ---- وهاسباب جن کے ساتھ طالبان حی تعلق بیدا کریں اورایے مقصور العلائق ے قاصر ہوجا تھیں۔ الوسائط ---- وهاسباب جن تعلق پيدا كرك طالبان حق مراد كوتينج بي الروائد ---- ول من انوار خداد ندى كى كثرت\_ الفوائد ---- بإطن كاايے لئے ضروری چیزوں كاا دراك كرلينا\_

الملحاء ---- دل كاايني مرادكوحاصل كريلين كااعتاديه المنجاء ---- دل كانحل آفت سے خلاصی مانا۔ الكليه ----ادصاف بشريت كمل طورير بالينا اللوائج ---- اوصاف بشريت كي في يهم اد كا ثابت كرنابه اللوامع ---- دل يرنوركااين فوائدكوباقي ركھتے ہوئے ظاہر ہوتا۔ الطّوالع ---- دل يرمعارف الهيد كانوار كاطلوع بونا-الطّوارق----رایت کی مناجات میں دل پر بشارت یاز جر کے ساتھ کیفیت کا دار د ہونا۔ اللطائف ---- عالى باريكيون سدل مسلطيف اشاره بيدامونار السر ---- محبت کے احوال وفقی رکھنا۔ البخوى ---- غير كي اطلاع ہے آ فات كۇفخى ركھنا۔ الاشار ہ----زبانی عبارت کے بغیر غیر کومراد کی خبر دینا۔ الایماء ---- عبارت ادراشارہ کے بغیرتعریفاً خطاب کرنا۔ الوارو م---معانی کادل میں داروہوما۔ الاغتباه ----دل عفلت كازائل مومار الاشتياه----حق اور باطل كے درمیان حال كامشنتيہ ونابہ القرار ----حقيقت حال ير دد كازاك موجانا الانرغاج----وحدانیت کے حال میں دل کا حرکت کرنا۔ صوفیہ کی بعض اصطلاحات کے بیم عنی تھے جوا خضار کے طور پر بیان ہوئے۔ واللہ اعلم

## اصطلاحات کی تیسری نوع

تيسرى تتم كى اصطلاحات دومين جنهيس بيرحفزات توحيداللى اورحقائق ميس اينة اعتاد کواستعارے کے بغیر بیان کرنے میں استعال کرتے ہیں۔ان میں سے پہلی اصطلاح ہے۔ العالم ..... پیاصطلاح حتی تعالی کی محلوقات ہے عبارت ہے اورصو فیہ کہتے ہیں کہا تھارہ ہزار عالم ہیں اوربعض کہتے ہیں کہ پچاس ہزار عالم ہیں۔ جب کہ فلسفی لوگ کہتے ہیں کہ عالم صرف دو بیں ایک عالم علوی اور دوسراعالم سفلی اور علمائے اصول کہتے ہیں کے عرش سے لے کرز مین کے نیچے تک جو کھی ہے وہ تمام ایک ہی عالم ہے۔ غرضیکہ تمام عالم مختلف جنسوں کا مجموعه باورابل طريقت بھي عالم ارواح اور عالم نفوس ميس عالم كوتقسيم كرتے بيل كيكن ان کی مرا دو خبیں جوفلاسفہ کی ہے کیونکہ ان کی مراد ارواح اور نفوس کا اجتماع ہے۔ المحد ش ----وه جود جود مين مناخر هو يعني ميكينه تقااور بعد مين بيدا هوا ـ - جواینے وجود میں ہمیشہ سے ہے اور جس کی ذات تمام موجودات سے پہلے تھی اور بیضداوند تعالی کے سواکوئی نہیں 🗻 ----وه جس کی ابتداء نه ہو۔ الازل ----وەجس كىكوئى انتبانە ہو\_ الايد ----کسی چیز کاوجوداوراس کی حقیقت۔ الذات ---- جوموصوف ندبن سکے کیونکہ وہ خور قائم نہیں ہوتا بلکہ دوسر ہے کی صفت الصفنة ---- جوشنی ندہو۔ ---جوشنی کی خبر ( نام ) ہو۔ - جو ہرغیرموجو داور قابل نفی چیز *کے عدم* کا نقاضہ کرے۔ القي

----جو ہرموجوداور قابل وجود چیز کا اثبات کر ہے۔ ---وہ دو چیزیں جن میں سے ایک کے ہوتے ہوئے دوسر سے کا دجود جائز ہو۔ ---- وه دوچزیں جن میں سے ایک کا وجود دوسرے کے ہوتے ہوئے ایک بی حال میں درست نہ ہو۔ الغیر ان ----وہ دو چیزیں جن میں ہے ایک کا وجود دوسرے کے فنا کے ساتھ جائز ہو ---- كى چىز كااصل جوبذات خورقائم ہو\_ ---- جو کی جو ہر کے ساتھ قائم ہو۔ ---- جورا گنده ایز این مرکب بو۔ ---- كى تقيقت كاطلب كرنار الجواب "----مضمون سوال في خردينا----- جو علم كے مطابق ہور ---- جوظم كخالف بو\_ ---- تتلم كاترك كرنابه ---- کسی چیز کواس کے ل کے علاوہ جگہ برر کھنا۔ ----برچزکواس کےاپنے مقام دکل میں رکھنا۔ ----وہ جس کے کسی کام پراعتراض نہ کر سکیں۔ الملك مختصراً بیرو ہ اصطلاحیں ہیں کہ جن کے بغیرطالب حق کیلئے کو کی حار نہیں۔

# اصطلاحات کی چوتھی نوع

چوتھی قتم کی وہ اصطلاحیں ہیں جن کی شرح کرنے کی ضرورت ہے اور وہ صوفیائے کرام میں رائج ہیں اور ان سے صوفیہ کا مقصد وہ ہوتا ہے جوامل لغت کومعلوم ہوتا ہے۔ الخاطر .... خاطر کے ظاہری لفظ ہے اس معنی کاحصول مراد لیتے ہیں جودل میں تیزی سے پیدا ہوتا ہے لیکن پھر دوسر ہے خیال کے آتے ہی زائل ہو جاتا ہے اور صاحب خیال کودل ہے اسے زائل کرنے کی قدرت حاصل ہوتی ہے تا ہم اہل خاطر امور میں پہلے خیال کا ہی اتباع کرتے ہیں کیونکہ وہ حق تعالیٰ کی طرف سے بندے کے ول میں بغیر کسی علت کے پیدا ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ مھرت خیرنسائٹے کے دل میں خیال نمودار ہوا کہ حضرت جنیدٌ دروازے پر کھڑے ہیں۔ آپ نے آپ خیال کو دل ہے دور کر دینا جاہا کیکن اس خواہش کی تر دید میں ایک اور خیال آ گیا اور آیا ہے کودور کرنے میں مشغول ہو گئے لیکن تیسری دفعہ بھی وہی خیال پیدا ہونے ہرآپ باہرآ ئے تو حضرت جنید کو دروازے بر کھڑے ویکھا،حفرت جنیدؓ نے فرمایا اے خیرا گرمشائخ کی سیرت اپناتے ہوئے پہلے خیال کی ہی ا تباع كريلية تو مجھے اتى دير دروازے پر كھڑ اندر ہنا پڑتا .....مشائخ نے كہا ہے كہ اگر خاطر وی تھا جوحصرت خیر ؒ کے دل پر واقع ہوا تو بھر جوحصرت جنید ؒ کے دل میں خیال پیدا ہوا تھا اس کا کیامقام ہے کہتے ہیں کہ چوں کہ حضرت جنیڈ، حضرت خیر کے پیریتھاں لئے لامحالہ پیراینے مرید کے باطنی احوال پر مطلع ہوتا ہے۔

الواقع ..... واقع سے وہ معنی مراد لیتے ہیں جو دل میں پیدا ہواور دل میں باقی رہے بخلاف خاطر کے ..... اور طالب کوکی حالت میں بھی اس کو دور کرنے کی قدرت حاصل نہ ہو۔ چنانچہ کہتے ہیں''خطر علی قلبی وَوَقَعَ فی قلبی "(میرے دل پرایک خیال گزراورایک بات میرے دل میں واقع ہوئی) پس تمام دل خاطر کا کل تو ہوتے ہیں خیال گزراورایک بات میرے دل میں واقع ہوئی) پس تمام دل خاطر کا کل تو ہوتے ہیں

لیکن دا قع صرف ای دل میں صورت پذیر ہوتا ہے جس میں سب پچھیت تعالیٰ کی بات ہی ہو یہی وجہ ہے کہ جب مرید کوحق تعالی کی راہ میں کوئی رکاوٹ بیدا ہوتی ہے تو اس کوقید کہتے میں اور کہتے ہیں کہاس کوایک واقعہ یعنی مشکل پیش آگئ الل لسان تو واقعہ سے سائل میں اشکال مراد لیتے ہیں اور جب کوئی اس اشکال کا جواب دے دے اور اشکال رفع ہو جائے تو كہتے ہيں كہ واقعة كل ہو كيا ليكن اہل تحقيق كہتے ہيں كہ واقعہ وہ ہوتا ہے جس كاعل ہوناممكن نہ مواور جوعل موجائے وہ خاطر موتاہے واقعنہیں موتا کیونکہ اہل تحقیق کی بندش اور رکاوٹ کی حقیر چیز مین نبیں ہوتی کہ ہروقت اس کا حکم بدل جائے اور حال تبدیل ہوجائے۔والنداعلم۔ الاختیا کے اختیار سے بید هزات بیمراد لیتے ہیں کہانیان اینے اختیار برحق تعالی کے اختیار کو ترجیح دے یعنی حق تعالی نے ان کیلئے خیراور شرمیں سے جو بچھ بھی اختیار کیا ہےاسی کو کافی متبحصیں اور بندے کا حق تعالیٰ کے اختیار کوتر جیج دینا بھی حق تعالیٰ کے اختیار ے بی ہے۔ کیونکہ اگر حق تعالی نے بی اس ویا ختیار نہ کیا ہوتا توبی خود ہر گر اینے اختیار کو نہ چھوڑ سکتا۔ حضرت بایزیڈ سے لوگوں نے وریافت کمیا کہ ''امین کون ہوتا ہے؟ آپ نے جواب دنا''امین وہ ہوتا ہے جس کا اپنا ختیار باقی ندر ہا جو اور حق تعالی کا اختیار ہی اس کا اختيار بن گيا هو .....اور حفزت جنيدٌ كے متعلق آتا ہے كه ايك وفيرة ب كو بخار ہو گيا تو آب . نے وُعا کی بارخدایا مجھے صحت عطافر ما آپ کے باطن سے ندا آئی کہ تو کون ہوتا ہے ہماری ملک میں گفتگو کرنے والا ہم اپنی ملکیت میں تم ہے بہتر طور پر مذبیر کرنا جانتے ہیں۔تم ہمارےاختیارکوی اختیار کرواوراینے آپ کوخودمخار ظاہر نہ کرو

الامتحان .... صوفیائے کرام اس لفظ ہے ادلیاء اللہ کے دل کا امتحان مراد لیتے ہیں جوتن تعالیٰ کی طرف ہے ان کے دل پرخوف ، حزن ، قبض اور ہیت جیسی طرح طرح کی مصیبتوں اور آز مائٹوں ہے ، وتا ہے جیسا کہ خداوند تعالیٰ نے فر مایا ہے 'اُولئِکَ الَّذِیْنَ مُعَنِدُونَ وَ اَجُر '' عَظِیْم '' (یدوبی لوگ ہیں جن کے مُعَنَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمُ لِلتَّقُوبی لَهُمُ مَّغُفِرَة ' وَ اَجُر ' عَظِیْم '' (یدوبی لوگ ہیں جن کے

دلوں کواللہ تعالیٰ نے تقوی کیلئے آ زمایا ان کیلئے مغفرت اور بڑا اجر ہے ) اوریہ درجہ بڑا ہی ا اعلی ہے۔واللہ اعلم بالصواب

البلا ..... بلا سے اولیاء اللہ کے جسموں کی تکلیف بیاری اورغم وغیرہ مراد لیتے ہیں اور بندہ یرمصیب جننی قوی ہوتی ہے اتنا ہی حق تعالیٰ کے ساتھ اس بندے کا قرب زیادہ ہوتا ہے کیونکہ آ ز مائش ومصیبت اولیاء اللہ کالباس برگزیدہ لوگوں کا گہوارہ اور انبیاء کرام کی غذا موتى بكياتون ويكانبيس كه يغبر عليه في فرمايا 'نحن معاشر الانبياء اشد الناس بلاء " (ہم انبیاء کا گروہ لوگوں میں سب سے زیادہ تکلیف برداشت کرتے ہیں ) نیز آپ فرمايا 'السد الناس بلاءً الانبياء ثم الاولياء ثُم الامثل فالامثل "(لوكول منسب ے زیادہ تکلیف انبیاءکو پینچی ہے پھراولیاء کو پھران جیسوں کواور پھران جیسوں کو ) بہر حال بلاءنام ہےاس رنج کا جومومن بندہ کے دل اورجسم پر بیدا ہوتی ہے کیونکہ اس کی حقیقت ا یک نعمت ہےاوراس لئے کہاس کاراز بندھ پر ہوشیدہ رہتا ہےاوراس کو برداشت کرنے ہے اسے تواب ملتا ہے بھر جومصیبت کا فروں پر ہوتی ہے وہ بلانہیں ہوتی بلکہ شقاوت و بدبختی ہوتی ہے اور کافرلوگ اس شقاوت ہے ہرگز شفایا کے نہیں ہو سکتے پس بلاء کا مرتبہ امتحان کے مرتبہ سے زیادہ اعلیٰ ہے کیونکہ امتحان کا اثر جسم پر ہوتا ہے جب کہ اس بلاء کا اثر دل اورجسم دونوں پر ہوتا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

التحلی ....کی قابل تعریف گروہ کے ساتھ کمل کے بغیر صرف قول میں مشابہت انتیار کرنے کو تی کہتے ہیں اور پغیر تیالی کا ارشاد ہے 'نیس الایہ مان بالتحلی والتمنی لک ما وقر فی القلوب وصَدَقَ العمل ''(کی قوم کی مشابہت اور اس جیسا بنے کی آرزوکا نام ایمان نہیں ہے بلکہ ایمان نام ہے ای بات کا کہت تعالی کے متعلق دل میں یقین جم جائے اور کمل ہے اس کی تقدیق کی جائے ) پس حقیق کمل کے بغیر اپنے آپ کو کی قوم کی مانند کرنے کا نام تحل ہے اور جولوگ اپنے اچھا ہونے کی نمائش کرتے ہیں لیکن حقیقت

میں اچھے نہیں ہوتے وہ بہت جلدرسوا ہو جاتے ہیں اور ان کی حقیقت آشکارا ہو جاتی ہے۔
حالا نکد اللّٰ تحقیق کے نزدیک وہ پہلے ہی رسوا ہوتے ہیں اور ان کی حقیقت آشکارا ہوتی ہے۔
التحلی سے حق تعالیٰ کی طرف ہمہ تن متوجہ ہونے کی وجہ سے بارگاہ خداندی کے مقبول حضرات کے ول پر انوار حق کی جوتا ثیر پیدا ہوتی ہے اس کو تجل کہتے ہیں۔ کیونکہ وہ حضرات اس بات کے مستحق ہوتے ہیں کہ دل کے ساتھ حق تعالیٰ کو دیکھ لیس، اس ولی روئیت اور ظاہری رویت میں فرق واضح ہے کہ صاحب تجلی دیکھنا چاہے تو و کھے لے اور دیکھنا نہ چاہے تو نہ دیکھنے اور کہ کھوں سے دیکھنے نہ چاہے تو نہ دیکھنے سے تک کی دہ نہ ویکھیں گے کہ وہ نہ ویکھیں والے جنت میں اگر حق تعالیٰ کو دیکھنا نہ چاہیں گے تو بھی ایسانہ کر سیس گے کہ وہ نہ ویکھیں کے کہ وہ نہ والنہ اس والنداعلم

التخلی ..... جواشغال بندے کوقرب میں حاصل کرنے سے مانع ہوتے ہیں ان سے اعراض کرنے سے مانع ہوتے ہیں ان سے اعراض کرنے کا نام تخلی ہاں میں سے ایک تو دیا ہے کہ ہاتھ اس سے خالی کرلے تیسرا خواہشات کا اتباع ہے کہ باطن کو اس سے خالی کرے اور چوتھا لوگوں کی صحبت ہے کہ اپنے آپ کو اس سے خالی کرے اور ان کے خال سے خالی کرے۔ اس کے خال سے خالی کرے۔

الشرود ملبحق میں تمام آفات اور حجابوں سے خلاصی پانے اور اس میں بیقراری محسوں کرنے کو شرود کہتے ہیں کیونکہ طالب حق کو حجاب کی صورت میں ہی تمام مصببتیں محسوں ہوتی ہیں پس طالبان حق کے گروہ کو حجاب کے کشف کرنے میں جوسفر در پیش ہوتے ہیں اور اس مقصد کیلئے جس چیز کے ساتھ بھی تعلق پیدا ہوتا ہے اس کو شرود کہتے ہیں کیونکہ طالب حق اپنی طلب کی ابتدا میں بہت زیادہ بیقرار ہوتا ہے اور انتہا میں وصل ماصل ہوجانے کی وجہ سے بہت زیادہ میات ہوجاتا ہے۔

الاصطناع ....اس اصطلاح بے صوفیہ وہ کیفیت مراد لیتے ہیں کہتی تعالیٰ کی بندے کواس کے تمام نصیبوں کوفنا کر کے اور اس کی تمام نصیاتی لذات کوزائل کر کے مہذب کردیں ادراس کے نفس کے تمام اوصاف اس بین اس طرح تبدیل کردیں کہ وہ لذتوں کے زوال اور نفسانی اوصاف کی تبدیلی ہے اپنے آپ سے پیخو دہو جائے ....اور بید درجہ انبیاء کیلئے بھی اس انبیاء کیلئے بھی اس درجے کے جواز کا قائل ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

الاصطفاء ..... اصطفاء بيہ ہوتا ہے كہت تعالى بنده كے دل كو اپنى معرفت كيلئے دوسرى تمام چيزوں سے فارغ كرديں تاكه اپنى صفائى كى معرفت اس كے دل ميں پيدا كر ديں اور اس ورجہ ميں خاص اور عام كنه گار اور اطاعت شعار اور ولى و نبى تمام موش يكسال جيں چنا نبي تعالى فرماتے بيں محتُّم اَوُر ثُنا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِن عِبَادِهَا فَعِنهُمُ ظَلِم " بي چنا نبي تحق تعالى فرماتے بين محتُّم اَوْر ثُنا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِن عِبَادِهَا فَعِنهُمُ طَلِم " بين چنا نبي تعلى الله عَلَي من من الله عَلَي منابق الله عَلَي مناب كى الله عَلَي مناب كى وراثت دى جنهيں ہم نے اپنے بندوں ميں سے چن ليا پھر بعض ان ميں سے اپنے آپ پر وراثت دى جنهيں ہم نے اپنے بندوں ميں سے چن ليا پھر بعض ان ميں سے اپنے آپ پر ظلم كرنے والے بيں بعض ميا ندرو بيں اور بعض بيوں ميں سبقت كرنے والے بيں۔

الاصطلام .....اصطلام وہ تجلیات حق ہیں جوبندے کا ہے ارادے کوفی کرکے اور زم آز مائش کے ذریعیاس کو کمل طور پر مغلوب کردیں اور قلب متحق (آزمایا ہوادل) اور قلب مصطلم (مغلوب شدہ دل) دونوں ایک ہی معنی میں آتے ہیں البتہ اصطلام امتحان سے زیادہ خاص اور نرم ہے اہل طریقت کی مروجہ اصطلاحات میں ۔ واللہ اعلم بالصواب ۔

الرین .....رین ، دل پر ایک ایسا تجاب ہوتا ہے جس کا کشف ایمان کے بغیر نہیں ہوسکتا اور یہ گفر اور گمراہی کا حجاب ہوتا ہے جنانچہ خدائے عزوجل نے اپنے ارشاد میں کفار کے دل کواس کے ساتھ موصوف کیا ہے 'محکلا بک روجہ سے ان کے دلوں پر پردہ ہے ) کی دجہ سے ان کے دلوں پر پردہ ہے ) اور ایک گروہ کہتا ہے کہ رین و وہوتا ہے جس کوخو دز اکل کرنا ہر گر ممکن نہیں ہوتا کیونکہ کا فروں کا دل اواسلام قبول کر لیتے ہیں وہ حق تحالی کا دل تو اسلام قبول کر لیتے ہیں وہ حق تحالی کا دل تو اسلام قبول کر لیتے ہیں وہ حق تحالی کا دل تو اسلام قبول کر لیتے ہیں وہ حق تحالی کا دل تو اسلام قبول کر لیتے ہیں وہ حق تحالی کا علی مومن ہوتے ہیں ۔

الغین .....دل پر پڑ جانے والے اس پروک کوغین کہتے ہیں جواستغفار کرنے سے اٹھ جاتا ہے اور یہ دو طرح کا ہوتا ہے ایک خفیف اور دو مراغلیظ ۔غلیظ پر دہ تو اہل غفلت اور کبیرہ گنا ہوں کا ارتکاب کرنے والوں کیلئے ہوتا ہے جب کہ خفیف پر دہ سب کیلئے ہوتا ہے جب کہ خفیف پر دہ سب کیلئے ہوتا ہے خواہ کوئی ولی ہویا ہی ۔ کیاتم نے دیکھانہیں کہ پغیر اللہ ہے کہ 'اللہ لیغان علی قلبی و انبی الاستغفر الله فی کل یوم ماتھ مرة ''(میرے دل پر المکاسا پر دہ آ جاتا ہے اور بیشک میں ہر روز ایک سومر تبدا ہے اللہ سے استغفار کرتا ہوں ) لیس غلیظ پر دے کیلئے تو تو بیشک میں ہر روز ایک سومر تبدا ہے اللہ سے استغفار کرتا ہوں ) لیس غلیظ پر دے کیلئے تو تعالی کی طرف سچار جوع ضروری ہے تو بیشروری شرط ہے جب کہ خفیف پر دے کیلئے تو تعالی کی طرف سے رجوع ضروری ہے گناہ سے اطاعت کی طرف سے کرتے ہیں اور حق تعالی کے علم کی نافر مانی بندوں کا اور شرح کا تا م رجوع ہے ہیں تو بہ جم سے کرتے ہیں اور حق تعالی کے علم کی نافر مانی بندوں کا جرم سے حرب کہ دوستان حق کا جرم ارادت حق کی مخالفت ہوگا۔ پس بندوں کا جرم معصیت

کہلائے گا اور دوستان حق کا جرم اپنے وجود کود کھنا ہے اگر کوئی شخص غلطی سے حق بات کی طرف رجوع کر سے تیادہ صحیح کی طرف رجوع کرے تو اسے تو بہ کرنے والا کہتے ہیں اور کوئی شخص صحیح کام سے زیادہ صحیح کی طرف رجوع کرے تو اسے راجع کہتے ہیں ..... میں نے بیسب با تیس تو بہ کے باب میں بیان کردی ہیں .....واللہ اعلم

اللمبیس سے بین ۔ جیسا کردی تعالیٰ کاارشاد ہے 'ولکیسٹا عکیہ م ما یکیسٹون ''(اورہم نے کو تلمیس کتے ہیں۔ جیسا کردی تعالیٰ کاارشاد ہے 'ولکیسٹا عکیہ م ما یکیسٹون ''(اورہم نے ان پر ملتبس کردیں جووہ حق کو باطل کے ساتھ ملاتے ہیں) اور بیصفت حق تعالیٰ کے علاوہ کسی کیلئے محال ہے کیونکہ حق تعالیٰ ہی کافر کوموئن کی صفت میں اور موئن کو کافر کی صفت میں ظاہر کرتے ہیں حتی کہ ہر شخص میں ایس کے علم اور حقیقت کے اظہار کا ایک خاص وقت ہوتا ہے اور جب اس گروہ میں سے کوئی شخص اپنی قابل تعریف خصلتوں کو خدموم باتوں سے چھپاتا ہے تو کہتے ہیں کروہ میں کرتا ہے اور ان صورت کے علاوہ کہیں بھی اس اصطلاح کو استعمال نہیں کرتے اور منافقت اور ریا کاری کونکمیس نہیں کہتے ہیں اگر چہ بنیادی طور پر سے ستعمال نہیں ہوتی۔ تعالیٰ کے نصل کو تا تم کرنے کے سواکسی جگہ ستامیں ہوتی۔

الشرب بندگی کی مشاس بزرگی کی لذت اور مجت کی راحت کو بیاوگ شرب
کہتے ہیں اور کو کی شخص لذت شرب کے بغیر کوئی بھی کا منہیں کرسکتا۔ جس طرح جسم کا شرب
پانی سے ہوتا ہے ای طرح دل کا شرب بندگی کی راحتوں اور مشاس سے حاصل ہوتا ہے ۔۔۔۔۔
میرے شیخ رحمتہ اللہ علیہ کہا کرتے تھے کہ بے شرب مرید اور بے شرب عارف
ارادت اور معرفت سے بگانہ ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ مرید کواپنے کروار سے ایسا شرب
حاصل ہوتا چا ہے کہ وہ ارادت میں طلب کاحق ادا کردے۔ البتہ عارف کوحق تعالی کے بغیر
شرب حاصل نہیں ہوتا چا ہے یا ایسا شرب نہ ہوتا چا ہے کہ وہ اس سے اپنفس کی طرف

لوثنا ہو کیونکہ اس طرح اس کوآ رام حاصل نہیں ہوسکتا۔ والله اعلم بالصواب۔

الذوق النه وق الله وقام ا

#### گبیار ہواں کشف حجاب

### ساع كابيان

جان لو كه حصول علم كے اسباب مائج بيں پهلاسننا، دوسراد يكھنا، تيسرا چكھنا، چوتھا سوَّكُمنا اور یانچواں چھونا۔۔۔۔۔اور اللہ تعالیٰ نے دل کیلئے یہ یانچ دروازے پیدا کر دیے ہیں اورعلم کی ہرقتم کی ان میں سے ایک کے ساتھ وابستہ کردیا ہے، جیسے کہ سننے کیلئے آ واز وں اور خبرول كاعلم، ديكيف كيليُّه رنگول ادرجسمول كاعلم چكيف كيليِّه مثمان اوركز وابث كاعلم ،سوتكھنے کیلئے بد بواور خوشبو کا علم اور جھونے کیلئے تنی اور نری کاعلم اور الله نقالی نے ان یا نج حواس میں سے چار کوخصوص مخل میں رکھا ہے اور ایک کوجسم کے تمام اعضا میں پھیلا دیا ہے، یعنی سننے کامحل کان کو بنادیا ہے دیکھنے کامحل آ بھے کو بھکھنے کا زبان کو اور سونگھنے کامحل ناک کو بناویا ہے جب کہ چھونے کوتمام اعضا میں جاری کر دیا ہے اس لئے کہ آ نکھ کے بغیر دیکھ نہیں سکتے۔کان کے بغیر سنہیں سکتے ، ناک کے بغیر موکھنہیں سکتے اور زبان کے پنیر چکھنہیں سکتے لیکن بوراجیم کسی چیز کوچھونے سے زم سخت اور گرم وسر د جان لیتا ہے۔ تا ہم جواز کے طور پر تو کی جائز ہے کہ ان میں سے ہرایک تمام اعضا میں شائع ہوجائے جس طرح کہس تمام اعضامیں شائع ہے ....معتز لد کے نزد یک ان میں سے ہرایک اسے تخصوص کل کے بغیر ممکن نہیں کونکہ ہرایک کیلئے ایک محل مخصوص ہے لیکن ان کا یقول حاسم سی وجہ سے باطل ہے كيونكداس كيلئے تو كو كى كل مخصوص نہيں اور جب ان يانچ ميں سے ايك كيلي محل مخصوص نہيں اوراس ایک میں میصفت جائز ہے کہ تمام اعضامیں سیجاری ہوتو دوسروں کیلئے بھی سیجائز ہے کہ وہ اس صفت ہے موصوف ہوں تاہم اس جگہ سے ماجر ابیان کرنامیر امقصد نہیں لیکن معنی ى تحقيق كوبيان كرنے كيلئے ندكۆرەمقدار كے بغير بھى چارەنەتھا.....پس ايك حاسے ليني سم ے علاوہ باتی جاروں حواس جن کاذ کرگز رچا ہے کہ ایک ان میں سے دیکھتی ہے دوسری

سؤنگھتی ہے تیسری چکھتی ہےاور چوتھی چھوتی ہےاوران میں جائز ہے کہاس عجیب وغریب د نیا کود کیمیاً، اچھی چیزوں کوسو گھنا بہترین نعمتوں کا چکھنا، نرم چیزوں کوچھونا اور آ وازوں کوسننا عقل کیلئے دلیل بن جائے اوراینے خداتعالی کو پہچاننے کی طرف رہنمائی کرےاس کئے کہ ان حواس کے ذریعی عقل جان لیتی ہے کہ عالم حادث اور کل تغیر ہےاور جو چیز تغیر پذیر ہووہ حادث ہی ہوتی ہے اور عقل ریھی جان لیتی ہے کہ اس حادث جہان کا کوئی پیدا کرنے والا بھی ہے جواس کی جنس سے نہیں کیونکہ بیا عالم کمون (پیدا کیا ہواہے) اوراس کو پیدا کرنے والامكون (پيداكرنے والا) ہے بيجسم (جسم والا) اوراس كوپيداكرنے والامجسم (جسم عطا کرنے والا)اس کا خال لاہنا ہی ہے اور بیعالم متنا ہی ہےاوروہ خالق تمام چیزوں پر قادر اورتمام کاموں پر طافت والا ہے اور وہ تمام معلومات کا عالم ہے اور تمام ملک میں اس کا تصرف درست ہےوہ جو جاہتا ہے کرتا ہے اور اس نے اپنے رسولوں کو کی برھان وے کر بهيجا كيكن اس كرسولول يرايمان لانااس وفت تك ضروري نبيس موتا جب تك حق تعالى کی معرفت اور جوچیزی وین اور شریعت میں واجی میں رسول ہے س کرانہیں معلوم نہ كرے يهى وجہ ہے كما الى سنت اس تكليف كے كھر (دنيا) مين سفنے كود كيھنے پرفضيلت دسية ہیں۔اگرکوئی خطا کاریہ کیے کہ سننا خبر کامحل ہے اور دیکھنا نظر کامحل ہے تو جب حق تعالیٰ کا دیداراس کا کلام سننے سے زیادہ افضل ہوگا تو ہونا یہ چاہئے کہ نظر کوسمع پر زیادہ افضل سمجھا جائے۔ میں کہتا ہوں کہ ہم نے تو س کر میلم حاصل کیا ہے کہ جنت میں مومنوں کوحق تعالی کا دیدار حاصل ہوگا کیوئکہ رویت باری تعالیٰ کے عقلی طور پر جائز ہونے کا حجاب تو اس کے کشف سے زیادہ بہترنہیں ہاس لئے کہ ہم نے تو حضور اللے کی خبر سے عی معلوم کیا ہے کہ مومنوں کو اللہ تعالٰی کا دیدار حاصل ہوگا اور ان کی آتکھوں کے سامنے سے حجاب اٹھے جائے گاتا کہ وہ اللہ عزوجل کو دیم سکیں ۔ پس سنیا زیادہ افضل ہوا دیکھنے ہے۔ نیز شریعت کے تمام احکام کا سفنے پر ہی دارو مدار ہے کہ اگر سنیا نہ ہوتا تو ان کا ثبوت ہی محال ہوتا ..... نیز

جتنے انبیاء کرام بھی تشریف لائے ہیں پہلے انہوں نے حق تعالیٰ کی توحید اور اپنی نبوت کو زبان سے بیان کیا ہے بہال تک جنہول نے ان کے پیغا م کوغور سے سناوہ ان کے گردیدہ ہوگئے اب انبیاء کرام سے مجز سے ظاہر ہوئے اور مجزہ دیکھنے میں بھی تاکید سننے سے ہی ہوئی۔ ان دلائل کے باوجود جو شخص سننے کی افضیلت کا انکار کرے وہ گویا پوری شریعت کا انکار کرے وہ گویا پوری شریعت کا انکار کرتا ہے اور احکام شریعت اپنے او پر پوشیدہ کرتا ہے ۔۔۔۔ اب میں انشاء اللہ اس کا پورا تھم فاہر کروں گا۔

قرآن كاساع

سے جانے کے قابل چیزوں میں سے دل کیلئے فوائد باطن کیلئے تر قبوں اور کانوں کیلئے لذتوں کے اعتبار سے سب بہترین ساع اللہ تعالیٰ کے کلام کا ساع ہے اس کے بیننے کا تمام مسلمانوں کو تھم دیا گیا ہے اورانسانوں اور جنوں میں سے تمام کا فربھی اس کو سننے کے مکلّف ہیں ....قرآن مجید کے معجزات میں ہے ایک یہ ہے کہ کوئی انسان اس کو بكثرت برصنے اور سننے سے اكتاب محسول نہيں كرتا كيونك الى ميں برى رفت ہے تى كه کفار قریش رات کے وقت حجیب حجیب کرآتے اور پیٹیبرعیافیہ نمازی جالت میں قرآن مجید کی جوتلاوت کرتے اسے آ کر سنتے تھے اور اس ( کی فصاحت و بلاغت اور اعجاز) پر حیران ہوتے تھے مثلانضر بن حارث جوان میں سب سے زیادہ قصیح تھااور عتبہ بن رہیج جس کی بلاغت میں جادوتھااورابوجہل بن ہشام جوخطابت اوردلائل میں ید بیضار کھتا تھااوراس کی گفتگو میں بزانظم ہوا کرتا تھاای طرح کے دوسر بےلوگ بھی خفیہ طور پر قرآن مجید سننے . كيكي آتے تھے يہاں تك كرايك رات حضورة الله ايك سوره كى الماوت كررے تھے كرمتىر ك موش جات رہ بعدروہ ابوجهل سے كہنے رہا مجص معلوم موكيا ہے كہ يكى كلوق كا كلام نہیں ہے' اور الله تعالی نے جنات کو (قرآن مجید کا ساع کرنے کیلیے) بھیجا تھا حتی کہوہ

جوق درجوق آئے اور پیغبر عظی اللہ تعالیٰ کا کلام سننے لگے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے بیان كياب كُوْفَ فَالُوا إِنَّا سَمِعُنَا قُوالًا عَجَبًا "(لِي وه (جنات) كَيْخِ لِكُنْ مِ فَعِيب قر آن سناہے) اس جگداللہ تعالیٰ نے ہمیں جنات کے اس قول کی خبر دی کہ بیقر آن بیار دلوں كيلي سيد هےراست كى رہنمائى كرنے والا جاوركها كه يكه بدى إلى الوسك فاعنابه وَلَنُ نَشُوكَ بِرَبِّنَا اَحَلااً ''(وه قرآن بعلائي كي طرف رہنمائي كرتاہے پس ہم اس پرايمان کے آئے ہیں اور اپنے رب کے ساتھ کسی کو ہرگز شریک نہ بنائیں گے ) پس قرآن کی تقیحت تمام نصحتوں ہے زیادہ انچھی۔اس کے الفاظ تمام الفاظ سے زیادہ بلیغ اس کے احکام تمام احکام سے زیادہ لطیف،اس کی نہی تمام مناہی ہے زیادہ ڈرانے والی۔اس کا وعدہ تمام وعدوں سے زیادہ دکر بالس کی وعید تمام وعیدوں سے زیادہ جا نگداز ،اس کے واقعات تمام واقعات سے زیاوہ برتا شراور اس کی مثالیں تمام مثالوں سے زیادہ قصیح ہیں، اس کے ساع نے ہزاروں دلوں کوشکار کیا ہےاس کے لطائف نے ہزاروں جانوں کومصیبت میں مبتلا کیا ہے تو اس نے دنیوی عزت والول کو ذلیل اور ونیا کے اعتبار سے ذلیل لوگوں کو صاحب عزت بناديا ہے .... حضرت عمر بن الخطاب نے جب من كد بن اور بہنوكي مسلمان ہو گئے ہیں تو آپ نے ان کولل کرنے کا قصد کرلیا۔ شمشیر کھنچے ہوئے ان کے قل کیلئے تیاری کی اور ا پنے دل کوان کی محبت سے خالی کر لیا لیکن حق تعالیٰ نے اپنے الطف کالشکر سورۃ طہ کی کمین ا گاہوں میں گھات میں بھا دیا چنانچہ جب بہن کے گھر کے دروازے برا کے تو ہمشیرہ میرے رسول میم نے آپ برقر آن اس لئے نازل نہیں کیا کہ آپ شقت میں بڑجائیں بلكه بدياد د بانى ہے اس كيلئے جو ڈرتا ہے) بين كرآ ب كى جان قر آن كى باريكيوں كاشكار مو عنی اور آپ کا جدائی میں بندھا ہوا دل اس کے لطائف سے کھل گیا آپ نے صلح کاراً ستہ اختبار کیااور جنگ کالباس اتار بھینکا اور مخالفت ہے موافقت کی طرف آ گئے ..... اور

معروف ہے کہ جب صحابہ کرامؓ نے حضور علی ہے کہا منے بیآیت پڑھی کہ 'اِنَّ لَلَيْهَا اَنْكَالاً اَ وَّجَحِيْمًا وَّطَعَا مَاذَ غُصَّةٍ وَّعَذَابًا الْيُمًا " (بِشَك بمارے بال بيڑيال جَبْم كي آگ گلے میں پینس جانے والا کھا نااور در د تاک ع**زا**ب ہے ) تواہے س کرحضو علیہ بیہوش ہو کر گر بڑے .....اور کہتے ہیں کہ ایک شخص نے حضرت عمرؓ کے سامنے میہ آیت بڑھی'' إِنَّ عَلَابَ رَبَّكَ لَوَاقِع مسَالَه ون دَافِع " (ب شك آب كرب كاعداب ضرورواقع ہونے والا ہے کوئی اس کوٹا لنے والانہیں ) حضرت عمرؓ نے بیہن کرایک جیخ ماری اور بیہوش ہو كركر يزے لوگ آپ كوا تھا كرآپ كے گھرلے گئے اور آپ اللہ تعالی كے خوف اور ڈر ے ایک مہینہ تک بہار بڑے رہے ۔....اور کہتے میں کہ ایک شخص نے حصرت عبداللہ بن منظلة كرامن بيآ يت للهُم مِنْ جَهَدَم مِهَاد ° وَ مِنْ فَوْقِهمْ غَوَاش ''( كفاركيلت (آتش) دوزخ کے بچھونے اوران کے اوپراس کے حبیت ہوں گے ) پڑھی تو ان پر گریہ طاری ہوگیا یہاں تک کہراوی کہتا ہے کہ میں نے سجھ لیا کہان کی روح ان سے برواز کر جائے گی۔اس وقت آپ اٹھے تو لوگوں نے کہا ہے استاد! تشریف رکھئے آپ نے فرمایا اس آیت کریمہ کی ہیت مجھے بیٹھنے سے روک رہی ہے۔ اور کہتے ہیں کہ بعض حضرات نے حضرت جنیدٌ کے سامنے بیآیت کریمہ یُسائیں الَّٰ نِینُ الْمُنْوَ لِمَ يَقُولُونَ مَالَا تَفْعَلُونَ '' (اے ایمان دالواتم دوہات کیوں کہتے ہوجوتم کرتے نہیں ) پڑھی تو حفزت جنیڈنے کہا بار خدایا''ان قـلنا قلنابک۔ وان فعلنا فعلنا بتوفیقک فاین لنا القول والفعل'' (اگر،ممنے کچھ کہا ہے یا اگر کچھکام کیا ہے تو صرف تیری تو فیق ہے ہی کہااور کیا ہے پھر تول اور فعل ہمارا كبال موا .... اور حضرت بلي في متعلق آتا ب كالوكول في آب كسامن واذ كسو رَبُّكَ إِذْ نَسِينَتَ "(اوريادكرايين ربكوجب توجعول جائے) يرحاتو آب نے كہاؤكر کی شرط بھول جانے میں ہے اور سارا جہان اس کے ذکر میں نگا ہوا ہے یہ کہہ کر آپ نے ایک چیخ ماری اورآپ کے ہوش جاتے رہے جب ہوش میں آئے تو فر مایا میں اس جان پر

حیران ہوں جس نے حق تعالی کا کلام سنا ہے اور پھرروح جسم سے نکل نہیں گئی .....مشائخ مِس سے ایک بزرگ کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں اللہ تعالیٰ کے کلام کی تلاوت کرر ہاتھا' وَاللَّـ قُورُ يَوُمَّا تُورُجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهُ "(اسون سے دُرواجس ميس تم الله تعالى كى طرف لونائ جاوَ گے ) کدایک بیبی ماتف نے آ واز دی بہت آ ہتم آ وازے پر هو کداس آیت کی بیت سے عارجن مر گئے ہیں .....ایک درویش کہتے ہیں کہ مجھے دس سال ہو گئے ہیں کہ میں نے نماز میں صرف اتنی مقدار میں قرآن پڑھا ہے جس سے نماز جائز ہوجائے اس سے زیادہ میں نے نہ پڑھا ہےاور نہ ہی سنا ہے،لوگوں نے پوچھا'' کیوں؟'' تو جواب دیااس ڈریے کہ وہ مجھ پر ججت ہوجائے گا۔ ایک دن میں حضرت شیخ ابوالعباس شقانی کی خدمت میں حاضر مواتوآ پويآيت كريمة الماحة كرت موسة يايا 'ضَوَبَ اللَّهُ مَثَلاً عَبُداً مَمْلُوكا لا يَقَدِ رْعَلَىٰ شَيِيٌّ "(الله تعالى نِ أَيْ أَيْ إِي عَلام كِي مثال بيان كي بجودوسر ع كالمملوك ہواور کی چیز پر قادر نہو ) یہ پڑھ کرآپ و <u>نے گ</u>اور چیخ مار کر بہوش ہو گئے میں نے سمجھا کردنیاے کو ج کر گئے ہیں، میں نے کہا''اے شی کیا حالت ہے؟ آپ نے جواب دیا " میاره سال سے میرا ور دابھی تک یہاں پہنچا ہے اور اس جگر ہے آ گے گزرنے کی مجھ میں طاقت نہیں ..... حضرت ابوالعباس عطاً ہے لوگوں نے بوچھا کہ شیخ آب ہرروز کتنا قرآن مجید پڑھ لیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا اس سے پہلے تورات دن میں دو دفعہ قرآن مکمل پڑھ لیتا تھالیکن اب چود ہسال ہو گئے ہیں کہ ابھی سور ہ انفال تک آج پہنچا ہوں..... کہتے بين كرحضرت ابوالعباس في ايك قارى سے كماك يده واس في يوها أيايّها الْعَزِيْرُ مسَّنا وَلَهُ لَنَا الضُّرُّ وَجِنْنَا بِيضَاعَةٍ مُّزُجَةٍ "(احِعز يزمصر! بميں اور بمارے خاندان والوں كو تخت تکلیف نے چھوا ہے اور ہم حقیری لوٹی غلہ لینے کیلئے لائے ہیں ) آپ نے پھر فرمایا رِدِهواس نے پڑھا' نَصَالُوا إِنْ يَسُرِقَ فَعَدُ سَرَقَ اَحِ لَهُ مِنُ قَبلُ ''( كَبَ كُمَا كُراس نَ چوری کی ہے تو بے شک اس کا بھائی بھی اس سے قبل چوری کر چکا ہے ) آ ب نے پھر فر مایا

"اور يرهو الله أكم " (آج تمريب عَلَيْكُم اليوم يَغْفِرُ اللهُ لَكُم " (آج تم يركونَي المامت نہیں اللہ تعالیٰ تمہاری مغفرت کردے)اب آپ نے دُعاکی' بار خدایا میں جفامیں حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائیوں سے بوج کر ہوں اور آب کرم کے لحاظ سے حفرت بوسف عليه السلام ہے بڑھ کر ہیں۔میرے ساتھ وہ معاملہ کیجئے گا جوحفرت یوسف علیہ السلام نے اینے ظالم بھائیوں سے کہاتھا.....اوراس سب کچھ کے باو جودتمام اہل اسلام خواہ فر مانبر دار ہوں ما نافر مان قر آ ن مجید کوغور سے سننے کا انہیں تھم دیا گیا ہے کہ حق تعالی نے فر مایا ہے'' وَإِذَا قُرِيَّ الْقُرِّانُ فَاسْتَعِمُو لَهُ وَانْصِعُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ "(اورجب قرآن يرْحاجات تُو خوب غور سے سنواور ظاموش رہوتا کہتم پر رحم کیا جائے ) یعنی جب کوئی قر آن مجید کی تلاوت كرر ما موتواس كوخاموتى كريما تروغورے سننے كاتھم ديا ہے اور نيز فرمايا بي فَيَشِيهِ وُ عِبَادِ الَّالِيْنَ يُستَمِعُونَ الْقَواانَ فَيتَبعُونَ أَحُسَنَهُ ''(لِس خَشْخِرِي ويجيحَ ان كوجو بهارا كلام توجہ سے سنتے ہیں پھراچھی بات کی بیروی کر لیے ہیں ) یعنی اس کے احکام بڑمل کرتے ہیں اوراس كُتَّقِلِيم كِساتِه سِفت مِين - نيز فرمايا بُ اللَّهِ يُن إِذَا فُرِكِرَ اللَّهُ وَجلَتُ قُلُو بُهُمُ " (وه لوگ كەجب الله تعالى كاذكر كميا جاتا ہے توان كے دل خوف زوم موجاتے میں ) يعني قرآن کوتوجہ سے سننے والوں کے دل پر حق تعالی کا خوف طاری موجا تا ہے نیز فر مایا ہے 'السلیف ن امَنُو وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمُ بِذِكُو اللَّهِ الاَ بَذِكُو اللَّهِ تَطُمَئِنُ الْقُلُوبُ " (جِلوك إيمان لائے اوران کے دل اللہ کے ذکر کے ساتھ مطمئن ہوتے ہیں آگاہ ہو جاؤ کہ اللہ کے ذکر سے ہی دلول کواطمینان نصیب ہوتا ہے اوراس جیسی اور بہت می آیات ہیں جواس بات کے تھم کی تاکید کرتی ہیں اور پھراس کے برعکس ان لوگوں کیلئے طامت آئی ہے جو کلام اللی کواس طرح نہیں سنتے جیسے اس کو شننے کاحق ہے اور کانوں سے دل کی طرف اسے راہ نہیں دیتے اورالله تعالى كاارشاد، يُحَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمُ وَعَلَىٰ سَمُعِهِمُ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِم غِشَا وَ أَنْ "(الله تعالى نَي ان كے دلوں پراوران كے كانوں پر مهر لگادى ہے اوران كى

آ تھوں پر بردہ ہے ) لین ان کے سننے والے عضو پر مبرلگادی ہے نیزش تعالی نے بیان کیا بي كردوز خوالة قيامت كرون كبير ك الكونكنا نسمع أو نعفيل مَا كُمَّا فِي أَصْحَاب السَّعِيرُ "(اگربم حن كے ساتھ قرآن كوسنة اور سخصة تو بم جنم والوں ميں ندہوتے) اور الله تعالى في بيان فرمايا ب كُ وُمِنهُم مَّن يَسْسَمِعُ الدِّكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبهمُ أَكِنَّةُ أَنُ . يَهُ فَقَهُوهُ وَفِي الذَا نِهِمُ وَقُواً " (اوران مِن سے بعض آب کی طرف توجیت سنتے ہیں اور ہم نے ان کے دلوں پر بردہ ڈال رکھاہے کہ وہ اسے بچھ کیس اور ان کے کا نوں میں بوجھ ہے ) لعنی ایک گروہ ایسابھی ہے کہ آپ ہے قرآن سنتے ہیں لیکن ان کے دلوں پر حجاب ہوتا ہے ان کے کانوں میں جروین ہوتا ہے گویاوہ اس طرح ہوتے ہیں جیسے انہوں نے ساہی نہیں اور نيز الله تعالى كاار شاوكرا في ي وكا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعُنَا وَهُمُ لا يَسْمَعُونَ (اورتم ان لوگوں کی طرح تدہو جاؤج کہتے ہیں کہ ہم نے سنا حالاتکہ وہنبیں سنتے ) یعنی شکایت کےطور پر کہتے ہیں کہاس گروہ کی طرح نہ ہوجا دُ جو کہتا ہے کہ ہم نے اس قر آن مجید کو سنا ہے لیکن وہ نہیں سنتے ۔ یعنی سنتے تو ہیں لیکن ول سے نہیں صرف کا نوں سے سنتے ہیں اوراس طرح کی بہت ی آیتی اللہ تعالیٰ کی کتاب میں موجود ہیں اور پیغبر عظی کے متعلق احاديث من آتا ہے كمآب نے ايك مرتبه حضرت عبدالله بن معود سے كها' إقسوا عَسلَتي فـقـالَ انـا اقـراه عـليكـ وَعـليكَ أنزلَ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم إني أُحِنتُ أن أَسُمعَهُ مِنُ غيرى " (مجھے قرآن كى تلاوت سناؤ توانہوں نے عرض كى" كياميں آب كي سامن قرآن برهول كا حالا تكه آب بروه نازل كيا كيا سياسي؟ رسول الله علي في في فرمایا ''ہاں'' میں اس چیز کو پسند کرتا ہول کہ میں قرآن کا اپنے علاوہ دوسرے سے ساع کروں ) پیاس بات کی بردی واضح دلیل ہے کہ قرآن سننے دالے کا حال پڑھنے وہالے سے زیادہ کال ہوتا ہے کہ آپ نے فرمایا ''میں اس بات کوزیادہ محبوب رکھتا ہوں کہ اسپے علاوہ کسی ہے اس کی حلاوت سنوں۔اس لئے کہ قاری یا تو حال ہے پڑھے گایا بغیر حال کے

لیکن سننے والا حال کے بغیر نہیں سننا کیونکہ پڑھنے میں ایک طرح کا تکبر ہوتا ہے جب کہ نے س ایک طرح کی تواضع ہوتی ہے .... نیز پنجمر علیہ کاارشاد ہے کہ 'شیبعنی مدورة هود "(سوره هود ( ي ساعت نے) مجھے بوڑھا كردياہے)علما كہتے ہيں كہياس كئے تھا كهوره هودك تريس بيآيت كريمه موجود بك أفاسْتَقِهُ كَمَا أُمِوْتَ "( بس آياس طرح استقامت بررسع جس طرح آب وحكم ديا گيا ہے) اور انسان حق تعالى كے تكم ك مطابق استقامت کاحق ادا کرنے ہے عاجز ہے کیونکہ انسان اللہ تعالیٰ کی تو فیق کے بغیر پھھ نہیں کرسکتا۔ پس جب آپ نے 'فیاست قسم کما اُمرتَ ''کانکم سناتو آپ تحت حیران ہو کئے اور فرمایا'' بیک طرح ہو سیکے گا کہ میں اس حکم کے مطابق عمل کرسکوں'' چنا نچہ اس رنج کی وجہ ہے آپ کی قوت جاتی رہی اورون بدن رغم بڑھتا ہی گیا یہاں تک کہا یک دن اپنے گھر اٹھ كر كھڑے ہونے كيك تو دونوں ہاتھ زمين يرفيك كرزور لگا كر كھڑے ہونے كى کوشش کی حضرت ابو بمرصد بن نے عرض کی میار سول اللہ عظیمی حال ہے؟ آپ تو ابھی جوان اور تندرست ہیں'' آپ نے فرمایا سورہ ھود 🚣 مجھے بورھا کر دیا ہے بینی اس کے ساع نے میرے ول پراس قدرز در پکڑاہے کہ میری قوت ساقط ہوگئی ہے صحابہ کرام میں ے ایک بزرگ صحابی حضرت ابوسعید خدری روایت کرتے ہیں کہ محک فی عصابة فیھا ضُعَفاء المهاجرين وان بعضهم لَيُستُر بعضاً مِنَ العُرىٰ وقارى يقراء علينا ونحن نستمعُ القراة قالَ فجاءَ رسولُ اللهِ صلى اللهِ عليه وسلم حتى قام علينا فلما راي القاري سكت. قال فسلم فقال ماذا لصنعُون قلنا كان قاري يقرا علينا ونحنُ نستمع بـقـر الته فقال النبي صلى اله عليه وسلم الحمد لله الذي جعَلَ فيي امته مَن المِرتُ أنّ اصبر نفسي معهم قال ثُم جَلَسَ وسطنا ليعدِلَ نفسه فينا ثُم قال فكانوُ ضِعَفاء المهاجرين فقال النبي صلى الله عليه وسلم البشروا صعاليك المهاجرين ابلفوزالتا يومَ القيمةِ تدخلونَ الجنة قبل المنياء كُم بنصفِ يُوم كان مقداره حَمْسَ مائة عامٍ ''

(میں ایک جماعت میں بیٹھا تھا جس میں کمزورمہا جرین تتے اور برہنگی کی وجہ ہے وہ ایک دوسرے کو پردہ کئے ہوئے تھے اور ایک قاری ہم پر تلاوت قر آن مجید کر رہا تھا اور ہم من رہے تھے کہ رسول اللہ علیہ و ہال تشریف لے آئے اور جمارے سروں پر کھڑے ہو گئے جب قاری نے آپ کو دیکھا تو وہ خاموش ہوگیا، پیغیر تالیہ نے جمیں سلام کہا اور یو چھاتم لوگ س كام ميں مصروف تھے؟''ميں نے عرض كى يارسول اللہ عليہ قارى، تلاوت كرر ہاتھا ادرہم اس کی قرات کا ساع کررہے تھے اب حضور علیقہ نے فرمایا اس ذات باری تعالیٰ کا شکر ہے جس نے میری امت میں ایسے لوگ پیدا کے ، ہیں جن کی صحبت میں بیٹھنے اور ان کے ساتھ صبر کرنے کا بچھے تھکم دیا گیا ہے، بھرآ ب ہمارے بالکل درمیان میں اس طرح بیٹھ گئے کہایے آ ٹِکوہم میں سے ہرایک کے برابر کرلیا پھرہمیں اینے ہاتھ سے یوں اشارہ کیا توسب نے آپ کے اردگر دحلقہ بنالیا کہ اس وقت کوئی مخص ہم میں سے رسول التعلیقی کو پہنچا نہ سکتا تھا گویا کہ بیرسب کمزور مہا جر ہی تھے، پھر نبی کریم ایکھیے نے فر مایا اے درویش مہا جروا تمہیں قیامت کے دن پوری پوری کامیا بی کی بشارت ہو کہتم مالداروں سے نصف ون پہلے جنت میں داخل ہو گے۔جس دن کی مقداریا کچ موسال جنتی ہوگ )اس حدیث کو چند طریقوں سے مختلف الفاظ میں روایت کیا گیا ہے تا ہم بیا ختلاف صرف الفاظ میں ہے معنی تمام طرق روایت کاایک بی ہاور بالکل درست ہے .....

فصل

حضرت زرارۃ بن ابی او ٹی حضور کی گئی کے جیل القدر صحابہ رضوان اللہ علیم میں سے تھے۔ ایک دفعہ آپنماز میں لوگوں کی امامت کرار ہے تھے کہ ایک آیت کریمہ پڑھی اوراس کی ہیب دجلال کی وجہ سے ایک نعرہ بلند کیا ورجان دے دی .....حضرت ابوجعفر رحمتہ اللہ علیہ ہزرگ تابعین میں سے ایک تھے ایک دفعہ حضرت صالح مرک نے ان کے سامنے

ا یک آیت تلاوت کی تو ان کے اندر سے ایک آ واز بلند ہوئی اور وہ ونیا کیے رخصت ہو گئے .....حضرت ابراہیم نخی ؓ روایت بیان کرتے ہیں کہ میں کوفہ کے ویہا توں میں سے ایک گاؤں میں گیا تو وہاں ایک بزرگ عورت کو دیکھا جونماز میں کھڑی تھی اوراس پرنیکی کے آ ٹار ظاہر تھے جب وہ نماز سے فارغ ہوئی تو میں نے تبرک کے طور پراسے سلام کیا وہ مجھے کہنے لگی کیاتم قرآن جانتے ہو؟ میں نے کہا'' ہاں کہنے لگی تو پھرکوئی آیت پڑھو میں نے ا یک آیت کی تلاوت کی تو س کراس نے ایک چیخ لگائی اور جان حق تعالی کے حضور پیش کر دی۔ اور حضرت احمد بن ابی الحواریؒ روایت بیان کرتے ہیں کہ میں نے جنگل میں ایک نو جوان کھر دری گدڑی چینے ہوئے ویکھا جوایک کؤئیں کے کنارے کھڑا تھا مجھے ( دیکھ کر ) کہنے لگا''اے احمد بڑے وقت برآئے ہو کہ مجھے ساع کی طلب ہور ہی ہے تا کہ میں جان وے دوں کسی آیت کریمہ کی تلاوت تو کر دحفرت احمد کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ نے مجھے الہام كيااور مين نے بيآيت كريمة تلاوت كي 'إِنَّ الَّلِيْلِي قَالُوُ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا " (بشك جن لوگوں نے کہا کہ ہمارارب اللہ ہے چھراس پرڈ کے رہے ) آیت کریمہ ن کروہ جوان کہنے لگا اے احمد رب کعبہ کی شم تم نے وہی آیت پڑھی ہے جواسی وقت مجھے پرایک فرشتے نے پردھی ہے اور ای حال میں جان دے دی .....اگر اس معنی اور مضمون سے وابستہ تمام حكايات كوبيان كرول تومير امقصد فوت موجائے گا۔ و باللہ التو فيق

شعركاساع

شعر کا سننا مباح بے پیغمر علیہ نے اشعار سے بیں اور صحابہ کرام م نے کہے بھی بیں اور صحابہ کرام م نے کہے بھی بیں اور سنے بھی بیں دوایت ہے کہ آپ نے فرمایا ' بن من الشعرِ لحکمة " بیں اور سنے بھی بیں حضور علیہ ہے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا ' بن من الشعرِ لحکمة شاله المومِن حیث و جَد مَهَ ال (بے شک بعض شعر حکمت بیں) نیز فرمایا ہے ' ال حدک مة ماله المومِن حیث و جَد مَهَ الله فَهُوا حَدِيهَا '' (وانائی مومن کی گم شدہ میراث ہے جہاں اسے پائے وہی اس کا زیادہ حقد ار ہے) شعر سے مرادوہ شعر ہے جس میں دانائی ہواور حکمت مومن کی کھوئی ہوئی چیز ہے جواس سے غائب ہے جہاں بھی اس کو پائے وہی اس کا زیادہ ستحق ہے نیز پیغیبر آلیک کا ارشاد ہے کہ اصدق کلمہ قالتھا لعرب قول لبید "(سب سے پیاکلہ جو کسی عرب نے کہا ہے وہ لبید شاعر کا شعر ہے نے

اَلاَ كل شيَّ مَا خَلا اللَّهَ باطِل وَكَلَّ نعيـم لامـحــالَّهَ زائل

(آگاہ رہو کہاللہ تعالیٰ کے علاوہ ہرشی باطل ہےاوراس کےسوا ہرایک نعمت بہر حال زائل ہونے والی ہے)

اور حضرت عمروبن الشريق بين والديروايت كرتے بي كه 'استَ نشد فيلي رمسول الله صلى الله عليه وسلم هَلَ تروى مِنَ شعرامية ابن الصلت شيأ فانشلته مائة فافية مجعلت كلها مروت على بيتٍ قال هيه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يسلم في شعره " كمت بي كدرول السيالية ني مجه شعرير صن كا كمت ہوئے کہا کیاتم امید بن ابی صلت کے اشعار میں سے پھھ ساسکتے ہو؟ پس میں نے سواشعار ر جے ہر شعر کے اختیام پر آپ فرماتے اور پڑھو پھر آخر میں رسول اللہ علی ہے نے فرمایا ہیہ اميشعرول كى حدتك تومسلمان تفا) اسطرح كى حضور عظي اورصحابه كرام سع بهت ى ر دایات آتی ہیں اور حضرت عمر شعر کہتے بھی تھے لیکن لوگوں نے اس معالمے میں غلط روش اختیار کی ہے کہ پچھلوگ تو ہرقتم کے اشعار سننے کو حرام کہتے ہیں اور دن رات مسلمانوں کی غیبت کرتے رہتے ہیں اور کچھلوگ ہوشم کےاشعار کوحلال کہتے ہیں اور دن رات غزلوں میں محبوب کے حسن کی تقریب اور زلف وخال کی باتیں سنتے رہتے ہیں اور اس معالم میں ا یک دوسرے کےخلاف دلاکل بیان کرتے رہتے ہیں میری مرادان کے اقوال کی تائیدیا تر دیدیان کے ساع کی حمایت وخالفت نہیں ....لیکن مشائخ تصوف رحمهم اللہ کا اس بارے

میں انداز وہ ہے جو کہ صحابہؓ کے حضور علیہ ہے اشعار کے بارے استفسار پرحضور علیہ نے فرماياتها كـ محلام حسنه حسن و قبيحه قبيح ''(شعرايك ايما كلام بحص كالحِمااحِما ہے اور برابرا) لعنی جو کھے نثر میں سننا حلال ہے مثلا دانائی، وعظ ونصیحت، حق تعالیٰ کی نشانيوں ميں استدلال اورمظا مرقد رت ميںغور وفكرتو بنظم ميں بھى ہلال ہےخلاصه كلام بيركمہ جس طرح اس حسن و جمال کو د کیشا جوآفت میں ڈال دیے حرام اور ممنوع ہے اس کونظم اور نثر میں سننا حرام وممنوع ہے اور اس طرح اس کی صفت کو اس انداز میں سننا بھی حرام وممنوع ہاور جو خص اس چیز کومطلقاً حلال کہتا ہے دیکھنے اور سننے کو بھی حلال کہنا جیا ہتا ہے تو یہ کفراور یے دینی ہےاور جوکوئی ہے کہن ہے کہ''میں تو محبوب کی آ نکھ خدوخال اور زلف وغیرہ تمام چیزوں میں حق کو ہی سنتا ہوں اور حق کو ہی طلب کرتا ہوں تو اس سے تو لا زم آتا ہے کہ سے د وسرے آ دمی ہے کیے کہ میں اس لئے ایک آ دمی کود کھناجا تر سجھتا ہوں کہ کوئی دوسرااس کی صفات سننے کو جائز سجھتا ہے اور دوسرامھن اس بنیاد پراس کو دیکھنا پرواسجھتا ہوا در کہتا ہو کہ میں تواس میں حق کو ہی تلاش کرتا ہوں اور کہے کہ کس معنی کے اوراک کیلئے ایک طرح حیا ہنا۔ دوسری طرح جاہے سے زیادہ بہتر تو نہیں ہوتا۔ یوں تو تمام کی تمام پیر بیت باطل ہوجائے گی اوررسول الله علی کی کسی ارشاد که العیان تونیان "(آئسی و ناگرتی بین) کا عظم بھی اٹھ جائے گا اور نامحرم کے کسی غیرمحرم کوچھونے کی ملامت بھی ختم ہو جائے گی اور شرعی صد د بھی تمام کی تمام ساقط ہوجا ئیں گی اور یہ بڑی داھنح گمراہی ہے..... جب جاہل اور نام نہادصوفیوں نے حال میں متعزق ساع کرنے والوں صوفیوں کود یکھا کہوہ ساع کررہے ہیں تو انہوں نے ان کے حال سے یہ سمجھا کہ وہ نفسانی خواہش سے ساع کررہے ہیں، چنانچہ جب ان کواس حالت میں ویکھا تو کہنے لگے کہ ماع حلال ہے کہا گر حلال نہ ہوتا تو ہیہ حضرات بھی نہ کرتے ، اس طرح ان جاہل صوفیوں نے ان کی تقلید کی اور ظاہر کو اختیار کر کے باطن کوچھوڑ دیاحتی کہ خودبھی ہلاک ہوئے اورایک یوری قوم کو تباہ کر کے رکھ دیا۔اور

یہاس زمانہ کی آفات میں سے ایک ہے اور میں انشاء اللہ اس کی شرح اپنی جگہ پر پوری طرح بیان کروں گا۔ وہاللہ التو فیق

## الحجيى آواز كأساع

يغير الله في الما يه كُرُ رُينوا اصواتكم بالقرآن "(اين وازول كي تلاوت قرآن ہے آ رائش کرو)اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ' پیزیسد فسی المبحلق مایشاءَ '' (الله تعالی خلقت میں جو چاہتا ہے اضافہ کرتا ہے )مفسرین کرام کہتے ہیں کہ اس سے مراد آواز کا حسن ب اور يغير علي كافر مان ب ك مُن ادادان يسمع صوت دانود فيسمع صوت أبهي هومسي الاشعرى " (جوآ دى حضرت داؤ دعليه السلام كي آ واز سنما جا بها بهوه حضرت ابو مویٰ اشعریٰ کی آواز بن لے) اور کھادیث میں مشہور ہے کہ جنت میں جنتیوں کو ساع حاصل ہوگا اور وہ اس طرح ہوگا کہ ہر درخت ہے ایک مختلف نوعیت کی خوبصورت آ واز آئے گی اور جب مختلف قتم کی آ وازیں آپس میں ایک دوسرے کے ساتھول جاتی ہیں تو طبیعت کوان سے بڑی لذت اور نشاط حاصل ہوتا اور سائ کی بیشم انسانوں اور دوسری جاندار تخلوقات میں عام ہے کیونکہ روح ایک لطیف چیز ہے اور خوش آلحانی میں بھی ایک ایس لطافت ہے کہ جب روحیں اس کو نتی ہیں توجنس اپنی جنس کی طرف ماکل ہوتی ہے میں نے جو بیان کیاریتواطبا کے ایک گروہ کا قول ہے لیکن اہل علم میں سے جولوگ تحقیق کے مدمی ہیں اس بارے میں ان کا کلام بھی بہت ہے انہوں نے تو خوش آ وازی کی تالیف وتر کیب مے متعلق کتابیں تکھی ہیں اور اس علم کو بڑی عظمت دی ہےاور ان کے اس فن کے اثر ات تو آلات موسیقی میں ظاہر ہیں جوانہوں نے نفسانی خواہشات کی تقویت اورلہوولہب کیلئے شیطان کی موافقت و بیروی میں بنائے ہیں حتی کہ پہلوگ کہتے ہیں کہ اسحاق موصلی ایک باغ میں راگ گار ہے تھے اور ایک بلبل بھی نغمہ سراتھی بلبل اسحاق موصلی کے راگ کی لذت سے خاموش

ہوگئ اور ساع کرتی رہی یہاں تک اس میں مست ہو کر در خت سے گری اور وہن مرگئی ..... میں نے ان لوگوں کی بیان کردہ حکایتیں تو بہت سی ہی جیں لیکن میری مرادان کے اقوال ہے بالکل مختلف ہے کے طبیعتوں کی ترکیب کی تمام راحتیں آوازوں اور خوش الحانی کی ترکیب ہے ہیں .....حضرت ابراہیم خواص کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں عرب کے قبائل میں ہے ایک قبیلہ میں پہنچا اور ایک امیر کے مہمان خانے پرنزول کیا۔ میں نے وہاں ایک عبثی غلام کو و یکھا جوطوق اورزنجیروں میں جکڑ اہوا نہے کے دروازے پردھوپ میں پڑ اہوا ہے۔میرے ول میں اس کیلئے بری شفقت پیدا ہوئی اور میں نے ارادہ کرلیا کہ اس کوامیر سے سفارش کر کے لیان گا۔ چنانچہ جب وہ کھانا میرے سامنے لائے تو مہمان کی تکریم کے طور پر امیر بھی ساتھ آیا تا کہ کھانے میں میرے ساتھ موافقت کرے جب اس امیرنے کھانے کی طرف ہاتھ بردھایا تو میں نے کھانے سے اٹکار کردیا اور عربوں پراس سے زیادہ سخت کوئی بات نہیں ہوتی کہ کوئی ان کے کھانے ہےا نکارگر دے امیر کہنے لگا۔اے جوانمر دمیرا کھانا کھانے سے کوئی چیز جمہیں روک رہی ہے؟ میں نے کہا'' میں آپ کے ایک احسان کی آپ ے امیدر کھتا ہوں''اس نے کہا''میری تمام املاک تمہارے لئے حاضر ہیں بس تم میرا کھانا کھاؤ میں نے کہا'' مجھے آ یہ کی املاک کی کوئی ضرورت نہیں۔ اس غلام کومیرے کام کیلئے مقرر کردیجئے اس نے کہا'' تم پہلے اس کا جرم تو مجھ ہے یو چھاد پھر بے شک اس کو چھڑ الینا کہ تہمیں میری تمام الماک پرمہمان ہونے کی وجہ ہے تصرف حاصل ہے میں نے کہا'' تو پھر بتائے اس کا جرم کیا ہے؟ اس نے بیان کیا کہ "جمہیں معلوم ہو کہ بیغلام برا اچھا حدی خواں اورخوش آواز ہے میں نے اس کو چنداونٹ وے کرانی جا گیر پر بھیجاتا کہ بیدوہاں سے غلہ لا دلائے اس نے ہراونٹ پر دود داونٹوں کا بو جھالا د دیا اور راستے میں صدی خوانی کرتار ہاادر اونٹ تیزی سے دوڑتے رہے بہال تک کتھوڑے سے وقت میں میرے کے موسے بوجھ ئے دوگنا غلہ لے کریہاں بیٹج گیا اور جب اونٹوں سے بوجھا تارا گیا تو سب اونٹ ایک

ایک کرے ہلاک ہو گئے۔حضرت ابراہیم خواص کہتے ہیں کہ مجھے بین کر بڑا تعجب ہوا۔ میں نے کہااے امیر! آپ کی شرافت آپ کوغلط بیانی کی ہرگز اجازت نہیں دیتی تاہم مجھے اس بیان بر کوئی دلیل حاہے ہم ابھی اس گفتگو میں ہی مصروف تھے کہ چنداونٹ جنگل ہے كوكي يرياني بلان كيلي لائ كاميرة ان شربانون سے يوجها كرتمهار ان اونوں نے کتنے دن سے بانی نہیں ہا ہے؟ انہوں نے کہا" تین روز سے "امرنے اس غلام کو حکم دیا تو اس نے حدی خوانی کی آ واز نکالنی شروع کی۔اونٹ اس کی حدمی خوانی اور خوش آوازی میں اس طرح مست ہو گئے کہ کسی نے بھی یانی کی طرف منہ تک نہ کیا جتی کہ ایک ایک کر کے اچا بھی بھاگ اٹھے اور جنگل مین جا کرمنتشر ہو گئے پھرامیر نے اس غلام کو کھول کر مجھے بخش دیا ۔۔۔۔۔اور ہم نے بعض او قات خود مشاہرہ کیا ہے کہ دوران سفر جب شتر بان ادر گدهوں والا ترنم ہے آ دازیں لگا تا ہے تو اونٹ ادر گدھے سرور میں آ جائتے ہیں۔خراسان اورعراق کے علاقوں میں جادیت ہے کہ شکاری لوگ رات کے وقت ہرن پکڑتے ہیں اور وہ اس طرح کہ وہ ایک طشت جی ہتے ہیں کہ جب تک ہرن اس کی آواز سنتے رہتے ہیں اپن جگہ بر کھڑے رہے جی اور شکاری ان کو پکڑ لیتے ہیں .....اورمشہور ہے كه مندوستان مين ايك كروه بود لوك جنگل مين جاتے بين ورسر ملي آ وازول مين ان گیتوں کی لذت ہے ہرن اپنی آنکھیں بند کر لیتے اور پھرسو جاتے ہیں اور یہ نوگ ان کو پکڑ لیتے ہیں۔چھوٹے بچوں میں بھی یہ بات ظاہر ہے کہ جب وہ جھولے میں دونے لگتے ہیں تو کوئی شخص انہیں لوری دیتا ہے اور وہ خاموش ہو جاتے اور وہ سریلی آ واز سننے لگتے ہیں۔ طبیب لوگ ان بچوں کے بارے میں کہتے ہیں کہان کی حس بالکل درست ہے اور یہ بوے ہی زیریک اور دانشمند ثابت ہوں گے ..... یہی وجہ ہے کہ ملک عجم کا ایک باد شاہ فوت ہو گیا اور اس کا ایک ہی بحیرتھا جس کی عمر دوسال تھی وزرانے اس کو تخت پر بٹھانے کا فیصلہ کیااوراس سلیلے میں حکیم بوذ رجم پر ہےمشورہ کیااس نے کہا پہ فیصلہ تو درست ہے کیکن پہتو دیکھنا جا ہے

کہ اس کی حس بھی درست ہے تا کہ اس سے کوئی امید وابستہ کی جائے یانہیں انہوں نے یو چھا کہاس کی تدبیر کیا ہو؟ اس نے حکم دیا اور چندگانے والوں نے اس کے سر ہانے گیت گانا شروع کردیے تو وہ بچہ گیت س کرسرور میں آ گیا اور ہاتھ یاؤں ہلانے شروع کروئے بوؤرجم نے کہا ہاں اس سے بادشاہ بننے برملک کوسیح جلانے کی امید کی جاسکتی ہے ....اور ا جھی آواز دل کی تا ثیرعقلا کے نزد یک اس قدر ظاہر ہے کداس کیلئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں اور جو خص سیہ کہے کہ مجھے سرودسریلی آ واز اور مزاحیہ اجھے ہیں لگتے تو وہ یا تو حجو ہ اور منافقت کی بنیاد پر کہتا ہے یا پھروہ حسنہیں رکھتا اور انسانوں کے تمام طبقات اور صوفیوں سے باہرہے۔ جوگروہ اس چرہے منع کرتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی رعایت کرتے ہوئے اس سے منع کرتا ہے تاہم تمام فقہا اس بات پر شفق ہیں کہ جب لہودلعب کے آلات نہ ہوں اوراس خوش الحاني كو سننے ہے ول میں بدكاري اور گناه كا كوئي جذبہ پيدا نہ ہوتو اس كاسنما مباح ہے اور اس اباحت بروہ بہت ی روایات اور الھادیث بیان کرتے ہیں چٹانچہوہ سیدہ عًا تُشْرَصِد لِقِدْ سِلام الله عليم الساروايت لات مين كه فعالي كانت عندى جارية تغنى فاستناذن عمر فَلَما احسته وسمعَت حِسَّه ورت فَلَما دَخَلَ عُمِر تبسَّم رسول اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فقالَ لَه عمرماً اضحكك يا رسول الله قال كانت عنهنا جِ الرية تغنى فلما سمعت حسَّك فَرت فقال عمر لا الرّح حتى اسمع مَا كَان سَمعَ رسول الله صلى الله عليه وسلم فد عارسولُ الله صلى الله عليه وسلم وَسَمعَ (حضرت عائش عَبَى مِين كەمىرے ياس ايك اوندى گيت گار ہى تھى كەحضرت عمرٌ نے اندر آنے کی اجازت طلب کی ، جب اس لونڈی کوان کے آنے کا احساس جوا اوران کی آ ہٹ سن تو وه بها گ تی پس جب مطرت عمر اندر داخل بوئ و حضور علی مسرات تو حصرت عمر نے یو چھایارسول الشفاق آپ کوس چیز نے ہنسایا ہے؟ رسول الشفاق نے جواب دیا ہمارے پاس ایک لونڈی تھی جو کچھگار ہی تھی لیکن جب اس نے تمہاری آ ہٹ تی تووہ بھاگ

گئی ہے تو حضرت عمرؓ نے عرض کی میں تو اس وقت تک یہاں سے نہ جاؤں گا جب تک وہ كريم من نه لول جورسول الله عليقة من رب من يرسول الله عليقة ن اس لوندى كو بلايا اورانہوں نے اس سے گیت سنااور بہت سے صحابہؓ سے بھی اس طرح کی روایات بیان کی میں ۔ اور شیخ ابوعبدالرحمٰن السلميٰ نے ان سب روايات کواپئی تصنيف' " کتاب السماع' ميں جع کردیا ہے اور اس کی اباحث کو قطعی بنا دیا ہے لیکن مشائخ تصوف کے ہاں ساع ہے مراد اس مباح ساع کے علاوہ وہ ساع ہے جس ہے اعمال میں فائدہ حاصل ہو کیونکہ محض اباحت کوتلاش کرنا توعوام کا کام ہے تقلمنداور مکلّف بندوں کوتو ایسے کاموں کے دریے ہونا جا ہے جن سے کوئی فائدہ حاصل ہو .....ایک دفعہ میں مرد میں تھا کہ آئمہ المحدیث میں سے ایک نے جوان میں سے بہت میں ورتھا۔ مجھے سے کہا کہ''میں نے ساع کی اباحت میں ایک كاب تصنيف كى ہے 'ميں نے كہا' بھرتو دين ميں ايك بهت برى مصيبت پيدا ہو كئى كه جناب امام نے ایک ایسے لہوکو حلال کر دیاہے جو تمام بدکار یوں اور گنا ہوں کی بنیا د ہے اس نے کہا پھراگرة ب علال نہیں بچھتے تو ساع کر 2 کیوں ہیں؟ میں نے جواب دیا''اس کا حکم کئی وجوہ پر ہے کہ کسی ایک چیز پر قطعی فیصلہ نہیں دیا جا سکتا۔ اگر دل میں حلال کام کی تا ثیر پیدا ہوتو ساع حلال ہے اور اگر تا تیرحرام ہے تو ساع بھی حرام ہے اور اگر تا تیر مباح ہے تو ساع بھی مباح ہے جس چیز کا ظاہری حکم فسق پر ہولیکن باطن میں اس کا حال روثن ہواس کی کئی وجوہ میں کہ اس کا اطلاق ایک چیز پر کرنا محال ہوتا ہے۔

# ساع کے احکام

جان لو کہ جس طرح دلوں میں اراد ہے ختلف ہوتے ہیں اس طرح طبیعتوں میں اختلاف کی وجہ سے ساع کے احکام بھی مختلف ہیں اور بیظلم ہوگا کہ کوئی اس کا ایک ہی قطعی تھم بیان کرے سب بہر حال ساع کرنے والے دوطرح کے ہیں ایک ، ہ جومعنی کو سنتے ہیں اور

دوسرے وہ جوصرف الفاظ کا ساع کرتے ہیں اوران دونوں میں کچھ فائدے بھی ہیں اور کچھ نقصان بھی اس لئے کہ سریلی آ وازوں کے سننے میں غلبہاس چیز کا ہوتا ہے جواس آ دمی کی طبیعت میں ود بیت کیا گیا ہے اگر وہ طبعی جذبہ تن ہے تو ساع حق ہوگا اور اگر وہ باطل ہے تو بيهجى باطل ہوگا اگر كسى خض كى طبيعت ميں سر مايہ ہى فساد كا ہے تو وہ جو پچھ بھى بن لےسب فسادى موكا اورية تمام معانى حضرت داؤ دعليه السلام كى حكايات ميس آتے ميں كه الله تعالى نے جب ان کواپنا خلیفہ بنایا تو ان کو بڑی خوبصورت آ واز دی اور ان کے گلے کو مزامیر (ساز) بنا دیا۔ پہاڑوں کوآپ کے ترنم کو بھیرنے کا ذریعہ بنا دیاحتی کہ دحثی جانوراور يندے بہاڑوں اور صحراو سے آپ كى آواز سنے كيلئے دوڑتے يلے آتے بہتا ہوا يانى رک جاتا اور پرتدے فضایل بیوش موکرزین پرگر پڑتے تھے روایات میں آتا ہے کہ حضرت داؤوعلیه السلام جس جنگل میں اپنی خوش الحانی کا جادو جگاتے اس صحرامیں رہنے والے جانورایک ماہ تک بچھ نہ کھاتے نے ندروجے نہ دودھ مانگتے اور جب لوگ اس جگہ ے واپس اوٹے تو بہت ہے آ دی آ پ کے کلام خوش الحانی اور سریلی آ واز کی لذت مے مر یکے ہوتے ، یہاں تک کہ کہتے ہیں ایک دفعہ سات سولز کیاں شار کی گئیں جومر پیکی تھیں اور باره ہزار بوڑ ھے بھی مریکے تھے .... چرجب حق تعالی نے ارادہ کیا کڑھی اچھی آ وازوں کا ساع اورخوا ہش طبیعت کا امتاع کرنے والوں کو اہل حق اور معانی وحقیقت کا ساع کرنے والوں ہے جدا کر دیں تو اہلیس کاطبعی اضطراب توت پکڑ گیا اورانسان کے دل میں وسوسہ ڈ النے کا ارادہ اس کے دل میں پیدا ہو گیا اور اس نے لوگوں کے ساتھ اپنے حیلے ظاہر کرنے کی درخواست کی جومنظور ہوگئی چنانجہ اس نے ایک بنسری اور ایک طنبور بنالیا اور حضرت داؤ د علیہ السلام کی مجلس ساع کے بالکل سامنے اس نے ایک مجلس جمالی۔ اس طرح حضرت داؤ د علیہ السلام کی مترنم آواز سننے والے دوگروہوں میں نقسیم ہو گئے۔ایک گروہ بدبخت لوگوں کا اور دوسراسعادت مندلوگوں کابد بخت لوگوں کا ٹولہ تو اہلیس کے آلات موسیقی کی طرف ماکل

ہو گیا اور سعادت مندلوگوں کی جماعت حضرت داؤ دعلیہ السلام کی خوبصورت آ داز کے ساتھ موجود رہی۔ پھران میں سے جولوگ اہل معنی تھے ان کے پیش نظر حضرت داؤ دعلیہ السلام کی آ واز نہتھی بلکہ وہ تو سب کچھ تل کوہی دیکھتے تھے کہا گروہ اہلیس کے مزامیر سنتے تو ان میں انہیں حق ہے ایک آ زمائش نظر آتی اور اگر حضرت داؤد علیہ السلام کی خوبصورت آواز سنتے تواس میں حق تعالی کی طرف سے ہدایت جانتے یہاں تک کدوہ تمام سے کنارہ کش اوراس کے متعلقات سے روگروان ہو گئے اوران میں سے ہرایک کی حقیقت یعن صحیح کو صحيح اورغلط کوغلط د کيوليا\_پس جس شخص کا ساع اس طرح کا مووه جو پچوبھی ہے سب حلال ہے....تصوف کے مذکی لوگوں میں ہے ایک گروہ کہتا ہے کہ'' ہمارے لئے تو ساع اس کے برخلاف واقع ہوتا ہے جیسا کروہ حقیقت میں ہے لیکن بیمحال ہے کیونکہ ولایت کا کمال بیہ ہے کہ ہر چیز کو بالکل ای طرح و کیمونجی طرح حقیقت میں وہ ہے تا کہ دیکھنا درست ہواگر اس کی حقیقت کے برخلاف دیکھتے ہوتو تمبل کھناہی درست نہیں ..... کیاتم نے نہیں دیکھا كَهُ بِغِبِرِ مَنْالِيَّةً فِي مَا إِنْ اللَّهُ مَ ارنا حقائق كُل الشياء كما هِيَ ''(اكالله! توجميس تمام چیزوں کی حقیقت اس طرح وکھا جس طرح کی وہ ہیں ؟جب چیزوں کو بھی اے کہتم ان کواسی صفت پردیکھوجس پر وہ حقیقت میں ہیں تو پھرساع بھی مرف وہی درست ہو گا کہتم ہر چیز کو بالکل ای طرح سنوجس طرح کہ وہ صفت اور تھم میں ہے اور جولوگ مزامیر اور آلات موسیقی کے فتنہ میں مبتلا ہو کرخواہشات اور شہوت سے وابستہ ہو گئے ہیں وہ انہی میں ہے ہیں جو کسی چیز کی حقیقت کے برخلاف اسے سنتے ہیں کیونکہ اگروہ اس چیز کے حکم کے مطابق اس کا ساع کرتے تو تمام فتنوں ہے رہائی یا جاتے ، کیاتم نے نہیں دیکھا کہ اہل صلالت نے اللہ تعالی کے کلام کو ساتو ان کی مگراہی کا اضافہ ہی ہوا جیسا کہ نضرین الحارث ن كما الساطير الاولين "(يقرآن يبل لوكول كي قصيى تويي )اورعبدالله بن الي سرج نے جو کاتب دحی بھی رہ چکا تھا کہا 'نسانولُ مثل ما انول الله ''(عنقریب میں بھی ایسا

كلام اتارون كاجبيها كه الله تعالى في اتاراب) ' فَعَبَارَكَ اللَّهُ أَحُسَنُ الْحَالِقِينَ " (ير بركتوں والا ہے اللہ بہت پیدا كرنے والا )اورا يك كروه نے اس آيت ' لُكُمُ لُو كُهُ ' اُلاَ بُصَارُ وَهُوَ يُسلُوكُ الْأَبْحَسارَ "( آئكھیںاس كاادراكنہیں كرشکتیںاوروہ آئکھوں كود کھے سکتا ہے) کورویت باری تعالی کی فی کیلئے دلیل بنالیا اور ایک گروہ نے 'شہ است وی علمی المعبوض ''(پھروہ اینے عرش پر بیٹھا) کواللہ تعالی کیلئے مکانی اور جہت ثابت کرنے کی دلیل بناليااورا يككروه في وُجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا "(اورآياتيرارب اورفرشته صفیں باند ھے ہوئے ) کواینے دعویٰ کیلئے دلیل بنالیا چونکہ ان کا دل گمراہی کامحل تھااس لئے . الله تعالى كاكلام نف كالهيس كوكي فائده نه جوا ....اليكن ايك موحد جب كسي شاعر ك شعريس غور کرتا ہے اوراس کی طبیعت کو بیدا کرنے والے خدا کود کھتا ہے اوراس کے باطن کوآ راستہ کرنے والے کا اس میں مطالعہ کرتا ہے <mark>۔ علی کا اعتبار کرتے ہوئے اس کے حقیقی فاعل پر</mark> اس کودلیل بنالیتا ہے حتی کہ اس گمراہ گروہ نے تو کلام خدادندی من کربھی راہ ہدایت کو گم کرلیا اوراس گروہ صوفیہ نے باطل کلام میں بھی کوئی نہ کوئی آراہ مدایت تلاش کر بی لی.....اوراس حقیقت کا انکار بڑاہی واضح مکابرہ ہے۔واللہ اعلم

فصل

ساع کے متعلق مشائخ رحم اللہ کے انتہائی لطیف کلمات اس سے کہیں زیادہ ہیں کہ یہ کتاب ان سب کی متعلق مشائخ رحم اللہ کا انتہائی لطیف کلمات اس سے کہیں زیادہ ہیں سے اس فصل میں بیان کرووں گا۔ تاکہ پورا پورا فاکدہ حاصل ہو ..... چنا نچہ حضرت ذوالنون مصری کہتے ہیں 'المناع واد فالمحق تزعج القلوب إلَى الحقِ فمن اصعى المیہ بحق تعمق وَمَن اضعیٰ المیہ بنفس تزتلق '' (ساع حق تعالی کی طرف سے وار دہونے والا ایک فیضان ہے جودلوں کوتی تعالی کی طرف برا پیختہ کرتا ہے اور طلب حق میں حریص کرتا ایک فیضان ہے جودلوں کوتی تعالی کی طرف برا پیختہ کرتا ہے اور طلب حق میں حریص کرتا ایک فیضان ہے جودلوں کوتی تعالی کی طرف برا پیختہ کرتا ہے اور طلب حق میں حریص کرتا

ہے جو تحص اس کو حقیقی معنی میں سنتا ہے وہ راہ حق پالیتا ہے اور جو مخص اس کوایے نفس کے ساتھ سنتا ہے وہ زندین ہو جاتا ہے ) اس بزرگ کی مراداس سے بینیں کہ ساع وصل تن کا سبب بن جائے گا بلکه اس کامعنی پیرہے کہ ماع کرنے والے کو جائے کچھن آ واز کو نہ سنے بلکہاس کے معنی کوئن کے ساتھ سنے تا کہاس کا دل جن تعالیٰ کی وار دات کامحل ہوجائے پس جب وہ معنی دل تک پہنچیں گے تو اس کوطلب کیلئے ابھاریں گے اور جوفخص اس طرح اینے ساع میں حق کا اجباع کرنے والا ہوگا اسے مشاہدہ حق نصیب ہوگا اور جو تحض خواہشات نفسانی میں معانقة كرے كا اور اس كا اتباع كرے كا وہ حق سے حجاب ميں رہے كا اور تاویلات ہے متعلق ہوجائے گا تواب کویااس ساع کاثمرہ تو مشاہدہ حق ہوااوراس ساع کا تیجہ حجاب ہوا ...... پھریہ زند فی فاری لغت کا لفظ ہے جے عربی بنایا گیا ہے اور زبان میں زندقہ کامعنی تاویل ہوگیاای لئے وہ سی کتاب کی تفسیر کوزندہ بازند کہتے ہیں اس لئے جب عربوں نے آتش پرستوں کا کوئی خصوصی نام رکھتا جا ہاتوان کا نام زندیق رکھا کیونکہ مجوسی کہا كرتے تھے كدجو بات بھى يەسلمان كہتے ہيں اس بين تاويل ہوسكتى ہے اس لئے كە ظاہرى تھم اس کی حقیقت کے برعکس ہوتا ہے چونکہ دیانت میں داخل ہونا تزیل ہے اور دیانت سے باہر نکلنا تاویل اس لئے مجوسیوں کوزندیق کہا گیا کہوہ دیانتداری سے باہر نکلے ہوئے تھے اوراحکام میں تاویلات کا قول کرتے تھے آج کل انہی کے بیچے کھیجے مصر کے شیعہ بھی وہی کچھ کہتے ہیں جود چھوں کہا کرتے تھے۔ چنانچہ بیزندیق کا نام ان کیلئے اسمعلم بن گیا۔ پس حضرت ذوالنون کی مراد اس قول سے یہ بی تھی کہ اہل تحقیق تو ساع میں اور زیادہ محقق ہو جاتے ہیں کیکن خواہش پرست لوگ اس میں مادل ہوتے ہیں کداس کیلئے بری دورکی تاویل كرتے بيں اور يون نسق ( گناه) ميں مبتلا موجاتے بين حضرت جلي فرماتے بين 'السماع ظاهره فتنة وَبَاطنه عبرة " فَمَنّ عرف الاشارة حَل لَه سماع العبرة وَالا فقد استدعى الفتنة ولعَسوَّص البلية "(ساع كاظهارتو فتنه بيلين اس كاباطن عبرت بي بي جوُخف

اشارہ کو بہچانتا ہے اس کیلئے تو عبرت کا ساع حلال ہے ورنداس نے فتنہ کوطلب کیا اور مصیبت میں متلا ہو گیا) یعنی جس شخص کا دل پوری طرح حق کی بات میں متعزق نہیں ہے اس کیلئے ساع ایک مصیبت اور آفت گاہ ہے .....حضرت ابوعلی رود باری سے جب کوئی ساع کے بارے میں سوال و جواب کرتا تو آپ کہتے' 'یسنا نے ملص منہ واسا ہواس'' ( کاش ہم اس سے بوری طرح خلاص یا جاتے ) کیونکہ انسان تمام چیزوں کاحق ادا کرنے ہے عاجز ہے اور جب کسی چیز کاحق فوت ہوجا تا ہے تو بندہ اپنی کوتا ہی کو ویکھتا ہے اور جب اپنی کوتا ہی ہی دلیمنی پڑتی ہےتو کاش کہ ہم اس سے بالکل ہی چھٹکارا حاصل کرلیس مشَائَ مِن سےایک بزرگ کہتے ہیں'السسماع بیسنة الاسوادِلِمَا فیها من العفیبات '' (ساع دلوں کوان باتوں کے مشاہرے پرابھارتا ہے جواس میں چھپی ہوئی ہیں ) تا کہان کی وجدے بارگاہ حق میں مسلسل حاضر رہیں کیونکہ مدعیان تصوف کے دل کا بارگاہ اللی سے غیب ر ہناان کیلئے قابل ملامت اوران کے اوصاف میں سب سے زیادہ قابل ندمت وصف ہے اس لئے کہ دوست اگر چہ ظاہری طور پر دوست کے خاب بھی ہوتو دلی طور پر حاضر ہی ہوتا ہے اور جب دلی طور پر بھی غیبت آ جائے تو دوتی اٹھ جاتی ہے ... میرے شخ فرماتے ہیں'' السماع ذاد المصطرينَ فَمَنُ وَصَلَ استغنى عن السماع " ( ماع توور ما تده لوكول كا سامان سفرہے پس جومنزل پر پہنچ جاتا ہے، ساع ہے ستغنی ہوجاتا ہے ) کیونکہ کل وصل میں ساع کا حکم مغرول ہوجا تا ہے کہ سننا تو خبر کا ہوتا ہے اور خبر کسی غائب چیز کے متعلق ہوتی ہے جب آئھوں سے مشاہدہ ہوجاتا ہے تو ننے کی ضرورت باقی نہیں رہتی .....اور حضرت حصری اُ كمت ين أليش أعُمل بالسماع ينقطع إذا انقطع ممن يسمع منه ينبغي إن يكون مسماعک متصلاً غير منقطع "(ش اس اع کوکيا کرول جس کااثريز سف والے کے خاموش ہونے پر منقطع ہوجاتا ہے تہارا ساع تو اس طرح ہونا جائے جومسلسل مواور برگز منقطع نہ ہو )اس بات نے گلش محبت میں ہمت کے مجتمع ہونے کا پیۃ دیا ہے کیونکہ جب بند و

اس مقام پر پہنچ جاتا ہے تو تمام پھر مٹی اور سارا جہاں اس کا ساع سنتا ہے اور یہ مقام بڑا ہی بزرگ اوراعلی ہے۔واللہ ولی التوفیق۔

## ساع مين صوفيه كااختلاف

ساع کے بارے میں مشائخ اور محققین کا اختلاف ہے چتانچے ایک گروہ کہتا ہے کہ عاع غیبت کا آلہ ہےاوراس کی دلیل یہ بیان کرتے ہیں کہ مشاہدہ کی حالت میں ساع محال ہوتا ہے کیونکہ کل وصل میں دوست۔اینے دوست کوریکھنے کی حالت میں اس کے ساع ئے مستغنی ہوتا ہے اس کے کہائ تو کسی خبر کا ہوتا ہے اور کل مشاہدہ میں خبر دوری حجاب اور مشغول ہوتی ہے۔ پس ساع متبدی او گول کیلئے آلہ ہے کہ اس آلہ سے ان کی غفلت کی یرا گندگیاں مجتمع ہو جاتی ہیں اور جس کی طبیعت پہلے سے بی مجتمع ہووہ لامحالہ اس ساع سے یرا گنده اورمنتشر المز اج ہو جائے ...... پھرایک ووم اگروہ کہتا ہے کہ ساع بارگاہ خداوندی میں حاضری کا آلہ ہے کیونکہ محبت یوری طرح محویت کا تقاضہ کرتی ہے جب تک محت یوری طرح محبوب میں مستغرق نہ ہود ومحبت میں ناقص ہوتا ہے ہیں جس طرح محل وصل میں دل کا حصة محبت، باطن كاحصه مشابده، روح كاحصه وصل اورجهم كاحصه خدمت بياس طرح كان كالجمى حصه بونا جائي جس طرح آئك كيليح ديداديس سايك حصه بيكس شاعر فيحل ہزل میں کتنی اچھی بات کہی ہے کہ جب وہ شراب کی دوئی کا دعو کی کرتا ہے \_ ألاً ماسقني حمراً وقُل لِي هِيَ الحمر

ولأتسقني سرأإنا امكن الجهر

(اے دوست مجھے شراب پلا اور مجھے رہے کہ دے کہ بیشراب ہے اوراگر علائیہ طور پرشراب يلانامكن بيرتو پرجيب كرنه پلا)

بعن اے دوست محصال طرح شراب دے کہ میری آ تکھاسے دیکھ لے۔ ماتھ

اسے چھو لے تالواسے بچکھ لے اور ناک اسے سونگھ لے اس وقت ایک حاسماس سے محروم رہے گا اور وہ کان ہے اس لئے تم کہدد کہ بیشراب ہے تا کہ کان بھی اپنا نصیبہ حاصل کر ہے اور بیر سے تا کہ کان بھی اپنا نصیبہ حاصل کر کیں ..... اور بیر بھی کہتے ہیں کہ ساع حضوری کا آ لہ ہے کیونکہ غائب تو خود غائب ہوتا ہے اور غائب اس کا مشر ہوتا ہے اس کا اہل نہیں ہوسکتا ..... پس ساع کی دوشت میں ہیں ایک بالواسطہ اور دوسری بلا واسطہ جوخص کی عام پڑھنے والے نے سنتا ہے وہ ساع آ لہ فیبت ہوتا ہے اور جوا ہے محبوب سے ہوتا ہے اور جوا ہے محبوب سے سنتا ہے وہ ساع آ لہ فیب تہ تو تا ہے اور جوا ہے محبوب سے سنتا ہے وہ ساع آ لہ حضور ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس بزرگ نے کہا تھا کہ میں مخلوقات کو سنتا ہے وہ ساع آ لہ خاصان حق کے اس مقام پڑھیں سمجھتا کہ ان کی کوئی بات سنوں یا ان کی بات کروں سواتے خاصان حق کے ۔....واللہ اعلم بالصواب۔

# ساع میں صوفیہ کے مراتب

جان او کہ صوفیہ میں سے ہرایک کیلے سائ میں ایک خاص مرتبہ ہے کہ اس کا ذوق اور طریق سائ میں اس کے مرتبہ کے مطابق ہوتا ہے جیسا کہ تو بہ کرنے والا جو کچھ بھی سنتا ہے وہ اس کیلئے حسرت و ندامت کا معاون ہوتا ہے۔ اس طرح مشاق دیدار کیلئے موق اور دیدار کاسر مایہ صاحب یقین کے یقین میں تاکید، مرید کیلئے بیان کی تحقیق محت کیلئے تمام تعلقات سے علیحدگی اور فقیر کیلئے ہر چیز سے نامید ہونے کی بنیاد ہوجاتی ہے اور اصل سائ کی مثال آفاب جیسی ہے کہ تمام چیزوں پر چمکتا ہے لیکن ہر چیز کواپنے مرتبے کی مقدار اس سے ذوق اور مشرب ہوتا ہے چنا نچہ وہ ایک تو جلادیتا ہے دوسر کوروش کردیتا ہے اور کسی کوئواز دیتا ہے بیٹمام گروہ جو میں نے بیان کئے ہیں تحقیق کے احتجار سے تین مرتبوں پر ہیں ایک ان میں سے مبتدی ، دوسر امتوسط اور تیسر اکامل حضرات کا احتجاب کے متعلق ہرایک کیلئے ایک الگ فصل بیان کروں گا

تا کہ بیمسئلہ تمہاری سمجھ کے قریب تر ہوجائے۔

فصل

جان لوكساع ايك فيضان حق إورانساني جمم كى تركيب بزل اورلغو يهوئي ہے اور کسی حالت میں بھی مبتدی کی طبیعت کلام حق سننے کے قابل نہیں ہوتی اور ان ربانی معانی کے ورود سے طبیعتیں زیروز بر ہوتی ہیں اور انہیں سوز و اضطراب نصیب ہوتا ہے چنانچدایک گروہ تو ساع کے دوران بیہوش ہوجا تا ہے اورایک گروہ بالکل ہلاک ہوجا تا ہے اورکوئی شخص ایسانہیں رہتا کہ اس کی طبیعت حداعتدال سے باہر نہ ہواور اس کیلئے دلیل بردی ظاہر ہے ....مشہور ہے کہ روم سے ایک شفا خانے میں ایک بڑی عجیب چیز انہوں نے تیار کی جے وہ''انکلیوں' کہتے ہیں ویسے جس چیز میں بھی بہت سے عائب موجود ہوں روم کے لوگ اسے ای نام سے بکارتے ہیں چنانچ محفول اور مانی وغیرہ کی مصنوعات کو'' انگلیوں'' ہی کہتے ہیں اوراس سے مرادان کی حکم کا ظہار ہوتا ہے وہ 'انگلیوں' سارنگی کی طرح کا ایک ساز تھا جس سے مترنم آ وازیں آتی تھیں اور اس شفا خانے کے معالج بیاروں کو ہفتہ میں دو مرتبه وہاں لے جا کروہ ساز بجانا شردع کردیتے تصاور ہر بیار کواس کی بیاری کی مقدار آ واز سنواتے تھے اور پھروہاں ہے باہر نکال لاتے تھے اور اگر وہ کسی مریض کو ہلاک کرنا عاِ ہے تواس کوزیادہ دیرتک اس جگہر کھتے حتی کہوہ ساز سنتا ملاک ہوجا تا ..... درحقیقت موت کا وقت تو تقذیر میں لکھا ہوا ہے لیکن پھر بھی موت کے پچھ ظاہری اسباب ہوتے ہیں جنہیں طبیب لوگ ہمیشہ بنتے رہتے ہیں کیکن ان پراس کا کوئی اثر نہیں ہوتا کیونکہ بیان کی طبیعت کے تو موافق ہوتالیکن مبتدی لوگوں کی طبیعت کے خلاف ہوتا ہےاس لئے ان پر اس کااثر ہوتا ہے .....اور میں نے ہندوستان میں دیکھا ہے کہ زہر قاتل میں ایک کیڑ ہیدا ہوتا ہے اور اس کی زندگی اس زہر کے ساتھ ہی متعلق ہے کیونکہ وہ خودسرتا یا زہر ہی ہوتا

ہے ..... اور تر کتان میں اسلام کی سرحد پر ایک شہر میں منے دیکھا کہ ایک پہاڑ میں آ گ گی ہوئی ہے اور وہ جل رہا ہے اور اس کے پھروں سے نوشا در ابل رہی ہے اور اس آ گ کے درمیان ایک چوہاموجود تھالیکن جب وہ اس آ گ سے باہر آیا تو فور أہلاك ہو گیا۔ان تمام مثالوں سے مرادیہ ہے کہ فیضان اللی کے وقت مبتدی حضرات کا اضطراب اس لئے ہوتا ہے کہان کاجم ابھی اس کیفیت کے مخالفت ہوتا ہے کیکن جب یہ کیفیت متواتر ہوجاتی ہے تو مبتدی کواس میں سکون مل جاتا ہے کیاتم نے دیکھانہیں کہ جب جبرئیل علیہ السلام ابتداء میں آئے تو پیغیر علیہ کوان کے دیکھنے کی طاقت نہ ہوئی لیکن جب درجہ نہایت پر پہنچ گئے تواگر جرکیل ایک ساعت کیلئے بھی نہ آئے تو حضور علیہ تنگدل ہوجاتے اور اس کے شواہد بہت زیادہ ہیں اور پیہ حکایات بھی مبتدی لوگوں کے اضطراب اورمنتھی حضرات کےسکون پر بڑی واضح دلیل ہیں مشہور ہے کہ حضرت جنیدُ کا ایک مرید تھا جو ساع میں براہی بیقرار ہوتا تھا!ورتمام درولیں ا**ں کوسن**صالنے میں مشغول ہوجاتے تھے۔ چنانچیمریدوں نے شخ سے شکایت کی تو حضرت جنید کے اس سے کہا''اگر آج کے بعدتم نے ساع کے دوران اس طرح اضطراب ظاہر کیا تو میں شہیں آئی سخیت میں نہیں رکھوں گا۔ ابو مجر جریری کہتے ہیں کہ ماع کی محفل میں اس دور لیش کود بھتا کہاں کے ہونٹ خاموش ہیں اوراس كجم كے ہر بال سے ايك چشما بل رہا ہے حتى كداس كے موث جاتے رہے ايك دن وہ اسی *طرح بے ہوش تھا کہ ہیں سو* جتار ہا کہ بیدررولیش یا تو ساع میں سب سے زیادہ درست حال ہے ادریا پھرایے مرشد کی حرمت اس کے دل پرسب سے زیادہ قوی ہے ..... کہتے ہیں کدایک مرید نے ساع کی حالت میں ایک نعرہ بلند کیا تو اس کے مرشد نے اسے کہا ''خاموش رہو''مریدنے سراپنے زانو پررکھ کیا اور جب اس کو دیکھا گیا تو وہ مردہ ہو چکا تھا.....حضرت شخ ابومسلم فارس بن غالب الفارئ سے میں نے سنا کدانہوں نے بیان کیا ایک درولیش عاع کی حالت میں بیقراری کا اظہار کیا کرتا تھا ایک شخص نے اس کے سریر

ہاتھ رکھ کرا ہے کہا'' بیٹے جاو''اس کا زمین پر بیٹھنا تھا کہ دنیا ہے رخصت ہوگیا۔ حضرت جنید میں ہی جان دے وکہتے تھے کہ میں نے ایک ورولیش کو ویکھا کہ اس نے ساع کی حالت میں ہی جان دے دی سسنیز آپ وراج سے روایت کرتے تھے کہ اس نے کہا، میں ابن القرطی کے ہمراہ بھر ہ اور ابلہ کے درمیان دریائے وجلہ کے کنار ہے جا رہا تھا کہ ہم ایک میل کے نیچے تو ہم نے دیکھا کہ ایک میں بیٹھا ہوا ہے اور ایک لونڈی اس کے سامنے گیت گاری ہے اور پیشعر پڑھر ہی تھی کے اس میں بیٹھا ہوا ہے اور ایک لونڈی اس کے سامنے گیت گاری ہے اور پیشعر پڑھر ہی تھی

### فى سبيل الله ودكان مِنى لَكَ بُيللُ كُل يوم قبلوں غيسر هذا لك أجمل

(میں تو تیرے ساتھ محض اللہ تعالیٰ کیلئے محبت کیا کرتا تھا۔ پھر ہرروز تیرا یوں رنگ بدلنا کتنا بھلامعلوم ہوتا ہے) اور میں نے ایک نوجوان کواس کل کے پنیچد یکھاجوا یک لوٹا لئے کھڑا تھا اور وہ کہدر ہاتھا کہ اے لونڈی تہمیں خدا کی تیم ہے میشعرد دبارہ پڑھ دو کہ میری زندگی ایک سانس ہے زیادہ باقی نہیں رہی تا کہ ایک بار پھر اس شعر کے ساع سے بس بیٹتم ہی ہو جائے''لونڈی نےشعر دوبارہ پڑھنے کی اس کی فر ماکش پوری کی تو اس جوان نے ایک جیخ ماری اوراس کی جان ختم ہوگئی محل کے مالک نے اس لونڈی سے کہا ''تواب آزاد ہے'' اور خودینچے آ کراس جوان کی تجہیز وتکفین میں مشغول ہو گیا بھرہ کے رہنے والے تمام اوگوں نے اس برنماز جنازہ پڑھی اور پھرو ہخض لوگوں کے سامنے کھڑا ہو گیااور اعلان کیا کہاہے بصرے والو! میں جوفلاں فلاں کا بیٹا ہوں'' اپنی تمام املاک کواللہ کی راہ میں وقف کرتا ہوں ادرایے تمام غلاموں کوآ زاد کرتا ہوں' میے کہد کروہ وہاں سے چلا گیا ادر پھرکسی کواس کی خبر معلوم نہ ہوئی'' اس حکایت کا فائدہ پہ ہے کہ غلبہ ساع کی حالت میں مریدحق کا حال اس طرح ہونا جاہئے کہ اس کا ساع فاسقوں کوفتق سے نجات دے .... اس زمانے میں گمراہوں کا ایک گروہ فاسقوب کے ساع میں حاضر ہوتا ہے اور وہ کہتے ہیں کہ ہم تو حق کے

مُنىٰ إِن يكن حقاً يكن احسن المنى وَالاَّ فِـ قَــ د عِشـنا بِهَـا زمـناً وغـلاً

(آرزواگری ہے تو یہ بری بی اچھی آرزو ہے ور نہ ہم نے تواس آرزو ہے ایک زمانہ گزار دیا ۔ ای طرح دیا ہے۔ ) پیشعری کراس درولیش نے ایک نعرہ بلند کیا اور دنیا ہے دخصت ہوگیا۔ ای طرح حضرت ابوعلی رود باری گئے ہیں کہ ایک درولیش کو ہی نے دیکھا کہ جوالیک مغنی کی آواز میں مشغول ہور ہا تھا اس نے بھی کان لگادیا کہ سنوں تو سہی وہ کیا پڑھر ہاہے وہ بری ممرع گار ہا تھا۔

آمُد كفِي بالحضوع إلَى الذي جاوَبالا صفاء

میں بڑی عاجزی ہے ابناہاتھ اس شخص کی طرف بڑھا تا ہوں جو سننے کی سٹاوت کرتا ہے اس درولیش نے اس جگہ ایک آ واز بلند کی اور گریڑا۔ جب میں اس کے قریب ہوا

تواس کومراہوایایا۔ایک بزرگ کہتے ہیں کہ میں حضرت ایراہیم خواص کے ہمراہ ایک پہاڑی رائے پرگزرر ہاتھا کہ میرے دل میں ایک گونہ خوشی بیدا ہوئی اور میں نے پڑھنا شروع کردیا

صبح عنيد النساس انبي عباشقً

غَيرَان لَمُ يعرفوا عشقى لِمَن

لوگوں کا بیلم بالکا صحیح ہے کہ میں عاشق ہوں کیکن انہیں بیلم نہیں کہ بیٹ سے کے ہے۔

لِيسَ في الانسان شيُّ حسن ﴿ إِلَّا وَاحْسَنَ مَنْهُ صُوتَ الْحَسَنِ

انیان کے وجود میں جو بھی حسین چیز ہے اچھی آ واز ان سب سے زیادہ حسین

ہے) پیاشعار س کر حفرت ابراہیم خواص ؓ نے مجھ سے کہا پیشعر دوبارہ پڑھو میں نے دوبارہ را ھے تو آپ نے وجد کے طور پر چند قدم زمین پر مارے جب میں نے دیکھا تو آپ کے

قدم موم کی طرح پھر میں گڑ چی تھے چرآ پ بیہوش ہوکر کر پڑے۔جب ہوش میں آئے تو

مجھ سے کہا ''میں تو بہشت کے باغ میں تھالیکن تم نے مجھے نہیں دیکھا'' ۔۔۔۔ اس قتم کی

حکایتیں اس ہے کہیں زیادہ ہیں کہ یہ کتاب ان کی تحمل ہو سکے میں نے خودا یک درویش کو

وعی آئکھوں سے دیکھا ہے کہ وہ آ ذر پیجان کے بہاڑوں میں چلا جار ہاتھا اور ایک محض

پریشانی کے عالم میں تیز تیز چاتا ہواریشعر پڑھ رہا تھااور گری<mark>زاری کررہا تھا....اشعار</mark>

إلاَّوانَـتَ في قبليي ووسواسي واللَّهِ مَا طَلَعَت شمس وَلاَ غربت

إلاً وانت في حديثي بين جلانسي وَلاَ جَلَسُتُ اِلَىٰ قُومِ أُحَدَّثُهُم

الاً وَحَبُّكَ مقرون بسانفاسِي وَلاَ ذَكر تُكَ مخزوناً وَلاَ طرباً

إلا رايتُ خيالاً منك في الكاسِي وَلاَ هَمَتُ بشُرب الماء مِن عطشِ

فَـلَـوُ قَـدُرتُ عَلَىَ الاتيـان رِزقُكُم

فجيا عَليق الوجهِ أو مشيأً على الراس

(الله كى قتم إكسى ايسے ون برسورج طلوع يا غروب نہيں ہوا كرتو ميرے دل اور ميرے

خیالوں میں موجود نہ ہو۔ اور میں جب بھی کی آوم کے ساتھ گفتگو کیلئے بیٹھتا ہوں میرے ہم نشینوں کے درمیان تیرائی ذکر ہوتا ہے اور ہرخوثی اور غم کے وقت جب میں تیرا ذکر کرتا ہوں تو تیری محبت میرے سانسوں میں بی ہوئی ہوتی ہے اور میں جب بھی بیاس کی وجہ سے پانی پینے لگتا ہوں تو میرے بیالے میں تیرائی پیکر مجھے نظر آتا ہے لیں اگر مجھے تمہارے ویدار کیلئے آنے کی ہمت ہوتی تو میں منہ کے بل گھٹتا ہوا یاسر کے بل چانا ہوا آتا) ..... درویش کی حالت ان اشعار کے ساع سے متغیر ہوگئی اور وہ تھوڑی ویر بیٹھا بھرا کے گھڑ کے درویش کی حالت ان اشعار کے ساع سے متغیر ہوگئی اور وہ تھوڑی ویر بیٹھا بھرا کے گھڑ کے ساتھ بیٹے فیک کی اور جان جان آفرین کے سپر دکر دی۔ اللہ تعالیٰ کی اس پر دحمت ہو۔

قضل

میں امت کا پہال تک اجماع رہا ہے کہ ایک گروہ نے تو اس کومطلعاً حرام کہا ہے اور ای بارے میں وہ حضرت ابوالحارث بنانی ؓ ہے روایت بیان کرتے ہیں کہ میں ساع کرنے میں برازوردیا کرتا تھا۔ایک رات میرےعبادت خانے کے دروازے پرایک محض آیا اور کہنے لگا'' درگاہ حق تعالی کے طالبوں کی ایک جماعت جمع ہو پیکی ہے اور شنخ کے دیدار کی مشاق بے اگران پراحیان کرتے ہوئے قدم رنج فرمائیں تو زے نصیب! میں نے کہا''تم چلومیں بابرآ رہا ہوں' چنانچہ میں اس کے چھے چھے چل پڑاتھوڑی وور تک عی میں چلاتھا کہ ایک جماعت کے پاس پہنچے گیا۔ جوایک بوڑھے کے اردگر دحلقہ بنائے بیٹھے تھے۔ انہوں نے میری انتہائی درہے کی تھڑتے کی اور اس بوڑھے نے بیو چھا''اگر آ پ اجازت دیں تو چند اشعار پڑھے جا کیں؟ میں نے آگ کی خواہش کو قبول کرلیا تو دو مخص بڑی خوش الحانی کے ساتھ ایسے اشعار پڑھنے شروع ہو گئے جیسے اشعار شاعرلوگ محبوب کے فراق میں کہا کرتے ہیں۔ وہ سب لوگ ان اشعار کوئ کر وجد کی خالت میں اٹھ کھڑے ہوئے۔اچھے اچھے نعرے لگانے لگے اور آئیس میں بڑے لطیف اشارے کرنے لگے اور میں ان کے اس حال . ت تعب وحرانی من مبتلا موگیا مسح کا وقت قریب آنے تک وہ ای خوش کی حالت میں معردف رہے۔اباس بوڑھےنے مجھے کہا''اے شخ آب نے مجھے بہتو یو چھائ نہیں کہ میں کون ہوں اور بیگروہ کن لوگوں کا ہے؟ میں نے کہادراصل آ ب کی وجاہت نے مجھے کچھ یو چھنے ہےرو کے رکھا ہے۔

حفرت ابوالحارث فرماتے ہیں اسے بوڑھے نے کہا یش خود عزازیل ہوں جسے
اب ابلیس کہاجا تا ہے اور باقی سب میر نے فرزند ہیں .....اوران کے درمیان بیٹھنے اور یول
غزا اور اس کا ساع کرنے کے مجھے دو فائدے ہیں ایک سے کہاں طرح میں اپنے فراق کی
مصیبت کا مداوا اور اپنے عروج کے ونوں کو یا وکرتا ہوں اور دوسرا سے کہ اس طرح میں پارسا
لوگوں کو راہ حق سے گراہ کرتا ہوں .....حضرت ابوالحارث فرماتے ہیں بس اس وقت سے

ساع کاارادہ میرے دل نے نفی ہو گیا .....اور میں علی بن عثان ہجو پری ٹے حضرت امام ابو العباس الاشقاني" سے سنا ہے كه انہوں نے كها" ميں ايك دن ايسے مجمع ميں تھا كه لوگ اس میں ساع کررہے تھے اور میں نے وہاں جنوں کود یکھا جو برہنہ حالت میں ان کے درمیان تاج رہے تھے اور سب لوگ ان کی طرف دیچے درہے اور ان کی وجہ سے گرم ہورہے تھے ..... اورایک دوسرے گروہ کے حضرات صرف اس خوف سے ساع نہ کرتے اور ساع کرنے والوں میں نہ بیٹھتے تھے کہ ان کی وجہ ہے ان کے مرید کہیں مصیبت اور گراہی میں متلا نہ ہو جائیں،اوران کی تعلید کرتے ہوئے کہیں توبد کا خیال چھوڑ کرمعصیت کے مرتکب نہ ہونے کیس، اورنفسانی خواہش ان کے اندر قوت نہ پکڑ لے اور کہیں ہوس رائی کا ارادہ ان کی اصلاح اورنیکی کوفتخ نه کردی کونکه بیهاع مصیبتوں میں مبتلا ہونے کامحل اور فقنے کا سرمایہ ہے .... اور حضرت جنیدٌ کے متعلق آیا ہے کہ آپ نے اپنے ایک مرید کواس کی تو ہہ کے ابتدائی حال میں فر مایا'' اگرتم اینے دین کی سامتی جاہتے ہواورا بی توبہ کے تقاضے پورے کرنا جا ہے ہوتو صوفی لوگ جو ساع کرتے ہیں آئی سے نفرت کراور جب تک تو جواں ہے ا بنے آپ کوساع کا اہل نہ سمجھ اور جب تو بوڑھا ہو جائے تو ساع کر کے دوسرے جوانوں کیلئے گناہ میں واقع ہوجانے کاسب نہ بن۔

ایک اور گروہ کا کہنا ہے کہ ساع کرنے والے دوطرح کے ہوتے ہیں ایک وہ جو لای (لہوولعب کرنے والے) ہیں۔ لای تو عین لای (لہوولعب کرنے والے) ہیں اور دوسرے وہ جو النی اللہ والے) ہیں۔ لای تو عین فتہ ہیں ہوتے ہیں اور اس سے ڈرتے ہیں جب کہ النی ، مجاہدات ، ریاضات مخلوقات سے دل کو منقطع کرنے اور باطن کو تفی چیزوں سے بچانے کی بنا پر اپنے آپ کو فتنہ سے دور کئے ہوئے ہیں اور ساع کے نقصانات سے محفوظ ہو چیے ہوتے ہیں۔ ہم چونکہ نداس گروہ سے ہیں نداس گروہ سے ایس نداس گروہ سے اس کئے اس کو ترک کرنا ہمارے لئے بہتر اور کسی الی چیز میں مشغول ہونا جو ہمارے وقت کے موافق ہوتو بہت زیادہ بہتر ہے ۔۔۔۔۔۔اور ایک اور گروہ کے حضرات ہونا جو ہمارے وقت کے موافق ہوتو بہت زیادہ بہتر ہے۔۔۔۔۔۔اور ایک اور گروہ کے حضرات

كتبع بي كه جب ساع كرنے مل عوام كيلي فقد باور جار سان كرنے سے او كول كے اعقادخراب ہوتے ہیں اور ہمارا درجہ بھی لوگوں سے تجاب میں ہاس کئے وہ ہماری وجہ سے گنا مگار ہوسکتے ہیں تو ہم عوام پر مشقت کرتے ہوئے اور خواص کو نصیحت کرنے کیلئے اور لوگوں کی رعایت کرتے ہوئے ساع سے وست بردار ہوتے ہیں ..... بیطر بقد بھی براہی بِنديده بِاورايك اورگروه كهراب كريغير الكافية فرمات بين وُمِنُ حُسُنِ اسلام العوءِ توك مَالاً يعنيه" (آوى كاسلام كاحسن يهدك دوه بيقائده كامول كوچيوروك) لعنی جن کاموں سے گریز کیا جاسکتا ہے ہم ان سے دست بردار ہو جا کیں۔ کیوں العنی کاموں میں مشغول ہونا وقت کوضائع کرنا ہےاور دوست دینے بیار سے دوستوں کے ساتھ وقت ضائع نبیں کیا کرتے اور خواص میں سے ایک اور گروہ نے کہا ہے کہ ماع ایک خبر ہے اور مراد کو یالینااس کی لذت ہے جب کرے بچوں کا کام ہے کیوں مشاہدہ میں خبر کی کوئی قیت نہیں ہوئی۔ پس مشاہرہ سے غرض ہونی طاح نہ کہ خبر سے سساع کے بیاد کام تھے جنہیں میں نے اختصار کے طور یہاں بیان کر دیا ہے۔ اب میں اللہ تعالیٰ کی توفق سے صوفیہ کے وجد۔ وجوداور تواجد کے بارے میں ایک باب مرتب کرنا ہوں۔

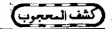
باب

## وجد، وجود ، تواجداوراس کے مراتب

جان لو که وجداور وجود دونول مصدر بین ایک غم کے معنی میں اور دوسراکسی چیز کویا لینے کے معنی ہیں۔اوران دونوں کا فاعل ایک جیسا ہوتا ہے فاعل میں'' وجد یجد وجوداً اور وجداناجب كوفى فخص كسى جيزكويا لين والا مواور وجدد يجدد وجدا "جب كوفى فخص ممكين ہو،ان دونوں کے درمیان مصدر کے سوافر ق نبیس کیا جاسکتا ای طرح وجد یجد جدہ جب کوئی مخض غنی ہو جائے اور وجد بحکم موجد جب وہ غصے میں ہوان سب میں فرق مصدروں کی وجہ ے ہے نہ کہ افعال کی وجہ سے اور وجود سے صوفیہ کی مراد وہ دو حال ثابت كرنا موتا ہے جوان کوسائ کرتے ہوئے طاہر ہوتے ہیں کہ ایک ان میں سے مم کے قریب ہوتا ہے اوردوسرا بإلين سي متصل موتا ميغم كى حقيقت توجيوب كا كهوبيضنا اورمراد سيحروم موجاتا ہےجب کہ یا لینے کی حقیقت مراد کا حصول ہے اور حزن الم اور وجد بمعنی غم کے درمیان فرق بیہے کہ حزن اس غم واندوہ کا نام ہے جوایئے تعییب میں ہوجب کہ وجداس غم واندوہ کا نام ہے جوغیر کے تعییب میں ہوا در پیمبت کے طور پر ہو، ادر پیمام تبدیلی طالب کی صفات ہیں اور' المنحق لا یعنیو '' (حق بد لنے والی چیز نہیں ہے) اور وجد کی کیفیت الفاظ میں بیان خہیں کی جائے ہیں لئے کہ وہ دیکھنے میں ایک الم ہے اورغم والم کوا حاطرقلم میں نہیں لایا جا" سكا بس وجد طالب اورمطوب كے درميان ايك راز ہے كه كشف كى حالت ميں اس كى مقدارتوبیان ہو کتی ہے لیکن کیفیت کے اعتبار ہے اس کونشان ز داوراس کی طرف اشارہ کرنا درست نہیں اس لئے کہ مشاہرہ کی حالت میں بیا یک خوثی ہےاورکوئی خوثی طلب کے ذرایعہ نہیں یائی جاتی ۔ پس وجود محبوب کی طرف ہے محت کے ساتھ ایک فضل ہوتا ہے کہ اس کی حقیقت سے اشارہ زائل ہوتا ہے۔ اور میرے نزویک وجد فرحت یارنج اور تھاوٹ یا خوثی کی وجہ سے دل کو چینچنے والے الم کا نام ہے جب کہ وجود ول میں کسی آلے یا ذریعے کی وجہ ہے پیدانہیں ہوتا اور اس کا صادق آتای طالب کی مراد ہوتا ہے اور واجد کی صفت یا حالت بجاب میں واقع ہوئے واسلے غلبہ شوق میں حرکت ہوگی یا پھر کشف کی حالت میں حاصل ُ ہوئے والےمشاہدہ کی صورت بیل سکول' 'امسا زفیر ً وَاِما نفیر و اِما حنین' و اما انین و اما عيث وَاها طيش واها كوب وإمّا طوب "(لعني داجد كي صفت يا قرار موكايا بيقراري ناله ہوگا یا مسکراہٹ عیش ہوگا یا طیش اور کرب ہو گیا یا مسرت )مشائخ کا اس معالم مل اختلاف ہے کدوجدزیادہ کامل ہے یاد جود چتا نچرایک گروہ کہتاہے کرد جودمرید کی صفت نے اور وجدعار فول کی مفت ہے۔ جب عارفول کا درجہ مریدوں کے درجہ سے زیادہ بلند ہے تو ہونا میری چاہئے کہ عارفوں کاوصف بھی مریدوں کے وصف سے زیادہ و بلند تر اور کامل تر ہو۔ اس لئے کہ جو چیز بھی حصول کے تھت آتی ہے وہ مدرک ہوتی ہے اور بیبنس کی صفت ہے کیونکدادراک کی ند کسی حد کا تقاضہ کرتا ہے جب کہ جن تعالی لامحدود جیں پس بندے نے جو کچھی حاصل کیا ہووہ ایک شرب کے سوا کچھٹیں اور جو کچھٹیں پایا ہی ہے اس کا طالب التعلق ہوگیا اوراس کی طلب سے عاجز اور حق تعالی کی حقیقت سے محروم ہوگا ..... اور ایک ووسرا كروه كهتاب كدوجدم يدول كاسوز باوروجد محبول كانتحف واورمحبول كادرجهم يدول ے بلند ہوتا ہے کیونکہ طلب میں جلنے کے مقابلے میں تحفے کے ساتھ آ رام زیادہ کامل ہوتا ے اور بیمعنی ایک حکایت کے بغیر واضح نہ ہو تکیں گے اور وہ حکایت سے ہے کہ ایک دن حفرت شبکی اپنے حال کے جوش میں حفرت جنید ؓ کے ہاں آئے اور آپ کو اندو ہناک حالت میں دیکھااور پوچھا''اے شخ! آپ کوکیا ہواہے؟''حضرت جنیدٌ نے فرمایا''مُسٹُ طَلَبَ وَجَدَ " (جس فطلب كاس في إليا) معرت ثِلِيُّ فرمايا ' لَابَلُ مَنُ وَجَدَ طَسلَبَ "(نہیں بلکہ جو مکین ہوااس نے طلب کیا) اس جگہ پرمشائ نے اس میں کلام کیا ہے کیونکدان بزرگوں میں سے ایک نے تو وجد کا نشان دیاہے اور دوسرے نے وجود کی

طرف اشارہ کیا ہےاور میرے نز دیک حضرت جنیدٌ کا قول زیادہ معتبر ہےاس کئے کہ بندہ جب سیجان لیتا ہے کہ اس کامعبود فلا رجنس ہے ہے تو اس کاغم واندوہ دراز ہوجاتا ہے اس بارے میں ای کتاب میں گفتگو گزر چکی ہے۔ تاہم مشائخ اس بات پر متفق ہیں کہ غلب علم، غلبه وجد سے زیادہ توی تر ہوتا ہے کیونکہ جب غلبہ وجد کوتوت حاصل ہوتی ہے واجد خطرے کے مقام میں ہوتا ہے لیکن جب غلب علم کوتوت حاصل ہوتی ہے تو عالم محل امن میں ہوتا ہے اس جملے سے مرادیہ ہے کہ طالب کو جاہئے کہ وہ تمام احوال علم اور شریعت کا تالع رہے کیونکہ جب وہ وجد کی وجہ ہے مغلوب ہو جائے تو اس سے احکام البید کا خطاب اٹھ جاتا ہاور جب خطاب اٹھ جائے تو ٹواب وعذاب بھی اٹھ جاتا ہے اور جب ثواب وعذاب برخاست ہو جائیں تو عزت اور ذاہے بھی اٹھ جاتی ہے پس اس وفت اس کا حکم مجنوں کا سا ہوجا تا ہےنہ کہ اولیاء کرام اور مقربین چی کا سا .....لیکن جب علم کی باوشاہی حال کی سلطنت یر غالب ہو جاتی ہے تو بنرہ اللہ تعالی کے اواس اور گواہی کی پناہ گاہ میں ہوتا ہے اور عزت کے یردہ سرامیں ہمیشہ ذکر میں مصروف اور مشکور ہوتا ہے چرجب حال کی سلطنت علم کی سلطنت پر غالب ہو جاتی ہے تو بندہ تمام حدود سے خارج اور خطاب خدادندی سے محروم ہو کر اپنی کمزوری کے کل میں یا تو معذور ہو جاتا ہے یا چرغرور میں متلا ہو جاتا ہے بعینہ اس معنی کے مطابق حضرت جنیدگاوہ قول ہے کہ جوانہوں نے فرمایا کہ مجوب حقیقی کی راہ یا توعلم سے حاصل ہوتی ہے یا پھر عمل و کر دار ہے لیکن علم کے بغیر تحض عمل اگر چہ نیک ہی ہو جہالت اور نقص ہوتا ہے جبکہ علم اگر چیمل کے بغیر بی ہوا یک عزت اور شرف ہے۔ اس لئے تو حضرت بايريد يُرْف فرمايا بكر محفر اهل لهمة اشرف من اسلام اهل المينة "(ارباب مت) کفرابل آرزو کے اسلام سے زیادہ اشرف ہے ) بعنی ارباب مت بر کفراور ناشکری متصور ی نہیں ہوتی نیکن بغرض محال کفراور ناشکری آ بھی جائے تو وہ اس کفر کے باوجود آرزوؤں یر جینے والوں کے ایمان سے کامل تر ہوتے ہیں ····· اور حفزت جنید ؓ نے حفزت شبکیؓ سے کہا

تَمَا كُهُ الشبلي سكوان وَلَوا فاق من سكوه لجاء منلواً ما ينتفع به " (شبلي ايك مست ہیں اور اگر انہیں اس حالت سکرے افاقہ ہوجائے تووہ ایسے ڈراؤنے ہوجا کیں کہان ہے کچھ نفع حاصل نہ کیا جا سکے ) اور حکایات میں مشہور ہے کہ حضرت جنیدؓ، حضرت مجمد بن مسروق اور حفزت ابوالعباس بن عطَّأ ايك جَلد جمع تقراور قوال اشعار بره وربا تعابيه ونول حفرات تواجد کررے تھے لیکن حفرت جنیڈ پرسکون حالت میں تھے لوگوں نے کہاا ہے شخ آب كواس ماع سے كوئى حصد عاصل نبيس موا؟ "حضرت جنيد في ان يرالله تعالى كاس ارشاوى واوت كي تَسْحُسَبُهُ اجَامِلَةً وهي تَفُوُّ مَو السِّحَاب " (تم ان كود كي ركمان كردك كدوه جايدي حالاتكده وباولول كيطرح جل ربيمول كے) تاہم وجدلانے ميں تکلف کرنے کوتواجد کہتے ہیں اور بیگویاحق تعالی کے انعامات اور شواہد کوول پر پیش کرنا ہے اوروسل کی سوچ اور مروانگی کی تمنا کرتا ہے .... اوران صوفیوں کا ایک گروہ محض رسی ہے کہوہ لوگ ان صوفیوں کی ظاہری حرکات، تر کیچے تھی اور خوبصورت اشاروں کی ہی تقلید کرتے ہیں حالا تکہ پیچھن حرکات ورسوم نہیں بلکہ احوال کی جبتی اور درجہ تصوف کی طلب ہوتا ہے اور بِغِبرِ عَلِيهِ اللهِ كَارِشَاو بِ كُهُ مُنُ مِنْ مِسْهِ بِقوم فَهُوَ مِنْهُمُ " (جب شخص نے جس قوم كي مشابهت اختیار کی دوا نھی میں شار ہوگا ) نیز یغیر سی نے نے فرمایا ہے کہ اُدافیوا سے القوان فابحووان لَهُ تبكوا فعانكُوا " (جبتم قرآن كي علاوت كروتوروؤ،اورا كرروناندآئ يَتوجعكلف رووً) لعنی رونے والول کی صورت اختیار کرلو! اور بیجدیث تواجد کی ریاضت پردلیل ہے بھی دید ہے کہ اس بزرگ نے فرمایا تھا کہ میں ہزار میل جھوٹ کے ساتھ چلتا ہوں تو پھر ایک قدم اس جائی ہے آ بتا ہے ۔۔۔ اس باب میں کلام تواس ہے کہیں زیادہ تھالیکن میں نے اس بر اختصار كياب .... والله اعلَم بالصواب\_



<u>اب</u>

# رفض اوراس کے متعلقات

ادر جان لو كەنترىيىت اورطرىقت مىں رقص كى كوئى اصل اورسندنېيىں كونكەتمام . عقلااس بات برمتفق ہیں کہ رقص اگر حد کے اندر رہتے ہوئے کیا جائے تو یہ ایک لہودلعب باوراگر ببودگی کے ساتھ کیا جائے تو بیلغو ہوتا ہے۔مشاکے صوفیہ میں سے کی بررگ نے بھی اس کی تعریفے نہیں کی اور نہ ہی اس میں غلو کیا ہے۔حشوی فرقہ کے لوگوں نے اس کے جواز میں جو دلائل بیان کئے ہیں وہ سب باطل ہیں۔ چوں کہ وجد والوں کی حرکات اور اہل تواجد کےمعاملات رقص سے ملتے جلتے ہیں اس لئے بیہودہ لوگوں کے ایک گروہ نے اس کی تقلید کرتے ہوئے اس میں نلوشروع کر دیا وراس کو ایک ندہب بنالیا ہے۔ میں نے عوام کے ایک گروہ کو دیکھا ہے جس نے سیجھتے ہوئے کی تھوف کا غدہب رقص کے سوا پچھنیں اس کواختیار کرلیا ہےا درایک دوسرے گروہ نے اس کے ایس کا بی اٹکار کر دیا ہے۔ بہر حال یاؤں مارنا( ناچنایارتص کرنا) شرعی اورعقلی طور پرسب بزرگوں کے نزویک برافعل ہے۔ اور یدیمال ہے کہ جوحفرات دوسر بےلوگوں ہے افضل میں وہ اس کا ارتکاب کریں تا ہم جب ول میں خفت اور یکی پیدا ہو جاتی ہےاور خفقان سر برغالب آ جاتا ہے تو وفت قوت بکڑ لیٹا ہے اور حال اپنا اضطراب پیدا کر و جا ہے اور رسوم کی ترتیب اٹھ جاتی ہے اس طرح جو اضطراب پیدا ہوتا ہے وہ نہتو رقص اور ناچ ہوتا ہے اور نہ ہی نفس پروری کا سامان بلکہ وہ تو جان گدازی ہوتی ہےاور جو تحف اس کو قص کہتا ہے دہ سید ھے راستے سے بہت دور جا گرتا ہاور بدوہ حال ہوتا ہے جس كوزبان سے بيان كرناكسى كے بس مين بيس ہوتا ' وُمَسنُ لَسمُ يَلُق لايدوي النظر في الاحداث " (اورجس في الكويكمانيس وه وجوانول مل نظر کرنانہیں جانتا) خلاصہ یہ کہ نوجوانوں میں نظارہ کرنا اوران کی محبید انتقیار کرناممنوع ہے

اوراس کو جائز بھے والا کا فر ہے اور جو کوئی دلیل بھی اس کے جواز ہل لاتے ہیں دہ باطل اور جہالت ہے۔۔۔۔۔۔ اور ہیں نے جاہلوں کے ایک گروہ کو دیکھا ہے کہ اس کی تجت کی دجہ سے الل تصوف کا بی ا نکار کرتے ہیں اور ہیں نے دیکھا ہے کہ انہوں نے اس کوایک فہ ہب بی متالی ہے۔ تاہم تمام مشارکتے نے ان سب باتوں کو آفت بی سمجھا ہے اور بیاثر اور فہ ہب طولی لوگوں کا فہ ہب ہے اللہ تعالی ان پرلعنت کرے۔۔۔۔۔واللہ اعلم

abbas@ya

<u>باب</u>

# گدڑی کا بیان

جان لو کہ لباس کو بھاڑنا صوفیہ میں معتاد ہے اور بڑے بڑے مجمعوں میں جہاں بزرگ مشائخ موجود ہوتے ہیں بیگروہ بھی وہاں بیٹنے جاتا ہے اور میں نے علامیں ہے ایک گروہ کوہ یکھاہے کہ وہ اس کے منکر ہیں اور کہتے ہیں کہ درست لباس کونکڑ نے نکڑے کرنا ہرگز درست نہیں اور بیا کیپ فساد کا کام ہے اور بیھال ہے کہ ایسا فساد اصلاح اور درتی بن جائے جس سے کہ درتی مراد ہوا درتمام لوگ تھیک ٹھا ک کپڑوں کو لیے جا نمیں اور ٹکڑ ریجکڑ ہے کر دیں اور پھر ان کوسیتے رہیں جیسا کہ آسٹین ،آگا پیچھا ہڑیز اور جیب کوایک دوسرے سے جدا کریں اور پھر ان کو درست کرتے رہیں .....اگر ایک آ دی اپنے لباس کے سونکڑے کرے اور پھران کو سیئے ادر دوسرایا نچ ککڑے کر کے ان کو سیئے ان دونوں میں ہوئی فرق نہیں یاد جو داس کے کہ جوککڑا بھی . وہ کرتے ہیں اور پھراس کو سیتے ہیں اس ہے ایک مؤن کے ول کی راحت اور اس کی پیر حاجت بوری کرنا ہوتی ہے کۂوہ گدڑی می رہا ہے اور باوجود یکہ طریقت میں لباس بھاڑنے کی کوئی بنیاد اوراصل نہیں البتہ ساع کی حالت میں حال ہے درست ہوتے ہوئے ایسا ہرگز نہ کرنا جائے كيونكه ميحض اسراف بى ب تاجم اگر ساع كرنے والے برغلبه ظاہر موجائے جيسا كداس سے خطاب اٹھ جاتا اور پیخبر ہو جاتا ہے تو وہ معذور شار ہوگا اور اگر کسی شخص پریہے کیفیت طاری ہو جائے اور کوئی جماعت اس کی موافقت میں اپنے لباس پھاڑ ڈالے توبیجائز ہے۔

بسے دردوں بیا سے بس وردوں ہے۔ اللہ وہ جے درویت کی موتی ہیں ایک وہ جے ساع کی حالت میں غلبے کی وجہ سے درویش خود کلاے کلائے کرے اور دوسرے وہ جے درویشوں کی کوئی جماعت اور ہم محبت اپنے پیراور مقداء کے کم سے کلائے کلائے کریں۔ ایک ان میں سے کی جرم سے استضاد کی حالت میں ہواور دوسری مستی کے عالم میں وجد کی وجہ سے ہو۔ اور تیسرااور مشکل ترین خرقہ ، مائی ہے اور وہ بھی دوطرح کا ہوتا ہے ایک پھٹا ہوا اور دوسرا درست حالت میں۔ کھڑے ہوئے خرقہ کیلئے دوجہ س شرط میں یا تو یہ کہ جماعت کے لوگ ای کیلئے حالت میں۔ کھر سے خرقہ کیلئے دوجہ س شرط میں یا تو یہ کہ جماعت کے لوگ ای کیلئے

سیمیں اورای کولوٹادیں اور یا بھرآ لیس میں سے کسی ایک درویش کودے دیں اور دوسرے سب ایٹار کریں اور یا بھراس بوری گدڑی کوئٹز نے فکڑے کریں اور آپس میں تیرک کے طور پھنسیم کر لیں لیکن اگروہ گدڑی صحیح سالم ہوئی تو ہم دیکھیں گے کہ ساع کرنے والے نے جس ورویش یردہ لباس پھینکا ہے اس کی مراد کیا ہے ،اگر قوال کو دینا اس کا مقصد تھا تو وہ قوال کو دے دی جائے گی اورا گر در دیشوں کی جماعت کو دینااس کی مرادشی تو ان کودیے دی جائے گی اورا گر کسی خاص کومراد بنائے بغیر چینکی ہوتو پیرکواختیار ہوگا کہ وہ فرمان جاری کرے کہ یوری جماعت کو دی جائے کہوہ آپس میں ٹکڑے کرلیں۔ یا کسی ایک کوان میں سے عطاکی جائے یا پھر قوال کودی جائے ،پس اگر قوال کودی گئ تو درولیش کی مراد دوسر ہاصحاب کی موافقت میں ہونی ضروری نہیں، کیونکہ وہ گدری اس کے اہل کونہیں دی جارہی۔اس درولیش نے اپنے اختیار ہے دی ہویا اضطراری حالت میں دوسروں کیلئے اس میں کمی قتم کی موافقت شرطنہیں ، پس اگر جماعت کو وینے کیلئے درولیش نے لباس ایج جسم سے جدا کیا ہوتو اس میں پوری جماعت کی موافقت شرط ہادر جب تمام درویشوں نے لباس التار چھیکنے میں موافقت کی ہوتو بیرکو بیدنہ کرنا حاہیے کہوہ ان درویشوں کالباس قوال کو دے وے۔ تاہم پیجائز ہے کدان درویشوں کے ساتھ محبت کرنے دالاکوئی شخص قوال برکوئی اور چیز فیدا کر دے اوران کے لباس ان درویشوں کولوٹا دے یا وہ سب گھڑے گلڑے کریں اور آپس میں تقسیم کرلیں .....اورا کرلیاس غلبہ کی حالت میں پھیدگا ہے تو مشائخ رحمہم اللہ کااس بارے میں اختلاف ہے تاہم زیاوہ حضرات حضور اللہ کے ارشاد" ومَنُ قُتِلَ قتيلاً فَلَهُ صلبُهُ " (جسم لمان سيابى نے كى كافرۇ بى گۇتل كيا تومقول كاساداً سامان جنگ قاتل کیلئے ہوگا) کی موافقت میں رہے ہیں کہ وہ قوال کاحق ہوگااورا گروہ قوال کو نہ دیں گے تو دہ طریقت کی شرط سے باہر آ جا کیں گے .... اور دہرا گروہ کہتا ہے اور میں بھی اس کواختیار کرتا ہوں کہ جس طرح مقول کے سامان جنگ کے متعلق بعض فقہاء امام کی اجازت کے بغیر مقتول کا سامان قاتل کونہیں دیتے ای طرح یہاں بھی پیر کے فرمان کے بغیر یہاہاس قوال کوئیس دیا جائے گا۔ تا ہم اگر درولیش کسی کونید ینا جا ہتا ہوا در پیر کسی کودے دیے تو کوئی حرج نه بوگا ..... والله اعلم بالصواب\_

كشف المحجري

إب

#### ساع کے آ داب

جان لو که ساع کے آ داب کی شرطیں یہ ہیں کہ .... جب تک اس کی ضرورت نہ ہونہ کرے،اوراس کواپنی عادت نہ بنائے .....اور ساع دیرہے کیا جائے تا کہ ول سے اس ك تعظيم جاتى ندر بــــــــــاور جب تك تم ساع كرو،تمهارا بيرومان موجود ربنا حاسبينا اورساع کی جگہ عوام سے خالی ہو .....ادر قوال شریعت کا احترام کرنے والا دین دار ہو. دل، دنیا کے کاموں سے فارغ ہو .....اور طبیعت لہو دلعب سے منظر ہو .....اور ہرتسم کا تکلف ورمیان سے اٹھادیا گیا ، اور جنب توت پیدا ہوجائے تو ضروری نہیں کہ اس کودور کر ہے۔ قوت کے تابع رہوجس کام کا وہ نقاض کرے وہ کرو کہ اگر وہ کوئی جنبش پیدا کرے توجنبش کرےادراگروہ ساکن رکھے تو ساکن رہو رہو کہ تہیں طبیعت کی قوت اوروجد کی جلن کے ورمیان فرق کرنا چاہیے .....ساع کرنے والے میں شاہدے کی اتنی زیر کی اور ذبانت تو ہونی جائے کہ جب حق تعالی کی طرف ہے کسی کیفیت کا وردہوتوں اسے قبول کر سکے۔اور اس کی داد نه دینی چاہے .....اور جب اس کا غلبدل پر پیدا ہو جائے تو اس کو بتکلف اینے آپ سے دور نہ کرے۔ اور جب اس کی قوت ختم ہو جائے تو حکلف اپنی طرف اسے جذب نهر بسد اور جركت كى حالت بين كسي سي آئكه ند ملاني جائي البند الركوني دوسرا آئكه لمائے تواہے منع نہ کرے .....اوراس کی مراد کواپنی نیست کے تراز ویر نہ تو لے کہ اس میں آ زمانے والے کیلئے بوی پرا گندگی اور بے برکتی ہوتی ہے.....ادرساع میں کو نی شخص ڈھل نہ وے تاکہ ساع کرنے والے کا وقت خراب نہ ہو .... اور اس کے روزگار میں تصرف نہ · کرے۔....اوراگر قوال اچھا پڑھ رہا ہوتو اسے بیپنہ کیے کہتم بہت اچھا پڑھ رہے ہو ) اوراگر خوبصورتی سے نہ پڑھ رہا ہوتو اسے نہ کہیں .... اور بااگر کوئی ایسا ناموز وں شعر کے کہ جو

طبیعت کو پرا گندہ کرے تو اسے مینہ کہے''اس سے بہتر پڑھو ....اور دل میں اس کے ساتھ کوئی جھڑا نہ کرے ۔۔۔۔۔اوراس کو درمیان میں نہ دیکھے بلکہاسے حق کے حوالہ کر وے۔۔۔۔۔ اوراجیمی طرح سے .....ادراگر ساع کسی گروہ پر طاری ہو چکا ہوا دراس کیلئے اس میں سے حصہ نہ ہوتو بیضروری نہیں کہ اپنی ہوشمندی کی وجہ سے اس کی مستی سے نفرت نہ كرے ....اوراينے وقت سے آرام يا نا جا ہے تا كه اس كواس سے حصد فل جائے اور وقت کے سلطان کو متمکن کرے تا کہ اس کی برکتیں اسے حاصل ہو .....اور میں علی بن عثمان ہجو بری ٌ میں اس بات کو بہت زیادہ پسند کرتا ہوں کہ مبتدیوں کوساع نہ کرنے دیں تا کہان کی طبیعت پراگندہ نہ ہو کیونکہ اس بیں بڑے عظیم خطرے اور بہت بڑی بڑی آفتیں <del>ہ</del>یں۔اس لئے کہ عورتیں ،چھتوں سے یا مکانو 🗨 ساع کی حالت میں مصروف درویشوں کو دیکھتی ہیں اور اس وجہ ہے ساع کرنے والوں کو بڑے شکل ترین حجاب پڑ جاتے ہیں ..... اور نو جوانوں کو بھی ساع کرنے والوں میں نہ بیٹھنے دینا چاہتے حالائکہ نام نہا د جاہل صوفیوں نے ان تمام خرابيوں اور ناجائز حركتوں كوا پنا غد بهب بناليا ہے اور درميان سے صداقت كو بالكل اٹھا ويا ہے ۔۔۔۔ادراس طرح کی جوآفتیں خود میرے ساتھ گزر چکی ہیں میں ان پر اللہ تعالیٰ ہے مغفرت کی درخواست کرتا ہوں اور حق تعالیٰ ہے امداد کا خواہاں ہوں کہ حق تعالیٰ میرے ظاہرادر باطن کو ہرقتم کی آفات ہے محفوظ رکھے اور میں اس کتاب کو پڑھنے والوں کو اس كتاب كے حقوق كى رعايت ركھنے كى وصيت كرتا ہوں

' وبالله التوفيق ، والحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله محمدٍ واله واصحابه اجمعين وسلم تسليماً كثيراً كثيراً

## تمت بالخير

اللَّهُمُّ صَنْلِ عَلَىٰ سيدنا ومولاتا محمد<sup>نِ</sup> النبي الامي وعلى واله واصحليه واتباعِه وبلوك وسَلمٍ

|                       | c                           | التماس سورہ فاتھ برائے تمام مرحوثمز |
|-----------------------|-----------------------------|-------------------------------------|
| ۲۵) بیگم واخلاق حسین  | ۱۱۳)سیدهسین عباس فرحت       | ا] شخ صدوق                          |
| ٢٧)سيدمتاز حسين       | ۱۴) بیگم دسید جعفر علی رضوی | ٣]علامة جلتي                        |
| ١٤) بيگه دسيداخر عباس | ۵۱) سيدنظام حسين زيدي       | ٣]علامداظهرشين                      |
| ۲۸)سیدجرعلی           | ١١) سيدهاذيره               | ٣]علامەسىدىلىڭتى                    |
| ٢٩) سيده رضيه سلطان   | ڪا)سيده رضو پيشا تون        | ۵] بینکم دسیدها بدعلی رضوی          |
| ٣٠)سيدمظفرهستين       | ١٨)سيد مجمالين              | ۲) پیم دسیدا حمطی رضوی              |
| ۳۱)سیدباسط حسین نفتوی | ۱۹)سیدمبارک، مفا            | ۷) پیگم دسیدرضاامچد                 |
| ۳۲) فلام محى الدين    | ۲۰) سيد تهنيت هيدرنقوي      | ۸) بیم وسیدعلی حیدر رضوی            |
| ۳۳) سیدنامرطی زیدی    | ۲۱) بیگم دمرزامحہ باقتم     | ٩) تيگم دسيدسپارهسن                 |
| ۳۴)سيدوز پرچيدرزيدي   | ۴۴)سيد يا قرعلي رضوي        | ١٠) تيكم وسيد مردان حسين جعفري      |
| ראינויטואיט (רם       | ٣٣) پيگم دسيد باسط حسين     | ۱۱) پیگم دسید بنا رحسین             |
| ٣٧)خورشيدتيكم         | ۲۴)سيدعرفان حيدررضوي        | ۱۲) تیکم دمرزاتو حیدعلی             |
|                       |                             |                                     |